
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO/INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

PROGRAMA DE PÓS - GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 

PALAVRAS SILENCIOSAS: UMA REFLEXÃO SOBRE A 

INVISIBILIDADE DA LITERATURA ESCRITA POR MULHERES 

INDÍGENAS E A LEI 11.645/2008 

 

 
CAROLINA PONCIANO DA 

COSTA 

 

Sob a Orientação da Professora 

 

Adriana Carvalho Lopes 

 

Dissertação submetida como 

requisito parcial para obtenção do grau 

de Mestra em Educação, no Programa 

de Pós-Graduação em Educação, 

Contextos Contemporâneos e Demandas 

Populares. Área de concentração em 

Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares. 

 

Nova Iguaçu/Seropédica, RJ 

Fevereiro/2025 



 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

À todas as mulheres do mundo, inclusive as que carregam 

 

sonhos em seus olhos. 



AGRADECIMENTOS 

 

Ao iniciar esta jornada, reconheço que nenhum caminho é trilhado sozinha. Foram 

muitos os desafios enfrentados, momentos de incertezas e obstáculos que pareciam 

intransponíveis, mas que me possibilitaram inúmeros aprendizados. Todos os apoios 

recebidos e os gestos de carinho tornaram possível esta conquista. 

Agradeço, primeiramente, aos meus orixás, em especial, a Oxalufã, pela paciência e 

pela força de ter me guiado do início ao fim nesta caminhada. Que sua energia continue 

a iluminar meus passos e a abrir meus caminhos com sabedoria e paz. Também gostaria 

de agradecer à Yemanjá, que acolheu minhas angústias e lavou minhas dores, 

permitindo-me seguir firme e confiante. Que suas águas sempre me conduzam com 

serenidade. Um agradecimento mais que especial também à minha querida avó materna 

Dirth, que me criou com amor, dedicação e ensinamentos que levarei para sempre. Sua 

presença — mesmo que não mais neste plano — continua viva em meu coração e em 

cada passo que dou. Seu carinho, sua força e sua ancestralidade foram fundamentais 

para que eu chegasse até aqui. Que sua luz continue a me guiar e a me proteger, onde 

quer que esteja. Te amo, vó! 

Aos meus pais, que foram a base de tudo, inclusive das minhas próprias 

inseguranças. Vocês me ensinaram sobre resiliência, honestidade e amor, mas também 

sobre medos, angústias e dores. Em vários momentos nesta etapa, encontrei no colo de 

vocês muitas vezes o refúgio que precisava. Das relações imperfeitas também se 

constroem laços importantes e é o nosso caso. 

Um afeto mais que especial a minha orientadora, Adriana Lopes. Seu acolhimento, após 

a mudança de orientação, foi um gesto de generosidade e compreensão que jamais 

esquecerei. Agradeço por sua paciência, por suas palavras encorajadoras e, acima de 

tudo, por me guiar neste percurso com tanta dedicação. Seu papel foi essencial para que 

eu pudesse concluir este trabalho. 

À diretora da minha querida escola, Érica Miranda, que foi uma peça fundamental 

para que eu pudesse continuar meus estudos. Sua compreensão e apoio tornaram 

possível conciliar verdadeiramente meus desafios acadêmicos com a vida profissional. 

Seu incentivo e sensibilidade mostraram que a educação é, antes de tudo, um ato de 

solidariedade e compromisso com o outro. Obrigada por acreditar que eu poderia chegar 



até aqui. À minha ex-companheira e amizade eterna, Alice Coelho, que esteve comigo 

na preparação para ingresso do mestrado, ajudando em tudo que fosse possível. Hoje, 

como uma grande amiga, me dá forças para continuar. 

Aos meus amigos mais vorazes, que me escolheram para essa amizade, Ana Julia 

Frey, Thomas Hackel, Vitor Felix, Bernardete Alves (minha mãe do coração), Mayara 

Alves, Nabilla Santana, dentro outros vários afetos que agora não consigo elencar. O 

apoio de vocês foi essencial para que eu pudesse seguir em frente, mesmo nos momentos 

mais aflitos da minha vida. Cada conversa, cada incentivo e cada demonstração de afeto 

fizeram toda a diferença nessa trajetória. Obrigada por estarem ao meu lado há tantos 

anos. 

Gratidão ao meu Pai de Santo, Guilherme de Yemanjá. Sua presença e cuidados 

ao meu orí foram essenciais para que eu mantivesse minha força e meu equilíbrio ao 

longo desta caminhada. Seu acolhimento, sua fé e sua sabedoria magnífica me guiaram 

e me fortaleceram em todos os momentos. Grata por seus ensinamentos e por sua 

proteção. Que Yemanjá continue a nos abençoar e a nos conduzir com seu amor infinito. 

Ser professora é mais do que ensinar conteúdos, é tocar vidas, transformar 

realidades e construir futuros. É enfrentar desafios diários, lidar com adversidades e, 

ainda assim, encontrar forças para seguir adiante. Esta trajetória não foi fácil, exigiu 

dedicação, paciência e, muitas vezes, renúncias. Houve momentos de exaustão, 

incerteza e cansaço, mas cada um desses momentos me fez crescer, me fez compreender 

ainda mais o significado da profissão que escolhi. A educação é um processo contínuo 

de aprendizado e entrega; é persistir quando tudo parece incerto, é acreditar no poder do 

conhecimento e na transformação que ele pode gerar. Agradeço, de coração, a todos 

que, de alguma forma, fizeram parte desta caminhada. Cada gesto de apoio, cada palavra 

de incentivo e cada abraço foram fundamentais para que eu pudesse chegar até aqui. 

Que esta jornada seja apenas o começo de muitas outras que virão. 

 

 

“O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001” "This 

study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001". 



COSTA, Carolina Ponciano da. Palavras silenciosas: uma reflexão sobre a 

invisibilidade da literatura escrita por mulheres indígenas e a lei 11.645/2008. 2025. 

90p. Dissertação (Mestrado em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas 

Populares). Instituto de Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 2025. 

 

 

RESUMO 

 

 

 

Esta dissertação tem como objetivo refletir sobre o silêncio das autorias indígenas 

femininas que poderiam ser largamente trabalhadas na escola. Os fundamentos teóricos 

do trabalho se apoiam em autoras indígenas contemporâneas como Graúna (2013), 

Cusicanqui (2011), Smith (2021), principalmente. Além disso, outros fundamentos 

também nos ajudam a expandir a discussão em torno dos discursos negados na sociedade, 

no silenciamento das literaturas tidas como marginalizadas, na colonialidade ainda 

presente, inclusive, nas linguagens. Essa ausência é refletida a partir por Orlandi (2007), 

Santos (2009), Foucault (2008), entre outras e outros. Como metodologia de trabalho, foi 

adotada a leitura investigativa da lei 11.645/2008 e a análise do discurso de autorias 

femininas indígenas, sendo elas Auritha Tabajara (2018), Marcia Kambeba (2020) e 

Eliane Potiguara (2004), levando em consideração a ancestralidade enquanto marca 

predominante dos discursos que não são fortalecidos mesmo enquanto literatura indígena 

na escola. Os resultados dessas reflexões revelam o potencial que a escola perde em 

manter essas autoras ainda em silenciamento, além de entender que esse vazio da 

linguagem existe por múltiplos indicadores advindos do processo de dominação colonial. 

PALAVRAS-CHAVE: Literatura indígena. Mulheres. Autoria. Escola. 



COSTA, Carolina Ponciano da. Silent words: a reflection on the invisibility of 

literature written by indigenous women and law 11.645/2008. 2025. 90p. Dissertation 

(Master in Education, Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto de 

Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 2025. 

 

 

ABSTRACT 

 

 

This dissertation aims to reflect on the silence of indigenous female authors that could be 

widely worked on at school. The theoretical foundations of the work are based on 

contemporary indigenous authors such as Graúna (2013), Cusicanqui (2011), Smith 

(2021), mainly. Furthermore, other foundations also help us to expand the discussion 

around the discourses denied in society, the silencing of literatures considered 

marginalized, the coloniality still present, including in languages. This absence is 

reflected by Orlandi (2007), Santos (2009), Foucault (2008), among others. As a work 

methodology, the investigative reading of law 11.645/2008 and the analysis of the 

discourse of indigenous female authors were adopted, namely Auritha Tabajara (2018), 

Marcia Kambeba (2020) and Eliane Potiguara (2004), taking into account ancestry as a 

predominant mark of discourses and literatures that are not strengthened even as 

indigenous literature at school. The results of these reflections reveal the potential that the 

school loses in keeping these authors still silent, in addition to understanding that this void 

in language exists due to multiple indicators arising from the process of colonial 

domination. 

 

 

KEYWORDS: Indigenous Literature. Women. Authorship. School. 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................. 10 

CAPÍTULO I – A lei 11.645/08 ........................................................................................ 22 

1.1 Movimento indígena brasileiro até a lei 11.645/08 .............................................. 22 

1.2 Lei 11.645/08 e conteúdos indígenas para a escola: entre a teoria e a 

prática ................................................................................................................... 36 

CAPÍTULO II: O índio que silenciou o indígena ............................................................... 43 

2.1 A literatura no Brasil: uma herança colonial da linguagem ................................ 43 

2.2 Movimento Literário Indígena Contemporâneo .................................................. 54 

CAPÍTULO III: O silêncio da escola sobre as obras de autoria indígena feminina ............. 58 

3.1 O início da visibilidade das mulheres indígenas escritoras com Eliane 

Potiguara ..................................................................................................................... 58 

3.2 Escrita silenciosa: sobre mulheres indígenas que escrevem ................................. 65 

3.3 uma análise sobre fragmentos escritos por mulheres indígenas e autorias femininas de 

literatura ...................................................................................................................... 68 

3.3.1 Fragmentos de “Coração na aldeia, pés no chão” por Auritha 

Tabajara ............................................................................................................. 69 

3.3.4. Fragmento de “Saberes da Floresta” por Marcia Kambeba............................ 79 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................ 85 

BIBLIOGRAFIA .................................................................................................................. 88 



10 
 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

A escrita é o desenho da memória, do 

tempo, da história (Kambeba, 2020, p.16). 

 

 

O caminho desse trabalho foi construído com muitas folhas, espinhos e flores 

espalhados por aí. Esse estudo nasce todo dia de uma vontade de romper com tudo que 

nós, professores-pesquisadores, encontramos na vivência amarga que a sala de aula nos 

convida cotidianamente a lidar. Como professora das linguagens, estive diante do maior 

engodo do professor de Língua Portuguesa e suas respectivas literaturas: como posso 

ensinar uma língua e uma história que foi construída neste solo sob escombro de outras? 

Como escolher os sujeitos sobre os quais eu ensino? Essas inquietações me fizeram 

enveredar para as trilhas daquilo que é mais antigo: o saber. 

Toda ciência, de alguma forma, é um saber implícito, um saber transformado, 

um saber aplicado, mas precisamos “saber-saber”, se é que fica explícita a minha 

intencionalidade. E isso, não se demonstra como tarefa simples, uma vez que também 

estamos diante dos saberes que não chegam até nós, nos é negado, proibido. Alguns 

outros saberes são disparados como pipocas que estouram na panela, independente da 

nossa querência, ali já o estão. 

Meu relacionamento com a docência começou com a gramática, por escolhas 

óbvias, mas sendo um relacionamento sem muito prumo, devido às minhas questões, 

entendi que a leitura me fomentava por inteira. Um sujeito precisa ser fomentado a todo 

instante para se predispor a pesquisar, porque não é que essa chama não se apague, pelo 

contrário: ela vira cinza. Mas essa lição me ensinou que lembrar do fogo já é não o 

deixar morrer. 

Já como professora de produção de texto, e num caminhar mais tranquilo dentro 

das minhas convicções, pude perceber que algumas literaturas ocupam um lugar de 

menor prestígio, principalmente se estas foram construídas por sujeitos minoritarizados. 

Isso acontece exatamente com a literatura indígena brasileira, que, nem sequer era 

considerada literatura para alguns. Tudo se inicia com o período de achamento do Brasil, 

em 1500, em que basicamente os povos aqui encontrados eram descritos de forma 

protocolar e descritiva. Confirma-se isso em uma das cartas de Pero Vaz de Caminha: 



11 
 

 

 

Fomos assim de frecha direitos à praia. Ali acudiram logo perto de 

duzentos homens, todos nus, com arcos e setas nas mãos. Aqueles que nós levamos 

acenaram-lhes que se afastassem e depusessem os arcos. E eles os depuseram. Mas 

não se afastaram muito. E mal tinham pousado seus arcos quando saíram os que 

nós levávamos, e o mancebo degredado com eles. E saídos não pararam mais; nem 

esperavam um pelo outro, mas antes corriam a quem mais correria. E passaram 

um rio que aí corre, de água doce, de muita água que lhes dava pela braga. E 

muitos outros com eles. E foram assim correndo para além do rio entre umas 
moitas de palmeiras onde estavam outros. E ali pararam. E naquilo tinha ido o 

degredado com um homem que, logo ao sair do batel, o agasalhou e levou até lá. 

Mas logo o tornaram a nós. E com ele vieram os outros que nós leváramos, os 

quais vinham já nus e sem carapuças. E então se começaram de chegar muitos; e 

entravam pela beira do mar para os batéis, até que mais não podiam. E traziam 

cabaças d'água, e tomavam alguns barris que nós levávamos e enchiam-nos de 

água e traziam-nos aos batéis. Não que eles de todo chegassem a bordo do batel. 

Mas junto a ele, lançavam-nos da mão. E nós tomávamo-los (..) 

(A Carta, de Pero Vaz de Caminha.: Carta a El Rei D. Manuel, Dominus: São 

Paulo, 1963). 

Um povo sempre ágil, vívido e cheio de complexidades era, a princípio, 

observado entre toda a novidade, que mais tarde se transformaria em exploração. Para 

se manterem no poder, desde o início, os homens brancos colocavam esses sujeitos 

como meros reprodutores de condutas animalizadas e fora do tangível civilizatório. 

Ainda que este trabalho não tenha a intenção de trazer uma historiografia sobre a 

chegada dos portugueses, precisamos compreender que o movimento indígena 

brasileiro é, antes de tudo, uma política de resposta ao processo de extorsão e violência 

nos tempos anteriores. Assim, a política de extermínio se inicia com o que, 

“inocentemente”, se diz uma “literatura de descrição”. Como todo e qualquer discurso, 

não existe neutralidade quando se escolhe o que fala, como falar, tendo em vista que os 

próprios jesuítas, que chegaram ao Brasil com a missão de catequizar os indígenas e 

converter a população ao cristianismo, muitas vezes se mostraram benevolentes em seus 

primeiros contatos, propondo uma abordagem mais moderada em relação aos povos que 

aqui já viviam. No entanto, de longe havia a intenção de proteger os indígenas da 

exploração dos colonos, já que esses impuseram uma série de normas religiosas e 

culturais que submeteram os povos originários a uma forma de dominação espiritual e 

cultural. 

Nossos corpos, rituais, cosmologias e formas de viver são, em conjunto, 

natural e espontaneamente uma oposição ao capitalismo e um incômodo ao 

seu Estado, que precisa nos negar direitos e combater. Os donos do poder 

econômico negam há mais de 500 anos o nosso Direito Congênito e Natural 

ao Território. Recusam também nossa autonomia enquanto Povos. Mesmo a 

própria Constituição de 1988, apesar de avançar no sentido de não mais nos 

encarar como em extinção, em seus artigos 231 e 232 deveria oferecer mais 

garantias definitivas à demarcação de nossos Territórios e à nossa autonomia 



12 
 

 

 

[..] (Angantu, 2017, p. 26). 

(...) caso do contato cultural entre índios e brancos, o silenciamento produzido 

pelo Estado não incide apenas sobre o que o índio, enquanto sujeito, faz, mas 

sobre a própria existência do sujeito índio. E quando digo Estado, digo Estado 

brasileiro do branco. Estado que silencia a existência do índio enquanto sua 

parte e componente da cultura brasileira. Nesse Estado, o negro chega a ter 

uma participação. De segunda classe é verdade, mas tem uma participação, à 

margem, o índio é totalmente excluído. No que se refere à identidade cultural, 

o índio não entra nem como estrangeiro, nem sequer como antepassado 

(Orlandi, 1990, p. 55). 

 

Ao tentar — e conseguir — uma civilização contra os indígenas, os jesuítas muitas 

vezes desconsideravam as tradições e culturas desses sujeitos, levando à perda de suas 

identidades e práticas ancestrais. Aqui jaz um ponto importante sobre a semântica da 

palavra perda, pois até então, aqui acumulou-se um enfraquecimento de gestos e hábitos 

do que já era consagrado inicialmente antes da chegada dos portugueses. É crucial 

deixar isso explícito porque após um momento da História, algo passou a não ser 

desenhado por esses sujeitos e por esse motivo, não só a perda, mas a nãoexistência de 

algumas narrativas foram sendo evidenciadas, tendo em vista que o silêncio e ausência 

gerou um caminho desconhecido sobre os povos negros e indígenas, por exemplo. 

Assim, a própria construção do que temos historicamente sobre povos indígenas foi 

emoldurado a partir de um contexto de lacunas e espaços em branco, repleto de 

paradigmas da branquitude, do que consideramos próximo a uma lisura de 

personalidade. Diante disso, a própria constituição da identidade indígena teve um 

caráter paternalista, uma vez que os indígenas eram vistos como selvagens a serem 

transformados, muitas vezes à força, em cristãos. Dessa forma, em preocupação com o 

significado das palavras e o que elas possam representar dentro daquele universo, a 

branquitude considerava que ser selvagem era sinônimo de algo que não deveria 

pertencer ao convívio social, até porque, se pensarmos que o ser selvagem é um ser 

nãodomesticado, tudo isso significava o que fugia ao poder dos brancos, isto é, o que 

não se pode controlar. Por esse motivo, a literatura indígena se tornou um território 

pouco explorado por nós, pois, conhecer as narrativas míticas que fizeram parte da 

construção do universo foi um direito negado de forma institucionalizada. 

Na escola, a História e a literatura dividem o posto da concentração de narrativas 

sobre os povos indígenas, mas são narrativas que nunca passaram por nenhuma 

validação pelos próprios indígenas. A educação, assim, preferiu sempre retratá-los em 

cotidianos da maneira mais simplificada, rasa e incompleta, posto que este foi um 



13 
 

 

 

caminho seguro encontrado pela branquitude para se alimentar dos povos 

minoritarizados. 

Essa lógica tecnocrática, portanto, aprisiona a educação em moldes utilitaristas, 

esvaziando-a de sua dimensão humanizadora e plural. Quando privilegiamos uma visão 

homogênea e funcional da aprendizagem, principalmente sobre literatura indígena, 

negamos o reconhecimento das múltiplas identidades culturais, sociais e históricas que 

compõem esse tecido escolar potencializador. Ainda sob Candau (2020), esse cenário 

de opressão também atua como catalisador de resistências, por sua vez. Assim, 

professores, estudantes e comunidades educativas se insurgem diante da negação das 

diferenças e constroem práticas contra-hegemônicas que resgatam o sentido ético, 

político e transformador da educação. Essas movimentações revelam a potência que a 

escola deveria ter como espaço de contestação, criação de saberes e afirmação da 

diversidade e não apenas como mero reprodutor de narrativas que são tidas como 

ultrapassadas e desimportantes, numa espécie de hierarquização dos saberes culturais. 

Com isso, se a narrativa sobre o processo de expedição e incursão em solo 

brasileiro demonstrou desprezo cultural e étnico, principalmente porque a figura dos 

indígenas não tinha como objetivo um retrato de suas vozes, esse massacre estava 

apenas começando, com o que chamamos de epistemicídio (Santos, 2009). que se 

materializou por meio da pedagogia jesuítica da catequese. Como coloca Munduruku 

(2012): 

A catequese e a educação ministradas aos povos indígenas significaram, na 

verdade, o emprego de outro tipo de violência contra esses povos, 

configurada pela imposição de valores sociais, morais e religiosos, 

acarretando a desintegração e a consequente destruição de incontáveis 

sociedades indígenas (Munduruku, 2012, p. 29). 

Portanto, isso nos convida a refletir que a catequese e a educação impostas aos 

povos indígenas não apenas desrespeitaram suas crenças e tradições, mas também 

promoveram a perda de identidades culturais e a fragmentação de suas sociedades. Além 

de nunca terem representado um processo de integração, essas práticas só deixaram 

como marca uma violência simbólica que resultou na marginalização e na destruição de 

inúmeros povos indígenas. 

Logo, a discussão da temática da literatura escrita por autorias indígenas frente 

aos processos de perdas culturais na escola amplifica essas vozes subalternizadas isto é, 

que foram relegadas ao um lugar de desprezo epistemológico, porque esses lugares de 



14 
 

 

 

desprezo foram inventados cuidadosamente para permanecerem ecoando em nossa 

sociedade com valores eurocentrados. Esses lugares não existiam até a chegada dos 

brancos no Brasil. É necessário estudar sobre como os sujeitos indígenas foram 

posicionados dentro do seu universo de comunicação, linguagem e literatura, pois. 

Tudo toma uma dimensão diferente quando pensamos que os indígenas nos 

ensinam sobre o tempo da circularidade (Munduruku, 2012), que se refere a uma 

percepção do tempo que não é linear, mas cíclica. Diferente da concepção ocidental, 

que vê o tempo como uma linha reta com passado, presente e futuro bem delimitados, a 

visão indígena considera o tempo como um movimento circular, onde passado, presente 

e futuro coexistem e se entrelaçam. Revisitar o tempo foi importante para mim porque 

tive medo dele. Tive medo do tempo que passava e nos escapava. Em meio a incertezas 

que vivíamos diante da iminência de um colapso sanitário, aprender a valorizar as 

pequenas narrativas era valorizar o planeta, o que ele tinha a dizer a nós. 

Durante a pandemia da COVID-19 pude ter contato com leituras provocativas 

que me convidaram a refletir sobre o rumo que estávamos tomando na humanidade. A 

perspectiva sobre as consequências negativas de um modo de vida totalmente 

irresponsável veio a partir da obra O amanhã não está à venda (Krenak, 2020), um livro 

curto, mas repleto de indagações contundentes para o momento doloroso e sofrido que 

estávamos passando. Essa obra-prima nos apontava a real urgência de entender nosso 

lugar de construção social, uma vez que o dinheiro e a ganância nos matam cada vez 

mais. 

 
Faz algum tempo que nós na aldeia Krenak já estávamos de luto pelo nosso 

rio Doce. Não imaginava que o mundo nos traria esse outro luto. Está todo 

mundo parado. Quando engenheiros me disseram que iriam usar a tecnologia 

para recuperar o rio Doce, perguntaram a minha opinião. Eu respondi: “A 

minha sugestão é muito difícil de colocar em prática. Pois teríamos de parar 

todas as atividades humanas que incidem sobre o corpo do rio, a cem 

quilômetros nas margens direita e esquerda, até que ele voltasse a ter vida”. 

Então um deles me disse: “Mas isso é impossível”. O mundo não pode parar. 

E o mundo parou (Krenak, 2020, p. 23). 

Krenak (2020) é um importante ambientalista, cientista político, mas o que me 

chamou a atenção foi termos sido situados naquele momento por um homem indígena, 

que precisa reerguer seus discursos aos indolentes que violam sua ancestralidade a todo 

o momento. Essa leitura penetrou meus questionamentos mais profundos. Comecei 

vorazmente a procurar indígenas que escreviam sobre suas próprias histórias, na 



15 
 

 

 

intenção de expandi-las ao mundo. 

Nesse sentido, uma importante pesquisadora indígena que se adentra 

profundamente na literatura indígena, Graça Graúna (2013) faz uma verdadeira 

apreciação do Movimento Indígena Literário, trazendo à baila a legitimidade 

intercultural desses escritores que remam até hoje contra a lógica editorial de publicação 

e mais do que isso, da própria escassez de estudos na área, que, como dito há pouco, 

não é conhecida como literatura. 

Gerando a sua própria teoria, a literatura escrita dos povos indígenas no Brasil 

pede que se leiam as várias faces de sua transversalidade, a começar pela 

estreita relação que mantém com a literatura de tradição oral, com a história 

de outras nações excluídas (as nações africanas, por exemplo), com a mescla 

cultural e outros aspectos fronteiriços que se manifestam na literatura 

estrangeira e, acentuadamente, no cenário da literatura nacional (Graúna, 

2013, p. 19). 

Foi então que compreendi: a lógica que ergue o cânone literário é a mesma que 

calou vozes, apagou histórias e impediu povos inteiros de inscreverem sua existência no 

tecido da memória. Por meio de narrativas ficcionais se escolheu estereotipar e 

reproduzir preconceitos, principalmente sobre grupos indígenas, pensamento que se 

perdura por um caminho da ocidentalização das palavras. Tendo isso como disparador, 

chega-se a uma ideia de que a literatura cumpre um papel de formação na escola e torna- 

se urgente refletir sobre os interesses que orientam nosso ensino de literatura: a quem 

ele serve, quem o conduz e quais vozes ele representa — ou silencia, assim como pode 

ser constatado em Cândido (2013). 

Não há como não falar do curso de Letras sem falar de textos e autorias 

clássicas que fazem nossa vida acadêmica mais reflexiva. Intitulado como “O 

direito à literatura e outros ensaios”, essas palavras atravessam o 

entendimento da literatura como um recurso vital para se viver. Ter direito à 

casa, saúde. Mas será que os pobres têm direito a ler Dostoievski? (Cândido, 

2013, p. 174). 

Autorizo-me a lançar um novo olhar: será que a escola, ao reverenciar 

Dostoievski, não deveria, além desse, escutar Graça Graúna? E se, além dos direitos 

essenciais, passássemos a reivindicar as memórias esquecidas, contadas por quem 

carrega a história nas margens da palavra? 

Com perdão a Antônio Cândido (2013), esse trabalho evoca o papel importante 

que a literatura indígena enquanto movimento formador e político com seus leitores, na 

escola ou fora dela. Assim, considerando essas indagações, selecionei alguns livros de 

autorias indígenas para serem trabalhados em sala de aula. 



16 
 

 

 

O primeiro livro escolhido por mim para trabalhar dentro da sala de aula como 

paradidático foi “Histórias de índio” (1996) do aclamado escritor indígena Daniel 

Munduruku, sujeito que também é conhecido por escrever milhares de títulos voltados 

para a compreensão da ancestralidade indígena. 

A partir do conto “o menino que não sabia sonhar”, construí discussões ricas com 

meus alunos, que me possibilitaram entender que, enquanto professores de linguagens, 

temos a obrigação de incluir novos paradigmas, principalmente quando isso incorre na 

responsabilidade de contar e recontar a história daquelas cujas vozes sempre existiram, 

mas foram historicamente silenciadas e deslegitimadas. Munduruku é a voz que 

amplifica todas as outras vozes indígenas, acompanhado também de outros escritores 

como Ailton Krenak, Kaka Werá, Truduá Dorrico, entre outros. 

Tudo começa a tomar essa respectiva forma quando ao cursar a disciplina de 

Seminário de Pesquisa I, em que era necessária uma revisão de literatura do seu tema 

de dissertação. Ali foi importante marco para entender que além das pesquisas na 

temática, a maioria das pesquisas tinham como perfil um território, isto é, uma pesquisa 

in locus e, na sua maior expressão, pesquisas que abordavam perspectivas 

socioambientais dos territórios e/ou povos indígenas. 

Tendo por esse diagnóstico como forma de direcionar minha investigação, entendi 

que era premente percorrer caminhos outros que evidenciam a literatura indígena 

feminina enquanto sua forma e seu conteúdo dentro do espaço escolar não-indígena. 

Quando você se debruça no Movimento Literário Indígena, é inegável conhecer 

nomes influentes como Daniel Munduruku e Ailton Krenak, com muitos livros 

publicados por grandes editoras e mais que isso, reconhecidos como aqueles que 

enfrentam o sistema capitalista com o que há de mais antigo: o saber ancestral. Todavia, 

como a pesquisa é repleta de indagações, concluo que as brechas são elementos 

importantes na trajetória de pesquisa. 

Na esteira disso — e inspirada por Orlandi (2007) — decidi me enveredar por esse 

caminho repleto de palavras que foram esvaziadas no decorrer da História. 

Compreendese que o silêncio não significa vazio, mas sim produção de sentido — uma 

forma de dizer que resiste à ordem dominante da palavra. Com isso, indaguei-me: e as 

mulheres indígenas? O que elas escrevem? O que dizem sobre seus povos, sobre si 

mesmas, sobre ser mulher em contextos atravessados por colonialidade e resistência? 

Refletir sobre os silenciamentos construídos pela branquitude é, portanto, lançar 



17 
 

 

 

um olhar para o que poderia ter sido, mas foi negado — não com a expectativa 

acadêmica de respostas precisas, mas com a fidelidade ética ao que ainda não foi, mas 

talvez possa vir a ser — e que também já é. Afinal de contas, a temporalidade das 

palavras que vêm e vão em seus múltiplos sentidos e atravessam gerações. 

Es más fácil ser indio que ser mujer. Está mucho más internalizado en las 

organizaciones populares el machismo, en las juntas vecinales, en los 

sindicatos, en la propia organización indígena. Tú puedes ser dirigente sólo 

en cuanto eres esposa de un dirigente. Para las mujeres solas no hay lugar, 

cosa que sí existe en las comunidades. Al nivel de la base hay mujeres que 

ocupan el cargo de mallku, el cargo de máxima autoridad, pero en las cúpulas 

eso ya no se produce. El patriarcado es profundo, muy vinculado con el 

colonialismo. La descolonización tiene que ver con repensar todas las 

relaciones, también lasde jerarquía y opresión de las mujeres por los 

hombres, que es una de las más profundas y de mayor duración” (Cusicanqui, 

2011, p. 32). 

Inegavelmente é possível compreender que a complexidade das opressões incide 

sobre os corpos das mulheres indígenas, revelando como a colonialidade não atua 

apenas nas relações entre Estado e povos originários, mas também atravessa 

profundamente as dinâmicas internas desses grupos. 

Ao afirmar que “é mais fácil ser índio do que ser mulher”, Cusicanqui (2011) faz 

uma denúncia à permanência do patriarcado nas organizações populares e indígenas, 

onde o acesso das mulheres ao poder ainda depende, muitas vezes, de sua relação com 

figuras masculinas — como esposas de dirigentes, por exemplo. Essa crítica ressoa com 

o pensamento de Gonzalez (1988), que ao propor o conceito de "amefricanidade", 

denuncia como a matriz colonial organizou uma estrutura de poder que subalterniza 

corpos racializados e femininos, inclusive dentro de espaços de resistência. Apesar de 

da visão de diferentes territórios, essas duas intelectuais escancaram que a 

descolonização verdadeira só será possível se for acompanhada por uma 

despatriarcalização radical, que questione tanto as hierarquias de gênero quanto as de 

raça e classe. 

A amefricanidade será então parte desse processo ativo de ressignificação 

epistemológica. A criação desta categoria irá possibilitar um novo olhar sobre 

os povos das Américas, entendendo as influências negras e ameríndias como 

interferências ativas ao processo de colonização das Américas, que 

“incorpora um processo histórico de intensa dinâmica cultural (adaptação, 

resistência, reinterpretação e criação de novas formas), que é afrocentrada. 

(Gonzalez, 1988a, p. 76) 

Assim como Cusicanqui (2011) aponta a presença de mulheres líderes nas 

comunidades de base — como as mallku — mas ausentes nas cúpulas organizacionais, 



18 
 

 

 

Gonzalez (1988) reconhece que as mulheres racializadas sempre estiveram em 

movimento, protagonizando resistências silenciosas ou invisibilizadas pela lógica do 

poder branco e masculino. Assim, a emancipação dessas mulheres exige não apenas 

repensar o sistema político e econômico, mas também transformar as relações 

simbólicas, afetivas e estruturais que sustentam o lugar subalternizado das mulheres. 

Nesse sentido, entendemos como o patriarcado, fortemente ligado ao colonialismo, 

continua restringindo a participação das mulheres nos espaços intelectuais como a 

literatura, mesmo dentro de organizações indígenas e populares. Embora em algumas 

comunidades as mulheres possam ocupar cargos de autoridade, isso não garante a 

amplificação e a valorização de suas presenças. Por isso, o processo de descolonização 

deve desmantelar hierarquias que perpetuam a opressão das mulheres nos espaços de 

conhecimento, e este trabalho tem o compromisso de tensionar essas estruturas, dar 

visibilidade às vozes historicamente silenciadas — especialmente as de mulheres 

indígenas — e contribuir para a construção de uma epistemologia plural, que reconheça 

a legitimidade de outros saberes, outras falas e outras formas de existência na literatura. 

O objetivo geral deste trabalho é refletir sobre o silêncio (Orlandi, 2007) da 

literatura escrita por mulheres indígenas enquanto uma literatura que é fundamental 

dentro da escola. Através da lei 11.645/08 e da análise de fragmentos de obras de autoras 

indígenas haverá a reflexão sobre como a existência de um aparato legal é o legado 

deixado pelo Movimento Indígena Brasileiro, além também de como o (re) 

conhecimento da cultura indígena a partir de algumas obras literárias e culturais 

significa a preservação da memória da ancestralidade e não apenas um componente 

curricular pertinente às linguagens e suas tecnologias. 

 

Como objetivo específico, a partir da análise do discurso, entenderemos a poesia 

de Auritha Tabajara (2018), Márcia Kambeba (2020) e a precursora feminina em autoria 

indígena, Eliane Potiguara (2004). As indagações mais pulsantes são: como esses textos 

repletos de ancestralidade são importantes? Por que devem estar na escola? Esses fatores 

são considerações-chave para tentar compreender o apagamento acentuado das culturas 

ameríndias, principalmente vindas pelas vozes femininas. 

A metodologia adotada neste trabalho baseia-se na leitura da lei 11.645/2008, 

aliada à análise do discurso de fragmentos textuais —principalmente a partir de Orlandi 

(2007) e suas considerações sobre silêncio e silenciamento enquanto mecanismos de 



19 
 

 

 

sentidos. O foco desta análise recai sobre a necessidade de ver a ancestralidade como 

elemento central dessas produções literárias, destacando como essas vozes ainda são 

marginalizadas no ambiente escolar, mesmo quando inseridas no contexto da literatura 

indígena. Essa marginalização aponta, por sua vez, para o negligenciamento cultural 

dessas identidades e, para além disso, apontam para a inconsistência da formação crítica 

dos estudantes, levando em consideração essas literaturas. 

Esta dissertação contará com três capítulos. O primeiro capítulo contará com a 

leitura de fragmentos da lei 10.639/03 e, por consequência, a lei 11.645/08. A partir da 

análise destas será possível entender a trajetória que levou a criação de leis pelos 

Movimentos Indígenas Brasileiros, principalmente por agentes políticos como Ailton 

Krenak. A partir disso, o diálogo sobre as culturas se mostra potente, ainda que isso 

tenha acontecido de forma tardia em relação ao tempo longo de esvaziamento das pautas 

indígenas. O segundo capítulo tem como propósito investigar o silenciamento das vozes 

indígenas na literatura brasileira, analisando como a herança colonial influenciou a 

marginalização das narrativas indígenas e a resistência dessas autorias frente ao 

apagamento histórico. Será discutido como a literatura brasileira foi moldada a partir de 

uma perspectiva eurocêntrica, reforçando um modelo de linguagem que exclui as 

cosmologias e os modos de narrar dos povos indígenas. Esse processo contribuiu para 

a construção de um imaginário sobre o índio enquanto figura estereotipada e distante de 

sua realidade cultural. Além disso, haverá abordagem sobre como as autorias indígenas 

começam a usar suas linguagens para romper com esse silenciamento confundido como 

mero silêncio e ausência, tendo em vista que o sentido deste silêncio sofrido foi o de 

censura e proibição (Orlandi, 2007, p. 12) a partir do momento que suas histórias eram 

contadas e deturpadas por brancos. 

O terceiro e último capítulo analisará fragmentos de publicações importantes de 

autorias-mulheres-indígenas que transgrediram a rede de conhecimentos e saberes da 

sociedade a partir do momento que tiveram visibilidade na exposição de sua 

ancestralidade-palavra na escrita. Analisar esses escritos nos levará a pensar como a 

potência delas é fundante para uma formação político-identitária na escola. 

De acordo com Eni Orlandi (2007), “o silêncio pode ser considerado tanto parte 

da retórica da dominação (o da opressão), como de sua contrapartida, a retórica do 

oprimido (a da resistência)”. Isso nos traz grandes pistas de que essa é uma política de 

extermínio e silenciamento contra as mulheres indígenas, que além das violências 



20 
 

 

 

costumeiras, são cercadas pelas opressões de gênero e mesmo diante da possibilidade 

de publicar suas histórias e a história dos “seus”, ou melhor, “das suas”, se veem diante 

de um desamparo da falta de interesse em conhecer essas narrativas. 

Mesmo diante desse cenário, no início dos anos 2000, Graça Graúna se voltou 

ao universo acadêmico para falar sobre a literatura indígena como um movimento 

válido, ainda que a literatura indígena fosse por si só uma literatura utópica, de 

sobrevivência (Graúna, 2013). Ela será uma importante autoria feminina neste trabalho 

porque não apenas escreve uma literatura, mas porque compreende as tessituras desse 

movimento, desde seu surgimento até os dias atuais. Assim: 

Reconhecer a propriedade intelectual indígena implica respeitar as várias 

faces de sua manifestação. Isso quer dizer que a noção de coletivo não está 

dissociada do livro individual de autoria indígena; nunca esteve, muito menos 

agora com a força do pensamento indígena configurando diferenciadas(os) 

estantes e instantes da palavra. Ao tomar o rumo da escrita no formato de 

livro, os mitos de origem não perdem a função nem o sentido, pois continuam 

sendo transmitidos de geração em geração, em variados caminhos: no 

porantim, no traçado das esteiras e dos cestos, na feitura do barro, na pintura 

corporal, nascontas de um colar, na poesia, na contação de histórias e outros 

fazeres identitários que os Filhos e as Filhas da Terra utilizam como legítimas 

expressões artísticas, ligando-as também ao sagrado (Graúna, 2013, p. 172). 

Sob este viés, Graúna (2013) nos traz a perspectiva da intelectualidade indígena, 

em que há um movimento proposital de escrita, de colaboração coletiva e produção de 

conhecimento para que essa memória ancestral seja propagada e se mantenha viva. Isso 

nos leva a pensar que a escrita feminina possui uma magnitude ainda mais transgressora 

nesse meio, tendo em vista que mulheres são, a todo o momento, impedidas de revelar 

suas angústias à cultura ocidental porque há o primeiro interdito, sendo indígenas; e há 

o segundo e mais cruel seguindo essa ótica: são mulheres. Se a escrita é a revelação de 

tudo aquilo que propagamos oralmente, tem-se um caminho mais arenoso, portanto, à 

medida que há um bloqueio complexo para que esses relatos e depoimentos cheguem 

até nós. A escrita feminina indígena é um compromisso com a transgressão aos valores 

ocidentais, pois rompe com as narrativas hegemônicas que tentam silenciar e 

marginalizar as vozes das mulheres indígenas. Ao reivindicar o espaço da palavra e da 

escrita, essas autoras não apenas desafiam as construções de identidade impostas pelo 

colonialismo, mas também reafirmam a vitalidade das culturas ancestrais, perpetuando 

saberes e práticas que são muitas vezes ignorados ou subestimados pela academia 

ocidental. 

A escrita de mulheres sempre fez parte dos meus caminhos acadêmicos, 



21 
 

 

 

principalmente de escritoras negras, pela qual tenho muita gratidão por terem causado 

uma transformação e revolução no que entendo como negritude, relações étnico-raciais, 

sensibilidade e afeto. Especialmente com a escrita de bell hooks e Conceição Evaristo, 

pude ser convidada a refletir sobre a necessidade de rever minha branquitude, não de 

forma a exterminá-la — o que entendo ser impossível —, mas fazer dela um lugar de 

luta pelos e com meus companheiros negros e negras dentro, principalmente, da 

educação, universo do qual faço parte desde meu ingresso na universidade. 

Em um caminho mais formalizado sobre esses escritos, principalmente porque as 

obras são publicadas (ou não), a lógica editorial, até mesmo dentro das narrativas dos 

sujeitos indígenas, ainda prioriza as escritas que estão de acordo com um cânone 

literário. A partir dessa inquietação, entendi que não fazia mais sentido utilizar como 

objeto de estudos livros que perpassam o que a escola deseja pôr em formas, mas o que 

a escola precisa, pois o que pretendo alcançar com esse trabalho é o reconhecimento de 

trabalhos que justamente ainda nem chegaram nesse espaço, pois são considerados 

trabalhos marginalizados, trabalhos que muitas vezes não são nem publicados por 

editoras e tampouco são selecionados como acervo de bibliotecas.Dessa forma, a escrita 

por mulheres indígenas me fez refletir nesse lugar que pretendo permanecer durante a 

minha pesquisa, pois é um lugar que mostra a potência da pedagogia da mulher 

ancestral, escrevendo sobre isso, apontando sua reconexão com as que vieram 

anteriormente e, principalmente, como isso pode ser material de ouro para enxergar o 

processo formativo da escola como lugar que busca a reconexão com todas as fases de 

vida da nossa sociedade: passado, presente e futuro, isto é, a nossa ancestralidade. 

Contextos de abandono, de violência, de memória afetiva, de empoderamento, de 

coragem e enfrentamento contra o machismo, de fios condutores de suas mães, avós e 

filhas. 



22 
 

 

 

CAPÍTULO I – A lei 11.645/08 

 
1.1 Movimento indígena brasileiro até a lei 11.645/08 

 

A Lei 11.645/08 foi resultado de um longo processo de luta social, especialmente 

dos movimentos indígenas e afro-brasileiros, para garantir a inclusão das suas culturas 

e histórias no currículo escolar brasileiro. Todavia, não é possível pensar que ela se 

consolidou apenas como mero instrumento de lei isolado, pois ela, sem dúvida, foi 

continuação e expansão da Lei 10.639/03, que já abordava a obrigatoriedade do ensino 

da história e cultura africana e afro-brasileira. Abaixo trago o trecho da lei. 

(..) Art. 1o A Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar 

acrescida dos seguintes arts. 26-A, 79-A e 79-B:"Art. 26-A. Nos 

estabelecimentos de ensino fundamental e médio, oficiais e particulares, 

tornase obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-Brasileira.§ 1o O 

conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá o estudo 

da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a cultura 

negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, resgatando a 

contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e política pertinentes 

à História do Brasil.§ 2o Os conteúdos referentes à História e Cultura 

AfroBrasileira serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em 

especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura e História 

Brasileiras.(...) (Brasil, 2003). 

Desta forma, o presente trabalho não busca adentrar no caráter tardio da lei 

10.639/03, ainda que isso seja notório em toda a história educacional do país. Em um 

cenário de mais de quinhentos anos de regime escravocrata, a nação se construiu em um 

racismo por caminhos intelectuais, em que a palavra lançada, as dinâmicas sociais, as 

conversas e os diálogos também disseminavam e consolidavam as relações de poder. 

Assim, eleger o que seria estudado ou não, o que seria lido ou não também faz parte da 

manutenção das violências propagadas a partir dos discursos, tendo em vista a falsa 

impressão de que apenas os castigos e condutas físicas consolidaram as diferenças entre 

brancos, negros e indígenas, isto é a soberania de uma consciência coletiva. 

No geral, a Lei 11.645/08 ampliou esse escopo para incluir a cultura indígena, 

respondendo às reivindicações dos movimentos sociais que lutavam contra a 

invisibilização histórica dessas comunidades nas escolas, principalmente as não 

indígenas. Ainda que tivesse um instrumento legal — de legalidade — que 

contemplasse o ensino aprendizagem dessas culturas pormenorizadas e apagadas, os 

povos indígenas ainda não eram totalmente abarcados dentro daquele contexto político. 



23 
 

 

 

Foi então que o movimento indígena desempenhou um papel crucial para a 

criação da Lei 11.645/08 e por meio dessa mobilização, a luta indígena se intensificou 

nas últimas décadas, especialmente após a Constituição de 1988, que reconheceu os 

direitos territoriais e culturais dos povos indígenas, abrindo espaço para uma maior 

participação política e social. 

Movimento indígena, segundo uma definição mais comum entre as lideranças 

indígenas, é o conjunto de estratégias e ações de comunidades, organizações 

e povos indígenas que desenvolvem de forma minimamente articulada em 

defesa de seus direitos e interesses coletivos (Baniwa, 2017, p.128). 

A partir disso, o Movimento Indígena ressalta a ideia de uma ação coletiva, 

articulada e estratégica de comunidades e povos indígenas que visam a defesa de seus 

direitos e interesses. Essa compreensão enfatiza a organização e o protagonismo das 

comunidades indígenas na luta por autonomia, reconhecimento e reparação histórica. 

Por isso, a ideia de trazer historicamente o movimento indígena não é apenas o de mero 

conjunto de reivindicações pontuais, mas como um processo contínuo de mobilização 

política e social, que buscou — e ainda busca — não apenas a manutenção das culturas 

e tradições indígenas, mas também a reconstrução de um espaço de poder e 

representação que muitas vezes foi negado ou distorcido pela sociedade dominante. 

Sob o contexto da escrita feminina indígena, esse movimento de resistência se 

traduz não só em ações políticas visíveis, como manifestações e reivindicações 

territoriais, mas também em formas de resistência cultural. A escrita, especialmente a 

produzida por mulheres, se insere nesse movimento como um instrumento fundamental 

de afirmação e transgressão, que rompe com os modelos impostos pela colonialidade e 

reafirma as vozes indígenas em uma esfera que foi historicamente dominada pela 

literatura e saberes ocidentais. Assim, ao reivindicarem o direito de escrever e contar 

suas próprias histórias, as mulheres indígenas não apenas participam do movimento em 

sua dimensão política,mas também criam uma linha de frente intelectual que questiona 

as normas e narrativas dominantes, desafiando a invisibilidade a que foram destinadas 

por séculos. 

 

À época, o engajamento de professores indígenas foi pungente para pressionar 

o governo a incluir a história e cultura indígena nas escolas, pois eles buscavam uma 

educação que rompesse com a visão colonizadora, que frequentemente retrata os povos 

indígenas de forma genérica e estereotipada, desconsiderando a diversidade e 



24 
 

 

 

complexidade das culturas nativas (Fanelli, 2021, p.29). Além disso, a Lei 9.394/96 (Lei 

de Diretrizes e Bases da Educação Nacional) já estabelecia diretrizes para uma educação 

mais inclusiva, e as demandas dos movimentos indígenas contribuíram para aprofundar 

essas mudanças. 

Toda luta profunda e intencional veio, portanto, de um corpo docente indígena, 

sujeitos etnicamente reconhecidos — ou não — e que queriam exigir o protagonismo 

indígena como pauta urgente, como seres que, em sua diversidade, precisavam ter suas 

vozes e suas memórias contempladas na escola em uma visão diferente. O fato é que 

esses sujeitos foram sendo esvaziados não só perante o seu coletivo, a sua aldeia, ao seu 

povo, mas perante uma sociedade expressivamente branca que os colocavam a todo 

momento como meros recursos de aprendizagem. 

A partir disso, é válido trazer à tona o conceito de colonialidade, cunhado por 

Aníbal Quijano (2005), que consiste na postulação do colonial intencionalmente 

deixado para nós não como regime oficial (ainda não seja um consenso nas teorias pós- 

coloniais), mas como sistematização e modus operandi de cultura, identidade e formas 

do trabalho, por exemplo, a partir da lógica de poder e dominação. 

Essa colonialidade do controle do trabalho determinou a distribuição 

geográfica de cada uma das formas integradas no capitalismo mundial. Em 

outras palavras, determinou a geografia social do capitalismo: o capital, na 

relação social de controle do trabalho assalariado, era o eixo em torno do qual 

se articulavam todas as demais formas de controle do trabalho, de seus 

recursos e de seus produtos. Isso o tornava dominante sobre todas elas e dava 

caráter capitalista ao conjunto de tal estrutura de controle do trabalho. Mas 

ao mesmo tempo, essa relação social específica foi geograficamente 

concentrada na Europa, sobretudo, e socialmente entre os europeus em todo 

o mundo do capitalismo. E nessa medida e dessa maneira, a Europa e o 

europeu se constituíram no centro do mundo capitalista (Quijano, 2005, p. 

112). 

 

Pelo que se entende por eurocentrismo como “pensamento europeu e a experiência 

e necessidades do padrão mundial do poder capitalista” (Quijano, 2005), a escola ainda 

compreende seus currículos padronizados e modelados para aprendizagem das culturais 

ocidentais, seus fatos e eventos históricos, gerando um padrão cognitivo de 

conhecimento. A influência do movimento indígena da América Latina, certamente, foi 

mola propulsora para que direitos básicos como saúde, demarcação de terra e dignidade 

de moradia fossem motivadores para a criação da lei, assim como qualquer contexto 

político em crise faz com que medidas urgente cessem entraves sociais que criam grupos 

minorizados e desprestigiados. 



25 
 

Assim, na mesma baila, “os povos colonizados e dominados foram postos numa 

situação natural de inferioridade, e consequentemente também seus traços fenotípicos, 

bem como suas descobertas mentais e culturais” (Quijano, 2005, p.118). 

A colonialidade, como processo contínuo, faz-nos compreender que a escola é um 

lugar de extensão dessa dominação no que tange a elaboração curricular, os projetos 

políticos pedagógicos (PPP’s) e as relações construídas dentro e fora dela, pois um 

exemplo disso está em escolher exaltar obras, leituras e literaturas que não promovem a 

libertação, mas o próprio enclausuramento epistemológico. 

Com a chegada da lei 11.639/03, que passa a trazer como obrigatório o ensino das 

temáticas indígenas, não se trata apenas de uma legalização ou formalização de um projeto 

necessário, mas é a transgressão daquilo que fora aprendido até agora sobre essas culturas 

pluriétnicas. Assim, o pensamento de soma e de adição ao que já ocorria pode dar a falsa 

ideia de que agora vamos acrescentar as narrativas dos povos indígenas dentro dos 

compêndios e manuais didáticos. Se pensássemos assim, não levaríamos em conta a 

própria reformulação de terminologias estereotipadas como índios, lendas, tribos, etc. 

Nesse sentido, 

Pensar esse processo reverso é possível graças aos avanços teóricos no âmbito 

acadêmico e às conquistas políticas na esfera dos Direitos Humanos. Por um 

lado, a pós-modernidade, tanto em termos teóricos quanto em termos políticos, 

leva à desconstrução da noção de centro em todas as suas formas, garantindo 

aos povos e às culturas historicamente vistos como minorias e como subalternos 

uma chance de afirmação epistemológica, cultural e política, bem como a 

conquista de direitos e de reconhecimento social. Por outro lado, os direitos 

constitucionalmente garantidos aos povos indígenas levam também ao fomento 

de uma educação voltada à valorização dos seus saberes, enfraquecendo a 

imposição de um modelo epistemológico que, alheio à cultura indígena, 

estabeleceu historicamente um parâmetro normativo exterior a essa mesma 

cultura (Dorrico, 2015, p. 7). 

Em seu livro intitulado A lei 11.645/2008: a história de como a temática indígena 

passou a ser obrigatória nas escolas brasileiras, Giovana Fanelli (2021) enfatiza que a 

promulgação da lei foi facilitada por um contexto político favorável, especialmente 

durante o governo Lula (2003-2010), que implementou várias políticas públicas 

afirmativas na época. Além disso, na esteira das modificações legais, a culminância da lei 

também se deu por uma mudança no entendimento educacional, que passou a enxergar 

uma perspectiva mais intercultural e menos colonizadora no ensino como forma mais 

equânime nos currículos vigentes. 

Na década de 1990, as reformas educacionais estiveram presentes como pautas de 

debate entre educadoras e educadores, principalmente pelo âmbito da eclosão das novas 

tecnologias e a necessidade da abordagem de uma sala de aula menos enrijecida 



26 
 

pedagogicamente. A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394/1996), 

em suas disposições gerais, foi um documento-matriz para a criação, a posterior, das 

Diretrizes Curriculares Nacionais (1997-2013) e BNCC (2013) e compreende em seus 

artigos seus primeiros efeitos sobre interculturalidade: 

Art. 78 O sistema de Ensino da União com a colaboração da agências federais 

de fomento à cultura e de assistência aos índios, desenvolverá programas 

integrados de ensino e pesquisa para oferta de educação escolar bilíngue com 

os seguintes objetivos: I – proporcionar aos índios, suas comunidades e povos, 

a recuperação de suas memórias históricas; a reafirmação de suas identidades 

étnicas; a valorização de suas línguas e ciências; II – garantir aos índios, suas 

comunidades e povos, o acesso às informações, conhecimentos técnicos e 

científicos da sociedade nacional e demais sociedades indígenas e não-índias. 

(..) Brasil. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. 

 

O conceito de interculturalidade, embora já presente na Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDBEN, 1996), emerge inicialmente como uma tentativa de 

reparação histórica diante das violências simbólicas e epistemológicas sofridas pelos 

povos indígenas ao longo do processo de colonização e escolarização forçada. No entanto, 

como alerta Candau (2009), essa proposta pode ser facilmente capturada por lógicas 

hegemônicas, tornando-se uma ferramenta de cooptação simbólica e manutenção das 

estruturas coloniais, ao invés de promover rupturas. Quando desvinculada das lutas 

concretas dos povos indígenas por autonomia, território, língua e memória, a 

interculturalidade corre o risco de operar apenas como uma fachada pedagógica, servindo 

ao que Candau chama de “multiculturalismo neoliberal”, isto é, um modelo que tolera a 

diversidade apenas superficialmente, sem comprometer-se com transformações 

estruturais. Assim, sem uma articulação crítica com os movimentos indígenas e seus 

projetos políticos, a interculturalidade torna-se um discurso vazio, incapaz de romper com 

as desigualdades históricas que pretende enfrentar. 

Ao propor um mergulho reflexivo sobre a Lei 11.645/2008, este capítulo não se 

prende a uma cronologia linear ou descritiva dos fatos que a antecederam, como se a 

história fosse uma sequência estática de marcos legais. Pelo contrário, é fundamental 

assumir, enquanto pesquisadora comprometida com uma perspectiva decolonial, que 

nenhuma legislação nasce apenas da caneta de políticos ou da vontade de governantes, 

mas é fruto de lutas coletivas, pressões sociais e disputas simbólicas travadas ao longo do 

tempo. Nesse sentido, está sendo indispensável reconhecer o papel central do movimento 

indígena brasileiro, que, desde a década de 1970, vem se articulando em contextos de 

resistência, especialmente no período pós-ditadura militar, por meio de congressos, 

encontros e ações insurgentes que contaram com a presença ativa de lideranças indígenas 



27 
 

em espaços decisórios e mobilizadores. 

 

Ailton Krenak, reconhecido ambientalista, jornalista e intelectual do povo Krenak, 

cuja atuação foi decisiva na construção de uma agenda indígena nacional é um dos 

principais pilares desse movimento e dessa discussão. Em 1987, Krenak participou da 

criação da União das Nações Indígenas (UNI) e teve presença marcante na Assembleia 

Constituinte, quando, com o rosto pintado de jenipapo, proferiu um discurso simbólico e 

contundente que ecoou as dores históricas dos povos indígenas, ao mesmo tempo em que 

afirmava a dignidade e a força de suas existências. Sua fala não foi apenas uma denúncia, 

mas também foi um gesto político e performático de resistência, que deu visibilidade à 

luta por direitos fundamentais como a educação e a preservação das culturas indígenas, 

demandas que mais tarde se consolidariam em legislações como a própria Lei 

11.645/2008. 

“Os senhores não poderão ficar omissos, os senhores não terão como ficar 

alheios a mais essas agressões movidas pelo poder econômico, pela ganância e 

pela ignorância do que é um povo indígena. O povo indígena tem um jeito de 

viver, tem condições fundamentais de existência, para a manifestação de sua 

tradição, sua cultura, que não coloca em risco sua existência, sequer, dos 

animais que vivem aos indígenas, quanto mais dos seres humanos [...]” 

(Krenak, 1987) 

 

Por esse discurso e de muitos outros, o enfrentamento político dos povos indígenas 

contra o sistema eclodiu com retomada dessa participação enquanto agentes de suas 

próprias decisões. A partir de 1991, o Ministério da Educação (MEC) passou a 

implementar uma série de políticas voltadas para a educação indígena, como parte do 

processo de reconhecimento na garantia de direitos dos povos indígenas no Brasil. Essas 

ações, por sua vez, foram fortemente influenciadas pela Constituição Federal de 1988, 

que reconheceu a pluralidade étnica e cultural do País e garantiu o direito à educação 

diferenciada para os povos indígenas. 

Nesse ponto, a presente pesquisa entende a magnitude da reflexão sobre os direitos 

indígenas previstos em leis e documentos legais sobre a educação, não necessariamente 

voltados à modalidade escolar indígena. Apesar de não haver separação entre esses 

aspectos em relação ao que se tem como educação não-indígena, devemos construir 

caminhos para pensar o currículo escolar brasileiro, implantado em escolas que não são 

feitas pelas mãos originárias, mas por brancos que exercem sua colonialidade diante das 

narrativas de outrem. 

Assim, mesmo diante de lutas dos povos indígenas, a lei 11.645/2008 surgiu e se 



28 
 

fincou sem levar em consideração o protagonismo indígena com sua autogerência, mas 

apenas como um decreto que vigora o corpo de um povo para os brancos. É possível 

compreender que esse lugar de protagonismo deve ser, na verdade, a produção de 

conhecimento pelos povos indígenas, pois uma das estratégias de dominação postuladas 

pelo colonialismo (Quijano, 2005) é a esterilização dos sujeitos como aqueles que 

ensinam, no que se chama aniquilamento dos saberes. 

É premente de que os documentos legais foram determinantes para o 

impulsionamento dessas vozes e nisso, não há dúvidas; mas devemos ainda estar em 

constante reflexão se este ensino tem como premissa máxima a abolição ou, pelo menos, 

a redução dos danos a estes povos, principalmente porque “não há retorno ao passado, 

pois há uma necessidade da construção do devir para os novos rumos do coletivo” (Bispo, 

2023, p. 20). Isso significa que a observância dessas leis nesta pesquisa tem o tom de 

ressignificar também a ideia concebida pelos educadores de que o instrumento legal é 

uma luta vencida, conquistada, acabada. É isso que devemos lutar dia após dia enquanto 

educadores. 

O primeiro aspecto da lei que deve ser levado em consideração é seu caráter tardio. 

Somente no ano de 2008 pudemos ter a oficialização das literaturas e histórias indígenas 

como obrigatórias no currículo brasileiro, que apesar de ser visto como marco histórico, 

se trata, em verdade, da legitimação do próprio fracasso de um país que não leva em 

consideração narrativas indígenas pelos indígenas. 

Essa contradição histórica evidencia que a oficialização das histórias e culturas 

indígenas no currículo escolar, apesar de recente e celebrada como avanço, carrega 

consigo os resquícios de uma longa trajetória de exclusão e silenciamento. Para 

compreender a morosidade e a resistência institucional em reconhecer os saberes 

indígenas, é necessário olhar para as políticas públicas anteriores, marcadas por uma 

lógica integracionista e colonizadora. Nesse sentido, a criação da FUNAI, em 1967, 

durante o regime militar, ilustra bem essa postura estatal: ao substituir o criticado Serviço 

de Proteção ao Índio (SPI), o novo órgão manteve a premissa de que os povos indígenas 

deveriam ser "integrados" à sociedade nacional, reforçando a ideia de que suas culturas 

eram inferiores e que sua presença só seria legítima se adaptada aos moldes ocidentais. 

Essa perspectiva de tutela e apagamento ajuda a explicar por que apenas em 2008 se 

reconheceu legalmente o direito desses povos à representação de suas próprias narrativas 

na educação formal. 

A FUNAI (Fundação Nacional do Índio) foi criada em 5 de setembro de 1967 



29 
 

durante o regime militar e teve como objetivo a execução das políticas do governo federal 

em relação aos povos indígenas, incluindo a proteção e integração dessas populações à 

sociedade nacional. Apesar de ter substituído o Serviço de Proteção ao Índio (SPI), que 

vinha sendo criticado por sua forma de administração, por tratar os indígenas de maneira 

paternalista, com práticas que desconsideravam os direitos e a autonomia dos povos 

indígena, a FUNAI nasceu com a ideia de promover a integração dos povos indígenas à 

sociedade nacional, o que refletia a visão assimilacionista do Estado brasileiro na época. 

O pensamento predominante era o de que os indígenas deveriam abandonar seus modos 

de vida tradicionais e se civilizar dentro da cultura ocidental, sob a gerência de serem 

“cuidados” por outrem — o Estado. 

Diante disso, pode-se perceber que há um caráter extremamente violento na 

intenção desse “cuidado”, pois isso significa que, na verdade, há o adestramento pelo 

Poder Público e a necessidade de pacificar toda cultura indígena, considerando-a inferior. 

Dessa forma, a institucionalização de organizações que protegem os povos indígenas, 

como a FUNAI, gerou, na verdade, um ambiente hostil e estigmatizante, tendo em vista 

que cerceava os ideais próprios daqueles sujeitos, desprezando o que eles consideram 

importante para os seus. Por isso, segundo Foucault (2009): 

A “disciplina” não pode se identificar com uma instituição nem com um 

aparelho; ela é um tipo de poder, uma modalidade para exercê-lo, que comporta 

todo um conjunto de instrumentos, de técnicas, de procedimentos, de níveis de 

aplicação, de alvos; ela é uma “física” ou uma “anatomia” do poder, uma 

tecnologia. E pode ficar a cargo seja de instituições “especializadas” (as 

penitenciárias, ou as casas de correção do século XIX) seja de instituições que 

dela se servem como instrumento essencial para um fim determinado (as casas 

de educação, os hospitais), seja de instâncias preexistentes que nela encontram 

maneira de reforçar ou de reorganizar seus mecanismos internos de poder 

(Foucault, 2009, p. 238). 

Durante os anos da Ditadura Militar (1964-1985), a política indigenista adotada 

pela FUNAI estava voltada para a ideia de integração dos povos indígenas à sociedade 

brasileira, mas sem respeitar suas culturas, línguas e modos de vida. A política oficial era 

de integração forçada, com a ideia de que os indígenas precisavam ser “assimilados” à 

cultura nacional, muitas vezes com a perda de suas terras e direitos. É crucial destacar que 

o ideal indigenista pode apresentar uma faceta progressista; todavia pode ser uma 

ferramenta de integração forçada aos indígenas, sem respeitar duas formas de vidas 

tradicionais (Oliveira, 1982). 

Ainda sobre o período da ditadura cívico-militar, diversos povos indígenas foram 

deslocados de suas terras tradicionais, forçados a viver em reservas e ferramenta de 



30 
 

 

 

integração forçada aos indígenas, sem respeitar suas formas de vidas tradicionais 

(Oliveira, 1982), forçados a viver em reservas e enfrentaram políticas de colonização e 

exploração de suas terras, que se mantiveram até os dias atuais, principalmente com a 

política do ex-presidente Jair Messias Bolsonaro (2019-2023). 

Assim, a partir da década de 1980, com a promulgação da nova constituição 

federal de 1988, a FUNAI começou a ser pressionada a defender mais efetivamente os 

direitos territoriais dos povos indígenas e a parar com as práticas de integração forçada. 

A Constituição de 1988, em seu Art. 231, reconheceu o direito dos povos indígenas 

sobre as terras que tradicionalmente ocupam, o que reforçou seu papel na proteção dos 

direitos territoriais indígenas. Esse período foi marcado pela ampliação da atuação da 

instituição na demarcação de terras indígenas e pela luta por autonomia para os povos 

indígenas: 

Art. 231. São reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e fazer 

respeitar todos os seus bens. § 1º São terras tradicionalmente ocupadas pelos 

índios as por eles habitadas em caráter permanente, as utilizadas para suas 

atividades produtivas, as imprescindíveis à preservação dos recursos 

ambientais necessários a seu bem-estar e as necessárias a sua reprodução 

física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições. § 2º As terras 

tradicionalmente ocupadas pelos índios destinam-se a sua posse permanente, 

cabendo-lhes o usufruto exclusivo das riquezas do solo, dos rios e dos lagos 

nelas existentes. § 3º O aproveitamento dos recursos hídricos, incluídos os 

potenciais energéticos, a pesquisa e a lavra das riquezas minerais em terras 

indígenas só podem ser efetivados com autorização do Congresso Nacional, 

ouvidas as comunidades afetadas, ficando-lhes assegurada participação nos 

resultados da lavra, na forma da lei. § 4º As terras de que trata este artigo são 

inalienáveis e indisponíveis, e os direitos sobre elas, imprescritíveis. § 5º É 

vedada a remoção dos grupos indígenas de suas terras, salvo, ad referendum 

do Congresso Nacional, em caso de catástrofe ou epidemia que ponha em 

risco sua população, ou no interesse da soberania do País, após deliberação 

do Congresso Nacional, garantido, em qualquer hipótese, o retorno imediato 

logo que cesse o risco (Brasil, Constituição da República Federativa do Brasil 

de 1988). 

No entanto, a FUNAI ainda enfrentava resistência interna e externa, 

especialmente de setores do governo e da sociedade que eram contrários à ampliação 

dos direitos indígenas, como fazendeiros e setores ligados ao agronegócio, que viam a 

demarcação de terras indígenas como um obstáculo ao avanço de seus interesses. 

O movimento indígena, enquanto movimento social que não se fixa a 

instituições públicas como a FUNAI, reúne sujeitos indígenas e organizações não- 

governamentais como OPAN (Operação Amazônia Nativa), CTI (Centro de Trabalho 



31 
 

 

 

Indigenista), CCPY (Comissão Pró-Yanomami), ISA (Instituto Socioambiental), por 

exemplo, na trincheira pelos direitos ceifados pela violência estrutural contra os 

indígenas. O Movimento Indígena, desde a vitória de Jair Messias Bolsonaro, em 2018, 

foi fortemente impactado por uma política anti-indígena, com ações que buscavam 

minimizar a demarcação de terras e reduzir a proteção ambiental. sob esse governo 

nefasto, repleto de retrocessos que impactaram diretamente as decisões. Por sua vez, a 

FUNAI foi desestruturada e o Ministério da Agricultura passou a ter maior influência 

sobre questões de terras indígenas e permaneceu sob penumbra política até 2022. 

A partir de 2023, com a posse do presidente Luiz Inácio Lula da Silva, o cenário 

político brasileiro passou por uma reconfiguração significativa no que diz respeito aos 

direitos dos povos indígenas. Entre as primeiras medidas, destacou-se a retomada da 

demarcação de terras e o fortalecimento institucional da FUNAI, que passou a ser 

presidida, pela primeira vez na história, por uma mulher indígena: Joenia Wapichana, 

cuja presença simboliza uma ruptura com décadas de tutela estatal e marginalização. 

Essa reorganização do órgão e a criação do Ministério dos Povos Indígenas, liderado 

por Sônia Guajajara, marcaram um avanço simbólico e prático no reconhecimento da 

autonomia dos povos originários. A presença indígena em espaços de poder — seja no 

Executivo, no Legislativo, em fóruns internacionais ou movimentos sociais — não se 

trataria, agora, apenas de representatividade, mas de protagonismo na formulação de 

políticas públicas que dizem respeito às próprias existências desses povos. O ingresso 

de mulheres indígenas nesses espaços institucionais, antes inacessíveis, aponta para um 

novo ciclo de resistência política, em que os saberes, as lutas e os territórios ganham 

centralidade na agenda nacional e internacional. 

A ocupação desses espaços institucionais por lideranças indígenas — sobretudo 

mulheres — também amplia o alcance político dessas vozes, que passam a atuar não 

apenas na resistência territorial, mas na elaboração de políticas nacionais e no diálogo 

com organismos internacionais. Essa presença estratégica nos âmbitos decisórios do 

poder desafia a lógica histórica da invisibilidade e subalternização, e aponta para um 

novo horizonte de protagonismo, onde os saberes, as línguas e as cosmologias indígenas 

deixam de ser marginalizados para se tornarem centrais na construção de um país 

verdadeiramente plural. Assim, como a Ministra Sônia Guajajara em seu 

pronunciamento: 



32 
 

 

 

“Minhas amigas e meus amigos, pela primeira vez em cinco séculos, o Brasil tem 

um ministério para tratar das questões referentes aos povos originários. A criação 

do Ministério dos Povos Indígenas é um avanço histórico do governo Lula. Mas 

não para por aí. Também pela primeira vez, estamos à frente da Funai e da 

Secretaria Especial de Saúde Indígena. E retomamos o Conselho Nacional de 

Política Indigenista. No ano que vem, o Brasil sediará em Belém do Pará a 

trigésima conferência mundial do clima, a COP 30. Estamos trabalhando para 

fazer a maior e melhor participação indígena na história dos acordos ambientais. 

Queremos mostrar ao mundo que é possível manter a floresta em pé e, ao mesmo 

tempo, investir em atividades sustentáveis, gerando emprego e renda. O governo 

do presidente Lula tem como meta zerar o desmatamento da Amazônia e dos 

demais biomas até 2030. Para atingir esse objetivo, o governo Lula retomou a 

política de demarcação dos territórios indígenas. O Brasil é um país 

originariamente indígena. Nossa cultura está na culinária, na língua portuguesa, 

em festas populares, em nomes de ruas, bairros e cidades pelo país afora. Muitas 

das novas tecnologias que a humanidade, hoje, busca para salvar a Terra da 

emergência climática são, na verdade, parte dos nossos saberes ancestrais. 

Nossos cuidados com a terra, os rios, as florestas e os bichos são passados de 

geração em geração. Queremos compartilhar nossos saberes, trocar experiências, 

para cuidarmos, juntos, do nosso país e do nosso planeta. Queremos, juntamente 

com cada brasileiro e cada brasileira, construir um bem- viver para todas e todos 

nós” (..) (Guajajara, 2023) 

 

Esse discurso ilustremente apresentado reflete um momento significativo na 

política brasileira, destacando não apenas a criação do Ministério dos Povos Indígenas 

como um marco histórico, mas a maior priorização das questões indígenas realizadas 

por alguma governança. Uma mulher indígena alcançar um cargo importante evidência 

como o vazio imposto às ancestrais estão com os dias contados, doa a quem doer. As 

decisões dessas populações agora passam por mãos que foram esquecidas e 

deslegitimação e as vozes que não ecoavam pela sociedade agora encontram forças para 

atravessarem o além tempo. 

Sendo assim, a melhora do panorama político para os povos indígenas no Brasil 

está diretamente ligada à valorização da literatura de autoria indígena, pois políticas 

públicas mais inclusivas e a ampliação dessa representatividade fortalecem espaços para 

a difusão dessas narrativas. Quando há avanços nos direitos indígenas, como maior 

reconhecimento territorial, participação política e implementação de leis como a Lei 

11.645/2008, cria-se um ambiente mais propício para que a literatura indígena seja 

legitimada e incluída no cenário educacional e cultural do país. 

Com políticas públicas que incentivam a publicação, a difusão e a inclusão 

dessas obras no sistema educacional, as vozes indígenas marginalizadas passam a 

ocupar um lugar de maior centralidade na construção da memória e identidade nacional. 

Com isso, as noções de silenciamento e censura dessas narrativas vão sendo quebradas, 



33 
 

 

 

ainda que isso seja a redução de danos, mas nunca a resolução da questão. Por isso: 

A própria noção de censura se alarga para compreender qualquer processo de 

silenciamento que limita o sujeito no percurso de sentidos. (..) A censura 

como um dado que tem sede na consciência que um indivíduo tem em um 

sentido (proibido) e como um fato produzido pela história (Orlandi, 2007, p. 

13). 

 

Assim, um contexto político mais favorável permite que autores indígenas tenham 

mais oportunidades de publicação, visibilidade e acesso a espaços institucionais, como 

feiras literárias, universidades e políticas de incentivo à cultura. Isso contribui para a 

desconstrução do imaginário colonial que marginalizou essas vozes por séculos, 

promovendo uma literatura que não apenas resiste, mas também ocupa e transforma o 

cenário literário nacional. Este trabalho, sobretudo antes de falar sobre mulheres 

indígenas e como suas experiências de vida podem ser lidas pela escola enquanto corpo 

literário, tem o compromisso de evidenciar que a iniciativa indígena existe 

primacialmente enquanto luta para preservar as tradições, as línguas, expressões 

culturais, a revitalização das línguas indígenas, posto o incentivo ao ensino de uma 

educação indígena que respeite as práticas e cosmologias tradicionais dentro de um 

contexto de reconhecimento e valorização cultural. Vale lembrar que mais que 

resistência, essas mulheres nos ensinam a Pedagogia da Ancestralidade, como destaca 

Oliveira (2019): 

Pedagogia da Ancestralidade é antes de tudo um posicionamento político 

contrário ao que se estabeleceu no país como uma lógica incontestável 

direcionada ao branco ser considerado a norma e não-branco, o desvio. É uma 

pedagogia que se opõe ao colonialismo (que ganha forma através dos 

aparatos jurídico, militar e político) e a colonialidade (diferente do 

colonialismo, mostra como uma sociedade que passou pelo processo de 

descolonização/emancipação das colônias, é capaz de manter práticas e 

pensamentos excludentes e devastadores exercendo o poder no imaginário de 

uma nação) que continua sua existência reafirmando a desumanidade de 

negros e indígenas (Oliveira, 2019, p. 31). 

Compreender a Pedagogia da Ancestralidade como posicionamento político, tal 

como propõe Oliveira (2019), me faz pensar no quanto os processos formativos aos 

quais fomos submetidas — enquanto mulheres, pesquisadoras e educadoras — operam 

sob um modelo epistemológico que silencia tudo o que escapa à lógica ocidental, 

racional, universalizante. A escola, os currículos e os cânones que sustentam o ensino 

de literatura seguem repetindo esse mesmo padrão excludente, reforçando uma noção 

de humanidade pautada na branquitude como centro e medida de tudo. A pedagogia da 

ancestralidade me convida, então, a desobedecer — não como ato individual de 



34 
 

 

 

negação, mas como gesto coletivo de pertencimento e retorno. Nela, vejo a possibilidade 

de escutar as vozes soterradas pela colonialidade, de restabelecer vínculos com saberes 

que não cabem na rigidez da lógica moderna. Nesse sentido, minha pesquisa se 

compromete com essa transgressão: a de reconhecer que o que se ensinou como desvio 

pode ser, na verdade, a origem. E que educar é também cultivar memória, corpo, terra 

e linguagem como territórios de resistência. 

Por fim, essa proposta pedagógica não se limita a uma mera revisão histórica ou 

acadêmica, mas se coloca como um campo de ação política e cultural. Ao recuperar a 

memória e as tradições das ancestrais, ela visa não apenas uma transformação 

intelectual, mas também cultural, social e política. Reconhecer e ensinar as histórias e 

saberes dos povos negros e indígenas não só ressignifica sua presença no Brasil, mas 

também abre um caminho para desafiar e desconstruir a ideia de um Brasil homogêneo 

e eurocêntrico, para que o país, de fato, seja plural e inclusivo. A Pedagogia da 

Ancestralidade, assim, se configura como uma luta pela reparação histórica, pela 

afirmação de identidade e pela reconstrução de um imaginário coletivo que contemple 

a diversidade e a riqueza cultural de todas as suas origens. 

A literatura escrita por mulheres indígenas, infelizmente, ainda enfrenta uma 

invisibilidade sistemática no cenário literário brasileiro, refletindo as dinâmicas de 

marginalização e apagamento cultural que esses povos sofreram e ainda sofrem. Embora 

a produção literária indígena tenha se expandido nas últimas décadas, a literatura de 

mulheres indígenas continua sendo sub-representada e pouco valorizada tanto nas 

instituições literárias quanto nos circuitos acadêmicos e editoriais. Isso se deve, em 

parte, à persistência de uma visão patriarcal e eurocêntrica que coloca a voz da mulher 

indígena em um lugar de subalternidade, não só em relação aos homens de suas próprias 

comunidades, mas também em relação à literatura produzida por autores brancos e 

homens. 

Essa falta de valorização está ligada à história de exclusão e silenciamento das 

mulheres indígenas, cujas vozes têm sido historicamente subestimadas. Além disso, a 

narrativa de uma cultura oral e coletiva, que é central para muitas comunidades 

indígenas, também contribui para a ideia de que a literatura indígena precisa se alinhar 

a padrões ocidentais para ser reconhecida. 

A valorização da literatura indígena feminina, portanto, não deve se restringir a 



35 
 

 

 

uma questão estética ou literária, mas também política. Reconhecer essas autoras é um 

passo determinante na reparação histórica que o Brasil deve às suas populações 

originárias, proporcionando visibilidade àquelas que, através de suas palavras, desafiam 

os estereótipos e as representações redutoras de suas culturas. 

O direito à escrita e à narrativa é um instrumento poderoso de empoderamento 

e resistência, e ao dar espaço para essas vozes, a sociedade brasileira teria a 

oportunidade de revisitar e compreender com mais profundidade a diversidade indígena 

e a contribuição das mulheres indígenas não apenas para as culturas de seus povos, mas 

para a própria construção da história e identidade nacional. A literatura indígena 

feminina é uma chave fundamental para romper com o colonialismo literário e 

possibilitar um futuro de maior justiça social, igualdade e respeito às diversas culturas 

que constituem o Brasil. Lei 11.645/08 e conteúdos para a escola indígenas: entre a teoria e a 

prática. A necessidade de incluir a história e cultura afro-brasileira e indígena no 

currículo escolar é uma resposta histórica à marginalização dessas populações no ensino 

tradicional. Durante séculos, a história do Brasil foi majoritariamente narrada a partir 

da perspectiva dos colonizadores europeus, com destaque para os feitos de portugueses 

e, mais tarde, de seus descendentes. 

Os indígenas, que formaram a maior parte da população durante o período 

colonial e que participaram ativamente de sua construção social e econômica, 

frequentemente eram e ainda são representados de forma estereotipada ou 

invisibilizada— e a obrigação de uma lei sem a formação dos profissionais docentes só 

acentuaria esse aspecto. A esmiuçar a lei em sua redação, podemos nos questionar sobre 

a retratação do que consiste ser “conteúdos programáticos”, tendo em vista as relações 

problemáticas dos paradigmas e da ausência de perspectivas descolonizadoras sobre o 

teor desses conteúdos e do que propriamente pode ser classificado como um. Aqui cabe 

uma compreensão crítica sobre esses instrumentos que vão ser utilizados, 

principalmente se considerados literaturas, tendo em vista os olhos imperiais (Smith, 

2021) que classifica de acordo com os ideais capitalistas. 

Assim, mesmo que uma lei sobre educação precise organizar e definir conteúdos, é 

importante lembrar que essas informações, antes de serem conteúdos de ensino, devem 

ser reconhecidas, antes de tudo, como narrativas legítimas, ou seja, como literatura. No 

entanto, o que se considera literatura geralmente segue padrões eurocêntricos e por isso, 



36 
 

 

 

a lei não evoca necessariamente o necessário para tal. 

 

Com isso, isso significa entender a prevalência da colonialidade de poder, 

conforme Candau, Russo (2011), “reacomoda esses povos dentro de desígnios globais 

ligados a projetos de neoliberalização das necessidades do mercado”. Assim, o indígena 

na formação de sociedade nacional consegue estar presente com sua voz amplificada ou 

ainda será meramente objeto antropológico de análise que serve para a acomodação da 

escola? Eis a questão ecoa neste capítulo — e em todos os outros. 

A emergência da perspectiva intercultural nesse contexto explica a 

necessidade de “reinventar a escola” que historicamente serviu a um processo 

de homogeneização cultural e de difusão e consolidação de uma “cultura 

comum de base ocidental e eurocêntrica” (Candau, Russo, 2011, p. 60). 

 

Faz-se salutar trazer à tona que questionar e refletir sobre a lei não faz dela um 

marco negativo para a sociedade brasileira, ou até mesmo não se tem como propósito 

problematizá-la como uma extensão do imperialismo. Pelo contrário, ela “oficializou” 

para a escola, a partir da lei soberana da educação nº 9.394/96 uma sociedade que 

precisa dar dignidade ao discurso sobre os povos indígenas, ainda mais na escola, 

sobretudo porque é um local em que as narrativas são transformadas em ações, condutas 

e intervenções pelos sujeitos participantes. 

Por isso, não é equívoco dizer que a lei 11.645/08 é uma regulamentação legal 

tardia, mas necessária diante dos currículos, pois a sua existência em apenas 16 anos 

procura subverter e reduzir danos sobre o aniquilamento étnico de mais de 500 anos. 

 

1.2 Lei 11.645/08 e conteúdos indígenas para escola: entre a teoria e a prática 

 

 

A BNCC — Base Nacional Comum Curricular (BNCC) — documento homologado 

em 2017, assume desde então um papel de reprodutor curricular de práticas que não 

respeitam adequadamente a diversidade e os direitos desses povos. Embora a BNCC 

tenha incluído diretrizes voltadas para a valorização das culturas indígenas, há debates 

sobre a maneira como isso é feito e se de fato promove uma educação inclusiva ou acaba 

perpetuando violências simbólicas e práticas. No âmbito do bloco de linguagens, pode- 

se analisar como exemplo uma das habilidades, sendo esta: “Ler e interpretar textos 

narrativos e informativos sobre a cultura e a história dos povos indígenas, ampliando a 

compreensão da diversidade cultural no Brasil” (Habilidade EF69LP22). 



37 
 

 

 

Convém ainda pensar que somos cunhados por epistemologias ocidentais e tudo 

que é considerado “cultura”, “tradição” e “conhecimento” seguem tendências europeias 

e nesse sentido, as noções de comportamentos e ideologias são sempre configuradas a 

partir do que se elege como representações desse Ocidente como enfoque principal — 

e muitas vezes único. 

Essa configuração, por sua vez, causou uma colonização dos próprios 

conhecimentos, que por muitas vezes se viu em silêncio; vazio; deturpação, já que para 

ser extraído a história dos povos indígenas, necessita-se de um conhecimento, não 

originário ou natural, que podem soar como terminologias que são estanques para a 

discussão, mas organizados e sistemáticos. 

A partir do que se aloca e do que se considera como “indivíduo indígena” e suas 

respectivas culturais — pela lógica europeia —, a diversidade entre os mais de 300 

povos indígenas no Brasil é e segue sendo reduzida a um sujeito indígena que apenas é 

sujeito visual, aquele que se nota, se percebe, mas não se ouve o seu falar, não se escuta 

sua música, não se escuta seu lado da história. 

Isso pode ser considerado, segundo Orlandi (2007) como silêncio local, conceito 

que evidencia que o vazio foi provocado e cultuado. Ainda em tempo: a censura 

posiciona os indivíduos subalternizados que sofrem interditos da linguagem. Antes dos 

sujeitos indígenas se tornarem autorias, o apagamento se inicia na fonte, na própria 

concepção de ideias sobre o que esses sujeitos são capazes de dizer e não-dizer, o que 

provoca uma trilha de silenciamento que corre como um rio, espalhando-se em águas 

violentas. 

A autoria — esse papel — é uma construção social atravessada por relações de 

poder que determinam quais vozes são legitimadas e quais são silenciadas. No contexto 

das políticas científicas, esse silenciamento não ocorre apenas por meio do apagamento 

direto de um autor, como no caso do plágio, mas também pela criação de uma versão da 

autoria que exclui determinados sujeitos do campo intelectual (Orlandi, 2007). No 

Brasil, esse processo tem sido particularmente violento contra autores indígenas, cujos 

saberes são frequentemente desconsiderados como produção de conhecimento legítimo 

ou apropriado sem o devido reconhecimento. Assim, o silenciamento não significa 

apenas negar a autoria, mas moldar a ideia de quem pode ser reconhecido como autor 

dentro dos paradigmas científicos e literários dominantes. 



38 
 

 

 

As epistemologias indígenas, pertencente aos saberes tradicionais e orais, são 

invisibilizadas como políticas científicas. A exigência de formatos específicos de 

produção do conhecimento, como artigos acadêmicos e patentes, exclui formas 

indígenas de transmissão de saber, que valorizam a coletividade e a oralidade. Além 

disso, quando o saber indígena é reconhecido, muitas vezes isso ocorre parcialmente, 

isto é, sem que eles sejam considerados autorias, já que, ainda segundo Orlandi (2007): 

Entre as formas do silêncio que tenho considerado que são o "silêncio fundador" 

(base de produção dos sentidos) e a "política do silêncio" ou "silenciamento" 

que, por sua vez, subdivide-se em "silêncio constitutivo" e "silêncio local" (ou 

censura), vou aqui trabalhar o silenciamento. E, em relação a este, interessa-me 

particularmente o que chamo de silêncio local ou censura. O silêncio local (ou 

censura), como sabemos, é aquele em que entra a interdição por alguma forma 

de poder da palavra (interno ou externo). Não falaremos tampouco do 

silenciamento local em geral, mas da censura relacionada ao modo como se 

produz ciência, apagando aspectos característicos de suas formulações (Orlandi, 

2007, p. 28). 

 

Portanto, o silêncio das autorias indígenas nas políticas científicas não é apenas um 

problema de exclusão, mas um mecanismo que reforça desigualdades epistêmicas e 

mantém um paradigma eurocentrado de produção do conhecimento. Ao moldar uma 

versão da autoria que privilegia certas formas de saber e ignora outras, esse silêncio tem 

consequências teóricas e políticas profundas. Superar esse silenciamento exige não 

apenas reconhecer autores indígenas, mas repensar as próprias bases do que 

consideramos autoria e conhecimento legítimos. 

Por isso, falar sobre hierarquização de conhecimento e diferenças linguísticas, 

culturais e históricas que marcam cada povo, cabe ressaltar o conceito sobre violência 

simbólica (Bourdieu,1993), na medida em que ignora a singularidade de cada grupo e 

trata os indígenas como uma entidade uniforme e meramente contemplada nos livros 

didáticos como — de novo — objetos antropológicos. 

Assim, podemos afirmar que a contemplação dos povos indígenas a partir dessas 

leis “de renovação da educação”, retroalimentam um sistema de violência simbólica, 

que segundo Bourdieu (1996, p. 58) “é uma violência que se exerce com a cumplicidade 

tácita daqueles que a sofrem e também, frequentemente, daqueles que a exercem na 

medida em que uns e outros são inconscientes de a exercer ou a sofrer”. Isso significa, 

pois, que esse tipo de narrativa pode perpetuar a violência histórica, na medida em que 

não empodera — inclusive os estudantes indígenas — a verem sua própria história de 

forma mais autônoma e central. 



39 
 

 

 

Portanto, a lei de nº 11. 645/08 trata da aplicação legal dentro dos espaços 

escolares, mas não viabiliza ou prevê explicitamente os meios para se chegar ao objetivo 

de fazer com que estudantes do ensino fundamental e médio tenham contato com 

leituras dos povos indígenas. E expressar isso significaria evidenciar que os próprios 

sujeitos indígenas devem conduzir suas próprias narrativas por meio de suas 

contribuições seja na publicação de livros, na produção de documentários, em palestras 

e fazendo parte também do corpo docente. 

Por sua via, este trabalho não tem o objetivo de falar sobre os livros paradidáticos 

e como eles são eleitos, ainda que esses critérios caibam em uma reflexão minuciosa, 

mas é necessário refletir mais urgentemente agora sobre a dimensão das narrativas 

presentes nos livros de autorias femininas e indígenas, sobretudo porque a dimensão de 

silêncio aqui exposto reflete o debate sobre letramentos raciais contemporâneos e 

ausência disso em alguns espaços e neste caso, urge a necessidade de transgredi-lo, 

posto que, segundo Bordieu (1998): 

Para a superação do paradigma do Estado monocultural é preciso a 

participação conjunta de representantes das comunidades minoritárias, 

ativistas de direitos humanos, acadêmicos do campo, e juristas das áreas 

pública e privada, entre muitos, para, solidariamente, atuarem no 

esclarecimento, ensino, difusão e prática profissional que tenham como 

fundamento o letramento racial, isto é, um conjunto de práticas que 

conscientizem as pessoas de que o preconceito racial não é apenas construído 

individualmente nem socialmente, mas também estruturalmente, enquanto 

fundamento do Estado (Bordieu, 1998, p. 66) 

 

A literatura indígena (mais a frente dar-se-á uma investigação breve sobre sua 

legitimidade enquanto movimento estético) tem o poder de não apenas representar as 

culturas e histórias de povos originários, mas também de romper com os estereótipos e 

preconceitos enraizados no imaginário social sobre os indígenas. Ademais, a literatura 

indígena escrita por mulheres compreende ainda um terreno mais turbulento, tendo em 

vista direitos que foram negados foram determinantes para que elas não tivessem 

encorajamento, força e possibilidade de disseminação de suas artes para o mundo 

(ocidental ou não). 

O escasso investimento em obras indígenas nos catálogos do Programa Nacional 

do Livro Didático (PNLD) reflete uma visão tradicionalista e eurocêntrica da educação, 

que tende a priorizar obras literárias alinhadas aos cânones ocidentais. Embora haja uma 

crescente conscientização sobre a importância de dar voz aos povos indígenas e de 



40 
 

 

 

refletir sua diversidade cultural, os livros didáticos ainda estão longe de representar de 

forma justa e fiel a pluralidade indígena no Brasil. 

A inclusão da literatura indígena no PNLD, por sua vez, não é apenas uma 

questão de representação, mas também de educação para a Florestania (Krenak, 2023), 

ao passo que devemos garantir aos estudantes, desde a educação básica, o acesso a 

histórias que abordam as lutas, saberes e valores indígenas, o plantio que emerge as 

potencialidades do coletivo e não apenas leituras protocolares. E nada disso faz sentido 

se o próprio sujeito não escreve e conta suas próprias impressões do mundo. 

A literatura indígena no PNLD tem como compromisso servir como um 

instrumento de resistência e afirmação de identidade, não só para os povos indígenas, 

mas para todos os brasileiros, ao promover o respeito pela diversidade cultural e a 

compreensão de um Brasil mais pluralizado. Tudo isso é deveras importante desde que 

o PNLD amplie sua seleção de obras indígenas e incentive a inclusão autorias indígenas 

no currículo escolar, contribuindo assim para a construção de uma educação mais 

democrática, justa e intercultural. 

No PNLD (2024), a inclusão de obras como Descobertas de Inaiá, escrita por 

Isa Colli, no Programa Nacional do Livro Didático (PNLD) é um reflexo das intenções 

duvidosas vindas do Ministério da Educação sob a justificativa em ampliar a diversidade 

cultural e promover uma educação mais inclusiva. Essa escolha suscita uma crítica 

importante: o fato de que o livro foi escrito por uma autora não indígena. A obra, embora 

traga temas relevantes como a convivência entre culturas diferentes e o respeito às 

tradições indígenas, poderia ser questionada sob a ótica da representatividade e da 

autoria feminina. Em um mercado editorial tão nichado e que atende ainda aos ideais 

coloniais da linguagem, por que ainda se faz tanto esforço para eleger livros com 

depoimentos artísticos da própria comunidade? 

Em um contexto em que se busca valorizar os povos originários, a escolha de 

uma obra de uma escritora não-indígena para abordar questões tão sensíveis e 

complexas da cultura indígena pode ser vista como uma falha na tentativa de promover 

uma verdadeira inclusão, mas falha essa premeditada a partir da política do 

silenciamento, já que se deseja “enquadrar” o conhecimento sobre os povos indígenas 

dentro do que é importante e do que é tido como não crucial. 

A literatura indígena tem se fortalecido nas últimas décadas, com autores de 



41 
 

 

 

diversas etnias assumindo a autoria de suas próprias histórias e experiências. Esses 

escritores, como Davi Kopenawa, Ailton Krenak, e muitos outros, têm trazido para o 

debate literário as vivências, cosmologias, e desafios enfrentados pelos povos indígenas 

de uma forma autêntica e genuína. Ao escolher obras de autores não indígenas, mesmo 

com boas intenções pedagógicas, corre-se o risco de reforçar uma narrativa colonial que 

ainda coloca os não indígenas como os "detentores do saber" sobre os povos originários 

e se a educação deseja promover a emancipação dos sujeitos, isso soa contraditório às 

ações de combate às violências e para a “descolonização epistêmica e o estabelecimento 

de nossas soberanias ou autonomias indígenas” (Keme, 2018). 

A literatura escrita por mulheres indígenas não é apenas uma forma de contar 

histórias; ela é, em muitos casos, um ato de resistência da linguagem e sobre a 

linguagem, além de uma forma de garantir a continuidade de suas tradições e 

identidades. Ao escolher uma obra como Descobertas de Inaiá, que não reflete a 

perspectiva direta de uma autora indígena, o PNLD perde a oportunidade de dar 

visibilidade a esses autores e a suas narrativas autênticas, resultando em uma 

representação "de fora" sobre as culturas indígenas, ao invés de uma voz direta dos 

próprios povos que são retratados. 

O risco de uma obra não indígena retratar a cultura indígena é o de cair em uma 

narrativa paternalista ou romantizada, que distorce a realidade ou simplifica demais as 

questões complexas e multifacetadas enfrentadas pelos povos indígenas. Embora a 

autora Isa Colli tenha feito um esforço em mostrar a convivência entre culturas 

diferentes e a valorização das tradições indígenas, é importante afirmar que ela, como 

não indígena, não trata de forma profunda e fiel as questões específicas de uma jovem 

indígena que se vê inserida em um ambiente escolar fora de sua aldeia. 

A ausência de uma voz indígena autêntica no processo de escrita resulta em uma 

visão distorcida ou superficial dos desafios e das experiências vividas pelos povos 

originários. Eliane Potiguara (1999) lançou uma das primeiras obras escritas por uma 

autoria feminina enquanto mulher indígena, uma escrita que não sublinha as fronteiras 

entre cultura, conhecimento e saber, pois tudo está interligado aos povos indígenas. É 

nítido que a escrita de uma pessoa não-branca não tem o compromisso com a 

publicação, mas o compromisso com o saber e com a ancestralidade contra o sistema e 

isso é muito valioso à medida que não devemos projetar para a escola uma escrita dócil 



42 
 

 

 

e gentil, mas uma escrita urgente, forte e pulsante. 

 
(..) os povos indígenas têm exaltado e perpetuado suas culturas contra o 

sistema social e político. A exaltação é uma forma de resgate e preservação 

de algo. É a valorização daquilo que não é valorizado como deveria ser. 

Exaltação é afirmação na poesia e na vida (Potiguara, 2023, p. 11). 

 

É fundamental também refletir sobre a questão da apropriação cultural, onde não 

indígenas escrevem sobre culturas que não lhes “pertencem” sem o devido conhecimento 

e respeito pelas especificidades dessas culturas. O risco é que, ao invés de promover um 

diálogo verdadeiro entre as culturas, se perpetue um modelo de "representação de fora", 

onde os indígenas se tornam objetos de estudo e narrativa, sem poder falar por si mesmos. 

A escolha de obras não indígenas para abordar questões indígenas em um contexto 

escolar reflete um dilema mais amplo no sistema educacional brasileiro, que é objetivo 

máximo deste trabalho, pois o silêncio na inclusão real e efetiva de vozes indígenas no 

currículo escolar tratam a diversidade cultural como acessório, reforçando a ideia de que 

os povos indígenas precisam ser representados por "autores competentes" e aos que 

pertencem a essas culturas. 

É premente que não há qualquer intenção em desqualificar a obra de Isa Colli 

ou questionar a sua “boa” intenção, ainda que aqui não se tenha um julgamento de valor 

moral ou ético sobre aqueles que produzem obras nesse sentido, mas no contexto 

educacional atual, a inclusão mais próxima da diversidade indígena requer a escuta das 

próprias vozes indígenas, em vez de uma representação forjada. Ao dar espaço à uma 

autoria indígena, os alunos poderiam ter acesso a uma visão mais rica e aprofundada, 

promovendo não apenas o respeito e o reconhecimento, mas também a 

autodeterminação sobre família, mulheres, anciãos, força e tudo que envolvem e rodeia 

a escrita indígena feminina, essa potência toda. 



43 
 

CAPÍTULO II: O índio que silenciou o indígena 

 
2.1 A literatura no Brasil: uma herança colonial da linguagem 

 

Marcia Kambeba (2021) nos ensina que nossos saberes correm como um rio, pois a 

partir desse lugar tão misterioso e presente nas histórias orais indígenas, há de se prestar 

uma atenção devida às nossas vontades e anseios próprios. Ao longo da minha formação 

leitora e meu “mergulho” nesses rios literários enquanto educadora, percebi que a 

literatura, no sentido primeiro, é determinante para lapidar nosso caráter, nossos afetos e 

por isso, nossas ancestralidades são contadas de geração para geração. Deve ser 

considerada como não só como texto recreativo (ainda que seja, inclusive), mas uma 

representação poética de luta essencial, já que, segundo Antônio Cândido (1995, p.254), 

a literatura enquanto Direito Humano básico significa “reconhecer que aquilo que 

consideramos indispensável para nós é também indispensável para o próximo”. 

A literatura indígena no Brasil é recente e foi sistematizada na década de 1980, 

sobretudo porque sua representação teve como paradigma primeiro a representação do 

cotidiano indígena por brancos. Assim, “teorizava-se” sobre aqueles sujeitos com base na 

colonização, mão de obra escrava e preconceito étnico, reproduzindo a homogeneização 

desses povos. É importante que o teor de teorização é o mais “plausível”, sobretudo 

porque nesse caso, há um afastamento sobre as informações de grupos e comunidades 

indígenas, com reivindicações, princípios e abordagens que negam sob um olhar 

etnográfico distorcido (Smith, 2021) 

Graça Graúna (2013), professora potiguara e intelectual pioneira que abriu caminhos 

sobre a literatura indígena enquanto movimento estético, caracteriza de forma científica 

um movimento que por vezes se deu como invalidado: 

(..) a literatura indígena contemporânea é um lugar utópico (de sobrevivência), 

uma variante do épico tecido pela oralidade; um lugar de confluência de vozes 

silenciadas e exiladas (escritas), ao longo dos mais de 500 anos de colonização. 

Enraizada nas origens, a literatura indígena contemporânea vem se preservando 

na auto-história de seus autores e autoras e na recepção de um público-leitor 

diferenciado, isto é, uma minoria que semeia outras leituras possíveis no 

universo de poemas e prosas autóctones" (Graúna, 2013, p. 15). 

Nesse sentido, a literatura é um dos meios da linguagem em que há uma construção 

coletiva, pois enquanto “encruzilhada” de sentidos, os discursos e visões em conflitos e 

competição se encontram e entram num (des) equilíbrio, uma vez que a literatura constitui 

um lugar no qual diferentes valores, mitos, histórias e traduções são e estão negociados. 

(Graúna, 2013, p. 07). 



44 
 

A partir dessa concepção, é crucial entender que a tradição oral é o ponto fundante 

para as histórias contadas por essas comunidades, posto que a cosmovisão indígena não 

atende, inicialmente a aspectos grafocentrados, de registro cunhado em papel e tinta, tais 

como europeus, mas a palavra-salivada ao descendente, que reverbera como um espiral 

entre aqueles que recebem os afetos em forma de contação. Assim como propõe Martins 

(2021): 

O termo oralitura, da forma como o apresento, não nos remete univocamente ao 

repertório de formas e procedimentos culturais da tradição linguística, mas 

especificamente ao que em sua performance indica a presença de um traço cultural 

estilístico, mnemônico, significante e constitutivo, inscrito na grafia do corpo em 

movimento e na velocidade (Martins, 2021, p. 84). 

Sendo assim, a oralitura propõe um rompimento com a dicotomia entre oralidade e 

escrita, reconhecendo que a palavra falada também constrói conhecimento, memória e 

identidade. Para os povos indígenas, a oralidade não é apenas um meio de comunicação, 

mas um sistema complexo de produção e transmissão de saberes, incorporando narrativas 

ancestrais, míticas, cantos sagrados e performances rituais. Assim, através disso, é 

possível entender essas tradições não como estágios anteriores da literatura escrita, mas 

como formas autônomas e igualmente sofisticadas de expressão literária e histórica. 

Além disso, é válido argumentar que as literaturas indígenas não precisam ser 

traduzidas para a escrita para que sejam reconhecidas como literatura, já que possuem 

características puramente performáticas e coletivas. Como aponta Leda Maria Martins 

(2021), a oralitura carrega marcas da ancestralidade e da memória, funcionando como um 

arquivo vivo de saberes que se atualiza a cada nova enunciação. No caso das tradições 

indígenas, essa atualização constante das histórias é adaptada ao tempo e às 

circunstâncias, demonstrando uma dinamicidade que poder com os conceitos 

hegemônicos. 

A Europa, conhecida por sua “superioridade posicional” (Smith, 2021), reforça 

através dos instrumentos da escrita e das linguagens a sua maior matéria-prima para 

aniquilar culturas e povos: o discurso. Por meio não só das palavras entoadas envoltas de 

significados, mas dos significados completos pelos discursos escritos ou registrados 

oralmente. Assim, encapsulou-se pela palavra o poder, que fundamentou a vasta história 

de massacre que nós conhecemos. 

Assim, não foi diferente com a literatura, que serviu como campo de “guerra” para 

tendenciar um gosto supostamente universal, uma estética que recusa pensamentos 

ameríndios, latinos e africanos e mais que isso, uma destruição paradoxal do que ainda 



45 
 

nem sequer fora construído sob contexto da colonização. Isso é, sempre, reforçado em 

Graúna (2013): 

É por meio da literatura enquanto espaço mnemônico que escritores 

multiétnicos das Américas recriam os mitos necessários para se enraizar como 

sujeitos autóctones. A reapropriação do espaço via memória possibilita a 

colocação do sujeito na sua própria história. A renomeação do seu lugar e da 

sua história significa reconstruir sua identidade, tomar posse de sua cultura; 

significa, em última análise, resistir a uma violência epistêmica que, nas suas 

diversas formas e práticas, continua até o presente (Graúna, 2013, p.12). 

 

A literatura como um espaço mnemônico possibilita, portanto, a reapropriação de 

mitos e narrativas pelos escritores multiétnicos das Américas, permitindo-lhes se enraizar 

como sujeitos autóctones (Cândido, 2002). Isso significa que a literatura, nesse contexto, 

funciona como um meio de restabelecer uma relação profunda com a história e com as 

origens culturais, frequentemente subjugadas ou distorcidas por processos coloniais e 

epistêmicos. 

A reinterpretação dos “mitos” e das tradições ancestrais não se limita ao resgate de 

um passado perdido, mas configura-se como uma prática política de afirmação de 

identidade e resistência à violência histórica imposta pelas narrativas dominantes. Ao 

fazer isso, os escritores multiétnicos não apenas reconstituem o seu lugar na história, mas 

também reafirmam a legitimidade de sua cultura e de seus conhecimentos, desafiando os 

processos de marginalização e apagamento a que foram submetidos. 

A noção de reapropriação do espaço por meio da memória escrita por escritores 

indígenas é central para a reconstrução da identidade desses sujeitos. Ao resgatar as 

narrativas do seu próprio povo, a autoria não apenas revisita o passado, mas estabelece 

uma nova perspectiva sobre o presente, projetando um futuro possível que se reconcilia 

com sua própria história. 

Essa reconciliação acontece porque faz-se necessário que o “eu” indígena passe 

a ter a dignidade de visitar a memória dos ancestrais e inclusive à sua própria memória, 

já que não devemos entender que a memória indígena se trata de uma reconfiguração ou 

releitura para o presente, em que a memória se torna um instrumento ativo de resistência 

e de afirmação da autonomia cultural somente, mas devemos enxergar que a literatura se 

revela como um espaço de contestação não-linear, em que o sujeito pode recriar (ou não) 

sua identidade por muitas vezes, sem se colocar como originário, numa posição de 

fundante e contemporâneo, numa noção do limite atual. Nesse caso, constata-se uma 

confluência em que essas imagens se remodulam a todo o momento, principalmente 

porque a lógica temporal também é uma forma de demarcação de poder pelos brancos. 



46 
 

Em última instância, proponho como possibilidade epistemológica a ideia de que o tempo, em determinadas 

culturas, é local de inscrição de um conhecimento que se grafa no gesto, no movimento, na coreografia, na 

superfície da pele, assim como nos ritmos e timbres da vocalidade, conhecimentos esses emoldurados por 

uma certa cosmo-percepção e filosofia (...) (Martins, 2021, p.14). 

 

Para os povos indígenas, o tempo não é linear e cronológico, como na concepção 

ocidental, mas sim cíclico, relacional e integrado ao espaço e aos acontecimentos da 

natureza, assim como coloca Martins (2021) com sua noção de tempo espiralar, ou seja, 

(..) práticas por certo que habitam o âmbito mais íntimo das relações sociais e das 

subjetividades dos indivíduos que as formam e as praticam, em todos os espaços e 

contextos das inter-relações em torno das quais gravitam conhecimentos e valores 

de múltipla natureza, de múltipla grandeza, entre eles uma concepção de tempo e 

de temporalidades, o tempo espiralar (Martins, 2021, p. 27). 

 

O conhecimento, nesses contextos, é transmitido por meio da oralidade, dos 

cantos, dos rituais e das danças, que carregam consigo memórias ancestrais e 

ensinamentos fundamentais para a manutenção da vida coletiva. Dessa forma, o tempo se 

expressa através dos corpos em movimento, na transmissão de saberes por meio da 

vivência e da experiência sensível, consolidando-se como um elemento dinâmico e 

interligado à existência e à cosmologia do grupo. 

E o que a literatura tem a ver com o tempo? — é importante pensar que as histórias 

e narrativas funcionam como um fluxo contínuo em que passado, presente e futuro 

coexistem de maneira interdependente. O conhecimento dos antepassados não é algo 

fixado no passado, mas sim uma presença ativa que se manifesta nas práticas cotidianas 

e nos rituais, reforçando a conexão entre os seres humanos, a terra, os espíritos e os 

elementos naturais (Graúna, 2013). 

De maneira contrária ao que os brancos impõem, o tempo não se limita à medição 

objetiva dos dias e anos, mas se estrutura a partir das experiências e das relações entre 

seres humanos e não humanos, tornando-se um campo de inscrição da sabedoria ancestral. 

Essa visão contrasta com a noção ocidental de tempo linear e acumulativo, enfatizando 

uma compreensão mais holística e interconectada da realidade. 

O uso do termo "índio" na literatura e na linguagem cotidiana remonta ao início 

da colonização das Américas e está intrinsecamente ligado a um erro histórico e 

geopolítico. Concebido a partir do equívoco de Cristóvão Colombo, que acreditava ter 

alcançado as Índias — região asiática almejada para novas rotas comerciais —, o termo 

foi imposto pelos colonizadores portugueses e espanhóis para nomear de forma genérica 

os diversos povos originários do continente. No entanto, essa denominação não foi apenas 

um erro cartográfico, mas uma construção discursiva que reduziu a multiplicidade étnica, 



47 
 

linguística e cultural dos povos indígenas a uma categoria homogênea e exógena. Do 

ponto de vista semântico, "índio" é um signo colonial que carrega implicações políticas e 

ideológicas, funcionando como um mecanismo de apagamento identitário e subjugação. 

A própria naturalização desse termo na linguagem reflete a permanência de 

estruturas coloniais que desconsideram as autodenominações dos povos indígenas e 

reforçam uma narrativa eurocêntrica. Diante disso, a crítica ao uso de "índio" não se limita 

à correção de um equívoco histórico, mas aponta para a necessidade de ressignificar o 

vocabulário e reconhecer as identidades indígenas em sua diversidade e 

autodeterminação. Apesar dessa história ter tido base em uma mera “confusão”, ela se 

fincou e se perdurou por uma escolha: a estigmatização das culturas distintas, já que é 

necessário homogeneizar a leitura e o tratamento de todos os sujeitos para se ter fácil 

acesso a eles. Assim, o multiculturalismo surgiu ao longo do século 20, com o crescente 

reconhecimento da diversidade cultural dentro das sociedades. Por ser um conceito 

complexo, se refere à coexistência de diferentes culturas em uma mesma sociedade, 

supostamente respeitando e valorizando essas diferenças. 

O multiculturalismo [..] foi mecanismo acobertador por excelência das novas 

formas de colonização. As elites adotam uma estratégia de travetismo e 

articulam novos esquemas de cooptação e neutralização. Reproduz-se assim 

uma inclusão condicionada, uma cidadania recortada e de segunda classe, que 

molda os imaginários e identidades subalternizadas no papel de ornamentos ou 

massas anônimas que teatralizam a própria identidade (Cusicanqui, 2022, p. 

99). 

 

A partir disso, faz-se necessária reflexão crítica sobre a dimensão de como esse 

“multiculturalismo” é empregado sobre outras culturas, principalmente desde a invasão 

dos portugueses no Brasil. A partir disso, a terminologia “índio” tem sido redefinida para 

“indígena” e “parente” como reparação para as questões históricas de desigualdade e 

opressão, mas também pode ser enxergada como uma nova estratégia de dissimulação das 

novas formas de colonização, tendo em vista que não há a intenção de conhecer 

profundamente as etnias e as comunidades em suas especificidades: Guarani, Tupi, 

Yanomami, Kayapó, Xavante, Ticuna, Pataxó, Huni Kuin, Karajá, Terena, Baniwa, 

Shikra. A partir da década de 1980, com a redemocratização do Brasil, a questão indígena 

ganhou mais visibilidade. A Constituição de 1988, por exemplo, reconheceu oficialmente 

os direitos dos povos indígenas, incluindo o direito ao uso do termo "indígena" e a 

autonomia sobre suas terras e culturas. Nesse período, também houve um movimento de 

valorização das línguas e culturas indígenas, e a utilização do termo "índio" foi sendo 

progressivamente evitada, sendo substituída por "indígena", que se alinhava melhor à 

ideia de diversidade, reconhecimento e respeito às particularidades de cada grupo. 



48 
 

Essa mudança de percepção e linguagem foi parte de um movimento maior de 

afirmação de identidade, reconhecimento de direitos e resistência ao processo colonial 

que ainda se reflete nas relações sociais e políticas do Brasil hoje. Em documentos 

oficiais, a partir dos anos 80, é possível compreender a movimentação sobre novas formas 

de chamamento e a troca de “índios” para “indígenas” de forma protocolar, ainda que a 

nomenclatura estereotipada fizesse parte do vocabulário brasileiro até o início dos anos 

2000. Isso, obviamente, teve consequência na escrita da literatura também. 

O termo "indígena" do latim indígena, que significa "nativo" ou "original", e foi adotado 

por um movimento crescente de autodeterminação das populações indígenas, 

especialmente no Brasil, a partir do século 20, como uma forma de afirmar a sua 

identidade de maneira mais autêntica e respeitosa. A mudança de linguagem esteve 

diretamente ligada à busca pela valorização e pelo reconhecimento dos direitos indígenas, 

em uma tentativa de romper com as visões estereotipadas e coloniais. 

Apesar do entendimento das mudanças de nomenclaturas, segue sendo necessário 

problematizá-las, principalmente porque o uso do termo “parente” para se referir aos 

povos indígenas, embora carregado de afetividade e pertencimento quando usado entre os 

próprios indígenas, exige também passou a ser adotado por não-indígenas. Trata-se de 

uma expressão que, no interior das comunidades, nomeia laços ancestrais, vínculos de 

luta, de memória e de terra — um reconhecimento coletivo que ultrapassa a ideia ocidental 

de consanguinidade. No entanto, ao ser incorporado por sujeitos nãoindígenas, sobretudo 

em espaços acadêmicos ou institucionais, corre-se o risco de seu esvaziamento simbólico, 

transformando-o em mero recurso retórico ou performático. 

Dizer “parente” sem compromisso político real com a autonomia e os direitos dos 

povos indígenas pode funcionar como um disfarce da desigualdade, como uma forma sutil 

de manter relações de poder assimétricas por meio das armadilhas linguísticas da 

inclusão. Respeitar os “parentes” começa por reconhecer que não basta nomeá-los como 

tais — é necessário ouvi-los, abrir espaço para suas vozes, respeitar suas epistemologias 

e garantir sua autodeterminação nos processos de produção de conhecimento. Na 

literatura, o índio também morreu de muitas formas: era o selvagem que sucumbia ao 

progresso, o "outro" que se extinguiu sob a força das armas e das cercas. Sua presença foi 

silenciada entre páginas que o descreviam como mito, símbolo ou sombra, e não como 

ser vivo, pulsante, com história. A cada nova página, a “morte” do índio se tornava uma 

narrativa inevitável, uma tragédia escrita em tinta, onde ele se desvanecia, já sem voz, 

numa entrega à civilização que o despojava de sua identidade, de sua cultura, de seu chão. 

Era a morte física e simbólica, em um ciclo sem fim, que perpetuava a ideia de que ele 



49 
 

não teria lugar neste mundo moderno e urbano. 

Porém, nas margens dessa morte literária, surge uma nova voz, uma resistência 

que teima em não se calar. O índio que antes desaparecia nas linhas agora reclama sua 

existência, sua luta, suas raízes. Ele ressurge não como figura exótica ou distante, mas 

como sujeito ativo, autor de sua própria história. A literatura, então, faz-se espelho, 

refletindo a força do indígena que renasce, que exige seu espaço na página e na vida. Ele 

não mais morre no papel, mas toma para si a narrativa, ressignificando o que foi imposto 

e criando um novo lugar onde sua voz, antes silenciada, ecoa como um grito de resistência 

e de celebração da sua identidade. 

No fundo do mato-virgem nasceu Macunaíma, herói da nossa gente. Era preto 

retinto e filho do medo da noite. Houve um momento em que o silêncio foi tão 

grande escutando o murmurejo do Uraricoera, que a índia tapanhumas pariu 

uma criança feia. Essa criança é que chamaram de Macunaíma. Já na meninice 

fez coisas de sarapantar. De primeiro passou mais de seis anos não falando. Si 

o incitavam a falar exclamava: – Ai! que preguiça!...e não dizia mais nada. 

Ficava no canto da maloca, trepado no jirau de paxiúba, espiando o trabalho 

dos outros e principalmente os dois manos que tinha, Maanape já velhinho e 

Jiguê na força do homem. O divertimento dele era decepar cabeça de saúva. 

Vivia deitado, mas si punha os olhos em dinheiro, Macunaíma dandava pra 

ganhar vintém. E também espertava quando a família ia tomar banho no rio, 

todos juntos e nus. Passava o tempo do banho dando mergulho, e as mulheres 

soltavam gritos gozados por causa dos guaiamuns diz-que habitando a 

águadoce por lá. No mocambo si alguma cunhatã se aproximava dele pra fazer 

festinha, Macunaíma punha a mão nas graças dela, cunhatã se afastava. Nos 

machos guspia na cara. Porém respeitava os velhos e frequentava com aplicação 

a murua a poracê o torê o bacororô a cucuicogue, todas essas danças religiosas 

da tribo [..] (Andrade, 1928, p. 21). 

O trecho de Macunaíma de Mário de Andrade faz parte da construção de um 

personagem que reflete e ao mesmo tempo subverte a ideia de "indígena" na literatura 

brasileira, usando uma figura mítica que transcende categorias fixas. Macunaíma, sendo 

descrito de maneira ambígua e muitas vezes contraditória, como "feio" e ao mesmo tempo 

herói, busca quebrar os estereótipos sobre o indígena e, ao mesmo tempo, os reforça de 

maneira irônica. 

Esse trecho, especialmente, apresenta Macunaíma como um ser que vive à 

margem das normas sociais e culturais estabelecidas, agindo de maneira preguiçosa e 

desinteressada pelo trabalho e pela vida cotidiana, mas ao mesmo tempo envolvido com 

os costumes e rituais dessas comunidades, como o torê, o bacororô e outros. 

Essa ambiguidade é uma característica central do personagem, que representa o 

"indígena" de forma não idealizada, com um mix de atributos negativos e positivos, mas 

sem uma definição clara ou fixa, como os estereótipos geralmente exigem. A 

generalização do indígena, portanto, se dá porque Macunaíma, sendo "feio" e 

"preguiçoso", representa uma visão descontextualizada e folclórica da figura indígena, 



50 
 

como algo exótico, exímio em um comportamento lúdico e rebelde, mas sem nenhum 

valor moral ou ético claro. A ironia de Mário de Andrade é justamente essa: ele não busca 

heroico ou redentor, mas um personagem que é tanto herói quanto anti-herói, totalmente 

livre de amarras. Ao fazer isso, o autor toca na complexa construção de identidade do 

Brasil, sem deixar de problematizar a visão do indígena na literatura e na cultura popular. 

Assim, a forma como Macunaíma é apresentado, com seus aspectos negativos, 

humorísticos e desconstruídos, contribui para uma visão mais complexa do indígena, indo 

além das representações simplificadas ou ideológicas, mostrando suas múltiplas 

dimensões. 

Ademais, o uso da palavra “indígena” pode criar uma aparência de inclusão, mas 

quando se mantém as estruturas linguísticas de poder intactas, isto é, se falamos e nos 

referimos sobre eles limitando a verdadeira participação e emancipação, colocando-os 

como grupos marginalizados, há apenas um disfarce entre as linhas para que pareça que 

estamos incluindo suas histórias, suas literaturas, suas narrativas, quando estamos 

abafando-as de forma mais simpática aos olhos dos críticos. 

É possível ainda dizer que na literatura, as identidades dessas populações são 

moldadas por visões reduzidas a papéis secundários e ornamentais, em vez de serem 

reconhecidas como plenas e autônomas. Embora a literatura indígena disseminada na 

escola venha nos tempos atuais com o pretexto forte do multiculturalismo, que busca 

promover o respeito e a celebração da diversidade, sem um olhar crítico e específico, isso 

pode acabar por negligenciar as realidades históricas e políticas dos povos indígenas e sua 

luta por reconhecimento, direitos e justiça. 

Além disso, isso pode também levar a uma visão mais superficial das culturas 

indígenas, que muitas vezes se encontram em áreas rurais ou isoladas, longe do olhar 

urbano, e cujas práticas culturais podem ser vistas como "tradicionais" ou "exóticas", em 

vez de legítimas formas vivas de cultura. Esse foco na "diversidade moderna" pode 

invisibilizar as formas de vida indígenas que não se encaixam no molde da sociedade 

dominante. 

A proposta do trabalho se chamar “O índio que matou o indígena” faz parte de uma 

metáfora de força e, apesar de títulos não precisarem de uma explicação, é necessário que 

se reaçe essa forma de concatenar os pontos com os leitores, posto que tudo nesse trabalho 

é utilizado para deixar a visão mais simplificada sobre as autorias indígenas. Isso, é, sem 

dúvidas, uma das coisas que mais valorizo na pesquisa: escrever sobre quem consiga ler 

com tranquilidade aos questionamentos e pontuações insurgentes. É muito importante que 

mesmo com o número de publicações existentes na literatura hoje e a visibilidade que há 



51 
 

atualmente, esta pesquisa vem observar o vazio sobre as mulheres indígenas que 

publicam e que ainda não são tão conhecidas e prestigiadas quanto deveriam. 

Falar, portanto, sobre índio/indígena na literatura é um “mecanismo de subversão” 

da violência epistêmica que historicamente negou a legitimidade dos saberes e das 

práticas desses povos. De acordo com o conteúdo presente nos órgãos oficiais, como o 

site1 do Senado, é possível compreender que há agora há uma etiqueta para o uso da 

palavra indígena: 

 
[.] Indígena/etnia. Para designar o indivíduo, use o termo indígena; não use o 

termo índio. Indígena significa "originário, aquele que está ali antes dos outros" 

e valoriza a diversidade de cada povo. Para se referir ao dia 19 de abril, use Dia 

dos Povos Indígenas (com iniciais maiúsculas). Não use o Dia do Índio. 

Recomenda-se o uso dos termos aldeia, terra ou território indígena, em vez de 

tribo. Para o grupo de indígenas, use etnia ou povo. Os nomes de povos 

indígenas são aportuguesados e escritos com inicial minúscula, como os demais 

povos e grupos étnicos: espanhóis, ingleses e iorubás. Use no plural: os 

ianomâmis, os carajás, os caiapós, os tupis, os caingangues, os guaranis, os 

uaimiris, os xavantes. Como exemplo, ele citou a etnia catavixi, que, segundo 

ele, não manteria contato com o homem branco. Raoni é o líder dos Caiapó, 

que ocupam a reserva do Parque do Xingu, em Mato Grosso. Raoni é o líder 

dos caiapós, que ocupam a reserva do Parque do Xingu, em Mato Grosso [..]. 

 

A preocupação excessiva com o termo "indígena" e as formas protocolares que 

cercam a aprendizagem sobre esses povos muitas vezes acabam reduzindo suas culturas 

a categorias rígidas, desconsiderando a pluralidade e complexidade das diversas 

comunidades indígenas. O uso do termo em contextos acadêmicos ou políticos, de 

maneira generalizada e isolada, ignora as diferenças linguísticas, culturais e históricas que 

existem entre os vários povos indígenas. Em muitos casos, a abordagem de aprender sobre 

essas populações acaba sendo mais uma tentativa de "classificá-las" do que de 

compreender suas realidades e suas formas de vida de maneira autêntica. Essas 

aproximações acabam sendo mais superficiais, muitas vezes baseadas em exotismos, o 

que impede uma verdadeira troca de saberes e por consequência, significa ter uma  não 

identidade nutrida pelo remorso recalcado, refletida nestas não identidades - identidades 

fragmentadas e/ou alienadas por condições de violência (Graúna, 2013). 

Além disso, essa visão reducionista acaba tratando os indígenas como meros 

objetos de estudo antropológicos, cujas práticas e tradições são observadas à distância, 

sem um real esforço de dialogar ou de entender suas perspectivas. Ao invés de reconhecer 

a autonomia dos povos indígenas, isto é, as iniciativas acadêmicas ou políticas a partir 

deles, frequentemente tratam essas culturas como algo a ser preservado ou 

"documentado", como se fossem relicários do passado que não podem “se mexer” no 



52 
 

museu. Isso notoriamente acontece para justificar que peças silenciadas não estão aptas a 

dizerem nada sobre si, pois precisam se manter imóveis como objetos que não podem 

falar por si próprio. 

Nesse processo, perde-se a oportunidade de ouvir essas vozes, não 

compreendendo-os como sujeitos históricos e contemporâneos, (Pratt, 1992). E dessa 

forma, perde-se o que poderíamos considerar como verdadeira aprendizagem sobre eles, 

— com o cuidado sobre o que é dito como verdadeiro ou não sobre esses povos — que 

deveria priorizar o respeito às suas próprias formas de pensar e viver, permitindo que suas 

culturas se expressam sem a interferência de discursos externos, e não apenas como um 

campo de estudo ou um "tema" a ser explorado para atender agendas externas. 

A pesquisa através dos olhos imperiais descreve uma abordagem que assume 

as ideias ocidentais a respeito das coisas (...) Trata-se de uma abordagem das 

comunidades nativas que ainda veicula um senso de superioridade inata e um 

exagerado desejo de trazer progresso à vida dos povos indígenas — espiritual, 

intelectual, social e economicamente. (...) rouba os conhecimentos de outros e 

os usa para beneficiar as pessoas que os roubaram (Smith, 2021, p. 73). 

 

Dessa forma, a consolidação dos estereótipos na linguagem e na literatura não são 

apenas vestígios de um “equívoco” histórico, mas expressões concretas da perspectiva 

colonial que, como aponta Smith (2021), molda a produção do conhecimento a partir de 

uma visão imperialista. A abordagem ocidental dos povos indígenas, ancorada na suposta 

superioridade civilizatória, não apenas impõe categorias externas, mas também 

instrumentaliza os saberes indígenas em benefício das estruturas coloniais, apropriandose 

de seus conhecimentos e deslegitimando suas formas autônomas de existência. Esse 

processo reflete um padrão histórico de silenciamento e subordinação, no qual o 

apagamento das identidades indígenas está diretamente ligado à exploração de seus 

territórios e saberes. Assim, questionar os fundamentos linguísticos e epistemológicos 

dessa narrativa é um passo fulcral para romper com a lógica colonial e reafirmar a 

soberania dos povos indígenas sobre sua própria história, cultura e conhecimento. 

Literatura de autoria indígena: das vozes silenciadas à resistência. A literatura de autoria 

indígena tem se tornado um espaço fundamental para amplificar as vozes dos povos 

indígenas, oferecendo uma forma de ressugir as histórias, culturas e perspectivas de 

maneira autêntica e assertiva. Ao contrário da literatura tradicional, que muitas vezes 

retratou os indígenas de forma distante, a produção literária indígena contemporânea a 

visibilidade e autonomia aos próprios povos indígenas, através de suas experiências, 

saberes e linguagens, promove a legitimação dos dizeres sistematicamente apagados e 

ainda em constante apagamento, o que podemos conjecturar como epistemicídio, segundo 



53 
 

Santos (1998): 

 

El epistemicidio es el proceso político-cultural a través del cual se mata o 

destruye el conocimiento producido por grupos sociales subordinados, como 

vía para mantener o profundizar esa subordinación. Históricamente, el 

genocídio ha estado con frecuencia asociado al epistemicidio. Por ejemplo, en 

la expansión europea el epistemicidio (destrucción del conocimiento indígena) 

fue necesaria para 'justificar' el genocidio del que fueron víctimas los indígenas 

(Santos, 1998, p. 208). 

 

Nesse sentido, a literatura é uma forma de reacender a resistência por parte das 

etnias indígenas, já que rema na maré contrária à construção de uma história oficial, 

muitas vezes voltada à legitimação do projeto colonial, e passa a ser a história que a 

história não conta (Mangueira, Samba-enredo 2019) na visibilidade de sujeitos indígenas 

e sua dignidade linguística, cultural. 

Resistir — por meio da literatura — à violência epistêmica é uma das dimensões mais 

significativas do processo de reconstrução identitária. A literatura, ao promover a 

reapropriação da memória e a renomeação do espaço e da história, torna-se um ato de 

afirmação cultural e de contestação ao discurso colonial e neocolonial que continua a 

operar de diversas formas, muitas vezes de maneira sutil, mas igualmente devastadora. 

Através da (re) escrita das próprias narrativas e da celebração de suas tradições, as autorias 

indígenas não apenas ressignificam sua história, mas também reivindicam sua posição no 

mundo contemporâneo. Essa resistência proposta por esses autores não é apenas uma 

reação “poética” às violências do passado, mas um movimento complexo e ativo de 

reafirmação de suas identidades, uma luta completa pela visibilidade e pela autonomia 

cultural em um contexto global marcado por desigualdades e pela hegemonia de 

narrativas coloniais. 

Por meio da literatura de autoria indígena, portanto, esses escritos são discursos 

que reforçam e simbolizam uma importância para as etnias indígenas, já que se tem o 

costume de categorizar que os escritores literários apenas sentam para escrever e simular 

sentimentos. Ainda que isso aconteça, já que o poeta é um fingidor (Pessoa, 1942), a 

literatura indígena é repleta de intenções que extrapolam a língua, já que tem como 

compromisso multiétnico preencher o silêncio como noção de censura (Orlandi, 2007) 

sempre que possível for. 

Retomando o que conhecemos como epistemicídio, uma consequência direta do 

colonialismo, é crucial pensar que a literatura indígena é um movimento que reivindica 

essas narrativas ceifadas pelos colonizadores, que impuseram sua visão de mundo e suas 

formas de produção de conhecimento como superiores, enquanto as epistemologias dos 

povos colonizados foram sistematicamente destruídas, desqualificadas e ignoradas. A luta 



54 
 

é que esse processo não é irreversível e por isso devemos "descolonizar" o conhecimento, 

valorizando as epistemologias provenientes de regiões e culturas historicamente 

marginalizadas e oprimidas. 

A recuperação e valorização da literatura indígena, especialmente por autores 

contemporâneos, é uma forma de descolonização do conhecimento e uma maneira de 

reivindicar as narrativas e as identidades indígenas. Escrever e produzir literatura a partir 

de uma perspectiva indígena é uma maneira de afirmar a autonomia e os saberes ancestrais 

contra o epistemicídio que tentou apagá-los, pois esses povos lutam por uma educação 

diferenciada, pela demarcação e pela posse de seus territórios e pelo reconhecimento de 

suas manifestações artísticas” (Graúna, 2013, p. 25). 

Isso, inclusive, é sobre reconhecer a existência dessa literatura enquanto literatura, 

em meio a tantos "apagamentos", já que não seríamos nem mesmo capaz de identificar 

que esses escritos por si só são literaturas; já que não se encaixam nos moldes ocidentais 

e, em sua grande maioria são contadas por aqueles e aquelas que têm suas visões de 

mundo desprezadas antes mesmo de exporem essas visões, uma vez que ter a 

possibilidade de expor seu olhar ainda é um privilégio e estamos falando de sujeitos 

indígenas que são assassinatos e nunca tiveram suas vozes ouvidas. 

 

2.2 Movimento Literário Indígena Contemporâneo 

 

O movimento da literatura indígena se iniciou, podemos dizer que oficialmente, na 

década de 1980. Todavia, é crucial lembrar que o movimento indigenista, anterior a esse, 

veio muito antes, no que chamamos de literatura de informação — Quinhentismo — além 

da primeira fase do romantismo, conhecida por seu caráter ufanista e de interesse a 

reproduzir características do indígena enquanto herói. 

Voltando ao que chamamos de movimento “didático”, isto é, no que se refere ao 

cumprimento das normas e do que seja importante para na aprendizagem e nos currículos, 

passou-se a ter uma alta demanda para livros didáticos que explicassem a realidade do 

que se chamava na época de “tribos”, bem como a relação com a natureza, com os homens 

brancos, seus costumes e suas culturas. Nisso, a literatura indígena ainda não ocuparia, 

nos campos escolares, o prestígio e a autonomia através de autorias indígenas, mas apenas 

o relato meramente antropológico de autores não-indígenas que superficialmente 

vislumbrava essas culturas para torná-las mais didáticas possíveis. 

O paternalismo vê nas histórias e cultura indígenas, um objeto de estudo 

antropológico e nunca literário, político ou até mesmo, espiritual, caso o 

pensamento parta de um líder espiritual. E todos nós sabemos que paternalismo 



55 
 

é uma forma sutil de racismo e poder. Observem quando vocês usam sua 

paternidade ou maternidade. Seus filhos tornam-se mimados e errantes ... Seu 

poder oprime o educando e em breve ele vai se revelar. É assim que a ciência 

tem tratado a essência e a filosofia indígenas (Potiguara, 2002, p.19). 

Com o passar dos anos e as reivindicações que reconduziram a democracia no Brasil, 

movimentos que envolvem lutas, negociações e passos importantes para democratização 

dos direitos violados foram antecessores e por isso, a literatura foi um reflexo visceral dos 

direitos políticos e das vozes que ecoaram na militância indígena no Brasil a partir da 

década de 70, período considerado tardio para que os direitos pudessem ser exercidos por 

essas etnias. 

A década de 1970 foi marcada por um processo de mobilização indígena na 

América como um todo, e o Movimento Indígena Brasileiro Contemporâneo nasce 

nessa conjuntura, sendo influenciado pelo movimento da América Latina. [..] No 

contexto nacional, constituiu-se durante o governo de Geisel (1974-1979) e se 

consolidou debaixo do “milagre econômico” e de grande violência contra civis. 

Apesar disso, diversos movimentos sociais urbanos em prol de moradia, do 

transporte público, da educação, da saúde, assim como os movimentos sindicais 

não foram impedidos de florescer (Fanelli, 2021, p. 30). 

A partir disso, a construção das assembleias indígenas conjecturou o movimento 

histórico indígena no Brasil, uma vez que lideranças indígenas, assim como Ailton 

Krenak, por exemplo, viram-se diante de situação severa de violação de direitos humanos, 

principalmente quando relacionados à demarcação das terras indígenas e o direito à 

moradia. Com tudo isso, não é distante refletir que a literatura foi a forma sensível, a partir 

dessa mesma época, de expurgar e levar a conhecimento público dores, histórias e saberes 

ancestrais que questionam os estereótipos coloniais. Era o momento de retomar o poder 

da palavra lançada como flecha, a palavra que tinha a intenção de penetrar na realidade 

do branco e abalar as estruturas da validação dos conhecimentos originários. 

A primeira publicação indígena foi marcada pelo livro “Antes o mundo não existia” 

dos autores indígenas Umúsin Panlõn Kumu e Tolmãn Kenhíri (1996). Essa obra tem um 

caráter iniciático em todos os sentidos, uma vez que conta, pela perspectiva mítica, a 

criação do universo, origem da humanidade e mitos de diversas etnias. A partir de uma 

parceria etnográfica, a primeira literatura indígena era publicada no Brasil e em forma de 

livro, sendo um marco literário e histórico, intermediado por pesquisadores indígenas. De 

acordo com o próprio prefácio da obra, 

A decisão de se fazer uma coleção baseou-se também no fato de que, há pelo 

menos três décadas, várias pessoas indígenas da região têm se dedicado a 

registrar em fitas magnéticas 3. [..] “A princípio não pensei em escrever essas 

histórias. Foi quando vi que até rapazinhos de dezesseis anos, com o gravador, 

começaram a escrevê-las. Meu primo-irmão, Feliciano Lana, começou a fazer 

desenhos pegando a nossa tribo mesmo, mas misturados com outras. Aí falei 

com meu pai: “todo mundo vai pensar que a nossa história está errada, vai sair 

tudo atrapalhado”. Aí ele também pensou...Mas meu pai não queria dizer nada, 

nem para o padre Casemiro, que tentou várias vezes perguntar, mas ele dizia só 

umas besteiras assim por alto. Só a mim é que ele ditou essas casas 

transformadoras. Ele ditava e eu escrevia, não tinha gravador, só tinha um 



56 
 

caderno que eu mesmo comprei. Lápis, caderno, era todo meu (Pãrõkumu & 

Këhíri, 1993, p. 10-11). 

Desde então, o movimento literário indígena passou a existir no campo das grafias e 

com publicações por/pelos povos indígenas , ainda que esse movimento já tenha sido 

consolidado milenarmente de forma oral, quando histórias passam entre povos, Como nos 

ensina Krenak (2019), “um menino bebe o conhecimento do seu povo nas práticas da 

convivência, nos cantos e nas narrativas” pois mostra que a essencialidade indígena não 

é validada somente pelos grafismos escritos, mas pelo saber milenar perpetuado. 

O lugar da mulher indígena na reprodução das narrativas étnicas e até da sua 

própria existência ocupa um espaço de muita resistência em meio a um sofrimento 

advindo de muitas gerações. Contudo, não podemos relegar esse espaço como exclusivo 

para elas, quando também pretendem dividir conosco seus sentimentos, suas poesias e 

seus conhecimentos de ancestralidade. É nesta parte que haverá uma desmistificação da 

mulher indígena enquanto escrita de fragilidade, já que as mulheres escrevem com 

coragem, de denunciar e expurgar relatos desconhecidos, uma poesia que ficou invisível 

e descredibilizada. 

Eliane Potiguara (2004) foi a primeira mulher indígena a publicar uma obra, isto é, 

com a legitimidade indígena conferida aos seus relatos que exalam identidade, dor e 

renascimento. A obra Metade cara, metade máscara escancara as violências sofridas e 

como elas mereciam um lugar de profunda consideração dentro da sociedade. A palavra 

da mulher indígena, pela primeira vez, foi impressa e lançada no Brasil para que a 

sociedade pudesse entender o organismo vivo que é a poesia Potiguara. Na dedicatória, 

na própria introdução do livro percebe-se o retrato fiel da reconstituição de uma história, 

de um legado: 

Dedico esta obra à minha falecida avó indígena Maria de Lourdes, que, no 

início do século XX, teve seu pai desaparecido por ação colonizadora no estado da 

Paraíba. Suas quatro filhas indígenas, ainda adolescentes, migraram 
compulsoriamente dessas terras, sacrificando-se, como outras mulheres indígenas 

anônimas, pela construção de um momento novo na luta dos povos indígenas 

brasileiros hoje, o reconhecimento do grande contingente de descendentes de 

indígenas e de indígenas desaldeados. Aos meus filhos Moína, Tajira e Samora 

Potiguara e à minha mãe, a eterna sacerdotisa que as águas fluviais levaram para seu 

mundo. A todos os parentes indígenas (Potiguara, 2004, p. 03). 

 

A escrita de mulheres abre uma espécie de “portal” para as mulheres de suas famílias. 

Além de relatos sobre reivindicações de terras ou violências, a escrita das mulheres 

indígenas pretende se reconectar com suas avós e mães, principalmente, porque descender 

delas é uma dádiva. 

No próximo capítulo, será analisada a importância da escrita de autoria de 



57 
 

mulheres na literatura, abordando como a contribuição delas têm sido historicamente 

minimizadas ou silenciadas. A presença feminina na literatura não é apenas uma questão 

de equidade, mas uma forma crucial de ampliação das perspectivas narrativas, que trazem 

novas vozes, experiências e representações. Através das obras de escritoras, diversas 

dimensões da vivência humana, especialmente aquelas que têm sido marginalizadas ou 

estigmatizadas, podem ser reveladas, permitindo que a literatura se torne mais rica e 

plural. 

A análise buscará refletir sobre como as mulheres, ao escreverem literatura, não 

só constroem uma linguagem própria, mas também questionam e reconstroem as normas 

literárias e sociais que, por muito tempo, as silenciaram, posto que a manifestação da 

literatura em suas várias maneiras de fixar existência se torna um estímulo para as autoras, 

uma fonte de fluidez dos pensamentos, falando com suas comunidades e fora delas 

(Vilela, 2022). 

A escola, ao negligenciar a escrita de mulheres, perde uma oportunidade vital de 

expandir o horizonte de aprendizagem e de reflexão para os estudantes. O silêncio em 

torno das autoras nas salas de aula implica em um empobrecimento do repertório literário 

e na manutenção de uma visão estreita da produção literária, que muitas vezes privilegia 

exclusivamente o olhar masculino. 

Esse silenciamento, ou melhor dizendo, esse silêncio local (Orlandi, 2007) sobre 

a literatura cunhada por mulheres indígenas impacta diretamente a formação crítica dos 

alunos, pois impede que eles entrem em contato com uma diversidade de experiências e 

de formas de narrar o mundo sob olhar sensível das mulheres, ancestrais, anciãs. Ao não 

valorizar adequadamente as escritoras, a escola contribui para a perpetuação de um molde 

de cânone literário homogêneo, afastando-se do objetivo de promover uma educação que 

reconheça as múltiplas vozes presentes na literatura e na sociedade, pois são as mulheres 

que ainda precisam gritar e reivindicar tudo aquilo que produzem. 



58 
 

CAPÍTULO III: O silêncio da escola sobre as obras de autoria indígena 

feminina 

 
3.1 O início da visibilidade das mulheres indígenas escritoras com Eliane Potiguara 

 

 

Eu sou filha de Makunaima, 

que criou minha avó; 

Primeiro de cera 

(mas ela 

derreteu!) 

E depois de barro: 

resistindo ao sol e passando a existir para sempre 

[..] 

Um dia minha mãe decidiu me criar mulher. 

 

E criou, lá na década de 90, 

bem certinho. 

Decidiu, porém, 

que minha língua não seria nem 

macuxi, 

como de minha ancestral, 

Nem o inglês dos britânicos, 

Mas o português, 

 

Eu não quis não. 

Então resolvi criar a minha própria. 

 

Como não posso fugir do verbo 

que me formou, 

Juntei mais duas línguas 

para contar uma história: 

O inglexi e o 

macuxês porque é certo que meu mundo 

— o mundo — 

precisa ser criado todos os dias. 

E é transformando minhas palavras que apresento minha voz 

nas páginas adiante. 
2[..]. 

 

A autora indígena Truduá Dorrico — nome inclusive que faz parte da sua 

“redescoberta” com sua ancestralidade — representa através dos seus escritos uma 

afirmação de identidade e resistência enquanto mulher, ao mesmo tempo em que 

questiona os processos de construção cultural e linguística impostos pela sociedade e que 

foram apagados durante o processo de sua criação. Ao se declarar filha de Makunaíma, 



59 
 

ela invoca uma figura que transita entre o mítico e o real, entre o ancestral e o 

contemporâneo, como uma forma de resgatar e reconfigurar suas raízes indígenas. 

Essa confluência é magnífica dentro das escritas, principalmente femininas, 

porque nos traz mostra que o eixo estrutural da nossa organização não é ocidental, mas 

ocidentalizado, a partir do que precisamos escavar das memórias nossas e dos nossos 

ancestrais para ter acesso ao que nos origina. Assim como convoca Cusicanqui (2018) 

com a visão de mestiçagem “(..) explosiva e reverberante, energizada pela fricção, que 

nos impulsa a sacudir e subverter os mandatos coloniais da paródia, da submissão e do 

silêncio”, as autorias indígenas femininas reconhecem a “dupla” moral, necessidade de 

transgredir a própria contradição do que é ser mestiço. 

O uso desse trecho para dar início ao capítulo serve para ilustrar que a poética 

indígena não se limita a negar ou rejeitar as influências trazidas pela colonização branca 

ou apenas conduzir o debate para uma mera negação, mas, antes disso, há uma busca para 

redescobrir e reconstruir suas próprias raízes, reavivando suas tradições, línguas e 

cosmovisões que foram silenciadas ou distorcidas ao longo do tempo. Ao fazer isso, ela 

se torna uma forma de resistência múltipla, não só contra os processos de aculturação, 

mas também contra a invisibilidade enquanto uma mulher que tem a possibilidade de 

mostrar tudo isso pela escrita. 

Nesse contexto, a literatura de mulheres, historicamente marginalizada, vem 

ganhando espaço e veiculando uma voz dissonante em relação a esse estado de 

coisas, sobretudo no que se refere a representações de identidades femininas 

que, em boa escala, já podem ser consideradas representativas do conjunto das 

diversas perspectivas sociais das mulheres. E se ainda não é capaz de lhes 

retratar plenamente a diversidade identitária, certamente avança um bom tanto 

em relação à literatura hegemônica (Zolin, 2010, p. 194). 

 

 

A primeira publicação de autoria indígena escrita por uma mulher veio por Eliane 

Potiguara em A terra é mãe do índio, uma cartilha publicada por um projeto intitulado O 

índio conta sua história em 1989. O Grupo Mulher-Educação Indígena — que diga-se de 

passagem se mostra revolucionário pelo seu nome em si — teve como propósito 

sensibilizar os sujeitos indígenas sobre como as opressões desenvolveram uma história 

deturpada ao longo desses anos, colocando os índios como “estranhos” em sua própria 

terra. Na urgência da modificação dessa situação, essa conscientização evocaria os povos 

indígenas a entenderem seus direitos e reivindicarem sua dignidade. 

Nesse sentido, é o próprio indivíduo-grupo marginalizado, tornado menor em 

termos da colonização, produzido por ela, e em geral representado tecnicamente 

por um sujeito político-epistêmico extemporâneo, que constrói teoria sobre si e 

sobre a sociedade em que está inserido, ligando-a diretamente a uma práxis 

altamente política, baseada em sua singularidade antropológica e em sua 



60 
 

condição de marginalização, de exclusão e de violência (Danner, 2020, p. 61) 

 

A singularidade dessa cartilha, ainda mais escrita por uma mulher indígena e um 

respectivo grupo de mulheres, denota uma intensidade política quanto a tudo que a ela — 

mulher indígena — é negado, inclusive os espaços de existência dentro do mercado de 

publicações, o qual sempre fora reservado aos homens — inclusive, indígenas. Neste caso, 

em se tratando de uma publicação em parceria com a Pontifícia Universidade Católica – 

MG e o jornal GRUMIN, tem-se a parceria com pesquisadores e cientistas políticos, além 

do fomento financeiro, que propiciou a divulgação desse tipo de material em aldeias. O 

entendimento até aqui é que isso é uma publicação realizada por uma mulher indígena, ao 

mesmo tempo que isso não se configura uma literatura. Isso acontece porque a 

sistematização desse material é de cunho informativo em sua predominância textual, 

ainda que jamais possa ser colocado apenas nesse campo dialético, à medida que traz uma 

importância político-social para e sobre esses sujeitos indígenas, ou melhor, aos “irmãos- 

índios” (Potiguara, 1989). A evocação da palavra escrita que atravessa as violências 

epistemológicas por si só já simboliza o rompimento desse silêncio-local, que se refere à 

censura propriamente (Orlandi, 2007), uma vez que ser indígena-mulher e utilizar a língua 

portuguesa como instrumento de comunicação é redefinir esse espaço de linguagem para 

a mediação de denúncias e questionamentos políticos. 

A busca da palavra, mais precisamente a luta dos povos indígenas pelo direito 

à palavra oral ou escrita configura um processo de (trans) formação e (re) 
conhecimento para afirmar o desejo de liberdade de expressão e autonomia e (re) 

afirmar o compromisso em denunciar a triste história da colonização e os seus 

vestígios na globalização ou no chamado neocolonialismo [..] (Graúna, 2013, p.54- 

55). 

Eliane Potiguara é uma mulher e líder indígena que escreve o que muitas ancestrais 

gostariam de ter dito. Sua existência é metonímica porque enfrentou uma série de 

violências e através dessa militância, o punho para escrever enrijeceu como pedra firma, 

o mesmo punho que cerra para então fornecer visibilidade a outras mulheres indígenas. A 

Conferência de Durban, ou a Conferência Mundial contra o Racismo, a Discriminação 

Racial, a Xenofobia e a Intolerância, foi realizada em Durban, África do Sul, de 31 de 

agosto a 8 de setembro de 2001 foi encabeçada pela Organização das Nações Unidas 

(ONU) como marco importante na luta contra o racismo global e a promoção dos direitos 

humanos e com a presença, inclusive, da liderança feminina Eliane Potiguara (2001). 

Há dez anos, quando o Grumin levantava a bandeira contra a invisibilidade da 

mulher indígena, a antropologia, a Igreja, as ONGs e o Estado conservadores 

nos olhavam como inconsequentes por falar em saúde e direitos reprodutivos. 

Acreditavam que esse assunto era alheio à cultura indígena e influenciado pelo 

movimento feminista! Nós mesmas sentíamos os olhares questionadores 

quando distribuíamos o polêmico Jornal do Grumin, em um encontro sobre 



61 
 

hidrelétricas, em Altamira, Pará. Lembro que um líder indígena nos mandou ir 

para a cozinha ou ficar fora das assembleias segurando os filhos no colo, 

inclusive o dele! Mas a guerreira Tuíra mostrou o facão para um empresário, 

dono da hidrelétrica que ameaçava a vida dos kaiapós do Pará. Acredito que aí 

se abriu uma brecha para a mulher indígena, embora ainda hoje tenhamos que 

pressionar para que as políticas públicas incluam a questão de gênero 

(Potiguara, 2001, 225, s.p). 

O trecho da fala de Potiguara faz referência a um momento crucial de resistência e 

luta protagonizado pelas mulheres indígenas, em especial pelo Grumin, uma organização 

que se opõe à marginalização das mulheres indígenas em um contexto histórico em que 

questões como saúde e direitos reprodutivos eram desconsiderados como parte da 

realidade cultural dessas comunidades. Ademais, poder expressar isso, falar sobre, 

escrever sobre foi uma conquista a partir do momento que há o estreito entendimento das 

realidades indígenas das mulheres. No entanto, a luta pela inclusão da questão de gênero 

na palavra lançada, fincada em papel, se mostrava uma batalha que só estava começando, 

ainda mais pelo silenciamento que se mostra sistêmico. Assim, essa escrita por mulheres 

como Potiguara funcionou como um portal da linguagem, para amplificar a voz e a 

autonomia feminina, em um contexto de racismo e desigualdade de gênero. Esse caráter 

tardio da escrita das mulheres indígenas é um aspecto significativo dentro do campo 

literário e cultural, refletindo uma histórica marginalização das vozes femininas, 

principalmente, na sociedade não-indígena. Com motivos distintos, a publicação de obras 

como A Terra é Mãe do Índio, em 1989, apesar de representar um marco importante na 

luta pela visibilidade e pela expressão das experiências e das perspectivas das mulheres 

indígenas, representa também que esse momento de escrita — no Brasil, que é o recorte 

apresentado — surge tardiamente devido a uma série de fatores históricos, políticos e 

sociais que contribuíram para a invisibilidade e o silenciamento dessas mulheres que 

sofrem violências de gênero, etnia e raça 



62 
 

 

 
 

 

Foto 01: Capa do livro 

 

 

 

 

 

Foto 02 – Sumário 

 

 

FONTE: REVISTA GRUMIN, 1989. 



63 
 

 

 

 

A capa do livro A Terra é Mãe do índio, de Eliane Potiguara, apresenta uma 

estética profundamente conectada com a cosmovisão indígena e a relação com a natureza. 

O design da capa foi realizado pelo cartunista Ykenga, sociólogo negro e um dos 

primeiros desenhistas críticos ao racismo, que evocava a ancestralidade, a espiritualidade 

e a territorialidade indígenas, temas centrais de discussão na sociedade. 

Os elementos gráficos também remetem à simbologia indígena, com cores terrosas 

e tons que fazem alusão à floresta, ao solo e ao rio, representando a conexão vital entre o 

povo indígena e seu território. A imagem central destaca uma figura feminina, 

possivelmente representando a própria Mãe Terra, reafirmando a ideia da terra como 

entidade viva, provedora e sagrada. Além disso, a tipografia escolhida possui um traço 

artesanal, sugerindo a oralidade e a transmissão de saberes ancestrais. 

A composição da capa não apenas ilustra o título, mas também reforça a 

mensagem política e poética do livro: a terra não é apenas um espaço físico, mas um 

símbolo de identidade, pertencimento e resistência. Assim, a estética visual dialoga 

diretamente com o conteúdo da obra, reafirmando a centralidade da luta indígena pela 

preservação de seus territórios e culturas. 

É importante pontuar que há uma percepção distorcida por visões ocidentais que 

buscam entender as obras indígenas a partir de um modelo de temporalidade e progresso 

linear, no qual o "passado" é considerado algo superado, enquanto o "presente" e o 

"futuro" são associados ao desenvolvimento e à modernidade. Assim, como armadilha da 

colonialidade, a escrita que transpira pelos seus poros questões de gênero é enxergada 

como uma escrita que não edifica, que não consolida conhecimentos, que não é moderna. 

O fato de que os europeus ocidentais imaginaram ser a culminação de uma 

trajetória civilizatória desde um estado de natureza, levou-os também a 

pensarse como os modernos da humanidade e de sua história, isto é, como o 

novo e ao mesmo tempo o mais avançado da espécie. Mas já que ao mesmo 

tempo atribuíam ao restante da espécie o pertencimento a uma categoria, por 

natureza, inferior e por isso anterior, isto é, o passado no processo da espécie, 

os europeus imaginaram também serem não apenas os portadores exclusivos de 

tal modernidade, mas igualmente seus exclusivos criadores e protagonistas. O 

notável disso não é que os europeus se imaginaram e pensaram a si mesmos e 

ao restante da espécie desse modo –isso não é um privilégio dos europeus– mas 

o fato de que foram capazes de difundir e de estabelecer essa perspectiva 

histórica como hegemônica dentro do novo universo intersubjetivo do padrão 

mundial do poder (Quijano, 2005, p.122). 



64 
 

 

 

 

Em primeiro lugar, é importante destacar que muitas das mulheres indígenas que se 

lançam na escrita fazem isso em um contexto de luta pela afirmação de suas culturas, que, 

ao longo da história, foram sistematicamente deslegitimadas e destruídas pela 

colonização. Assim, a escrita das mulheres indígenas frequentemente se volta para o 

resgate de suas raízes, da história de seus povos e das tradições que foram marginalizadas 

e muitas vezes ameaçadas de extinção. Essa relação à ancestralidade é, portanto, uma 

forma de resistência e preservação cultural, e não um retrocesso. Para essas escritoras, 

reviver e contar o passado é uma maneira de afirmar sua identidade e garantir que suas 

experiências não sejam mais apagadas, ainda que não seja possível recuperar o que fora 

perdido entre as violências sofridas ao longo do tempo, mas na reconstrução dessas 

identidades, como evoca Pachamama (2021): 

Não por estimularmos a guerra ou os conflitos, mas por defendermos os nossos, 

as nossas memórias, a ancestralidade e a nossa própria vida. Uma vez que terra, 

sempre desta terra. Quem ensinou às crianças a história do povo que aqui vive, 

contou a história de outros, não a nossa. A mulher indígena não aparece nas 

estatísticas de pesquisas relacionadas à violência contra a mulher, à presença 

no ensino superior ou às atividades políticas e sociais. Mas, estamos aqui. Não 

apenas em uma voz, mas no coletivo, porque essa é a nossa força. E, a partir da 

nossa união, mudaremos essas realidades. (Pachamama, 2021, p. 11-12). 

A ideia de que a escrita das mulheres indígenas está limitada ao passado é uma 

simplificação que não leva em conta a complexidade e a diversidade dessas produções 

literárias. Essas mulheres têm desafiado o estereótipo de que suas narrativas são 

nostálgicas ou ultrapassadas ao construir obras que, simultaneamente, afirmam suas 

raízes culturais e respondem aos desafios contemporâneos. Além disso, esse 

silenciamento evidencia as dificuldades significativas para acessar os espaços literários 

dominados pela literatura ocidental, e muitos dos primeiros escritos das autorias 

femininas foram focados no resgate das tradições como uma forma de afirmar suas 

culturas diante da colonização e da opressão. 

A opressão colonial, que se estendeu por séculos, desempenhou um papel 

fundamental nesse processo de subordinação das mulheres indígenas. Durante o período 

colonial, as sociedades indígenas foram sistematicamente desestruturadas, e as mulheres, 

em particular, tiveram suas vozes silenciadas, em primeiro plano, no campo oral, na 

participação enquanto um sujeito de direitos básicos à fala, por exemplo. Essa 

marginalização estava intimamente ligada a um sistema patriarcal que, além de submeter 

as mulheres indígenas a um contexto de violência, também impedia que suas histórias e 



65 
 

 

 

 

saberes fossem registrados ou compartilhados de forma pública. Com isso, esses 

registros se tornariam, mais tarde, registros coletivos, de voz coletiva, já que a escrita de 

uma mulher indígena representa todas as suas ancestrais. 

3.2 Escrita silenciosa: sobre mulheres indígenas que escrevem 

 

As mulheres indígenas eram, em grande parte, as guardiãs do saber comunitário e 

dos aspectos mais cotidianos da vida indígena. O acesso à educação formal, ao 

conhecimento literário e ao processo de escrita foi, por muito tempo, negado a elas, o que 

fez com que suas experiências e contribuições demorassem a ser reconhecidas no cenário 

literário. 

Esse silêncio — e silenciamento —, antes de tudo, também se justifica pelo acesso 

limitado à língua portuguesa e ao processo de alfabetização dos indígenas, com o 

Português-brasileiro como segunda língua. Isso mostra que há uma implicação direta já 

que muitos escritos de autoria indígena em língua materna não foram considerados como 

objetos de apreciação e não aprender a língua portuguesa para subvertê-la em escritos que 

mostram essas vivências significou, portanto, uma demora sustentada pela própria 

estrutura colonialista. 
Colonialidade não se refere apenas à classificação racial. Ele é um fenômeno 

mais amplo, um dos eixos do sistema do poder, e, como tal, atravessa o controle 

do acesso ao sexo, a autoridade coletiva, o trabalho e a 

subjetividade/intersubjetividade e atravessa também a produção de 

conhecimento a partir do próprio interior dessas relações intersubjetivas 

(Lugones, 2020, p. 50). 

 

Em 2004, com o furacão literário “metade cara, metade máscara” publicado 15 anos 

após “A terra é mãe do índio”, Eliane Potiguara seguiu trabalhando como única escritora 

indígena sendo publicada por grandes editoras, agora na literatura. É válido ressaltar que 

muitas outras mulheres indígenas que provavelmente escreveram e colocaram seu 

posicionamento não tiveram sua obra selecionada para publicação e desse modo, ao que 

se sabe, Potiguara seguiu sendo a porta-voz dessas mulheres na década de 90 e início dos 

anos 2000. 

Em tempos de ausências, a ancestralidade foi o caminho mais natural encontrado para 

escrever sobre as vivências dessas mulheres guerreiras que precisavam enfrentar e lutar 

contra as desigualdades impostas. A Pedagogia da Ancestralidade (Oliveira, 2019), 

conceito originalmente trabalhado para falar sobre as literaturas africanas, compreende 

esse percurso traçado principalmente pelas mulheres indígenas como o único caminho 



66 
 

 

 

 

possível para aprender toda a sua história e herança ancestral. 

A ancestralidade enquanto fio narrativo principal que interliga todas as pessoas, 

de várias etnias, já que, segundo Bodreau (1993, p. 7), “a literatura escrita do ameríndio 

é um fenômeno cultural recente porque surge das decepções acumuladas após a invasão 

europeia”. Isso significa que esse silenciamento foi dando espaço para a vontade do 

fazerescrito, já que a existência por si só desses povos já não era mais suficiente para 

demonstrar todas essas violências físicas e morais: era preciso lutar contra as violências 

epistemológicas escrevendo poesia, romances, narrativas míticas. 

Etimologicamente, a palavra “ancestralidade” refere-se àqueles que são antecessores, 

isto é, aqueles que nasceram décadas antes de nós. Escrever sobre quem vem antes nos dá 

a chance de entender como fomos formados e o que nos fez chegar até aquele momento 

da vida. A ancestralidade, além da compreensão histórica e de legitimação de um povo, 

também promove o intento de educar. 

Apesar da visão distorcida de que a educação vem pelos meios formais, 

percebemos que o silêncio das mulheres indígenas que não puderam escrever trouxe uma 

perda significativa para nós, que viemos depois, e não pudemos ter contato direto com 

essas narrativas, tendo em vista que a ancestralidade deixa explícito propósitos sociais e 

a importância de pessoas, afetos, eventos, culturas e tudo aquilo que nos rodeia. 

É urgente entender, assim, que a ancestralidade é uma trilha muito significativa 

para a escrita dessa literatura por mulheres indígenas, ao mesmo tempo essa ausência se 

desenhou pelo mesmo motivo, já que homens brancos nunca querem ouvir histórias de 

origem, mas querem perpetuar os ciclos de violência para que sempre esqueçamos quem 

somos. Essa é a forma de propagar conhecimento de forma eurocêntrica. 

De acordo com Smith (2021), a literatura indígena é tida como “contra-histórias”, 

uma vez que busca criar um embate sobre o imperialismo linguístico e histórico e é uma 

forma de resistência a um tempo que não é cronológico, mas um tempo simetricamente 

escolhido e desenhado pelos brancos para permanecerem no currículo escolar. 

Desconhecida pela lógica curricular durante todos esses anos, a literatura indígena de 

autoria feminina dentro da educação escolar promove o caminho para uma Pedagogia 

Ancestral (Kiusam, 2021) porque ela escolhe insistir, penetrar no tempo, não sendo mais 

corpos estranhos em suas próprias narrativas, apoderando-se delas, conhecendo-as, 

propagando-as, sendo-as em sua integridade mais completa. 



67 
 

 

 

Fala sobre esse silêncio é muito mais do que fazer uma listagem cronológica de 

todas as publicações que foram realizadas pelas autorias indígenas femininas, mas é 

entender seu caráter completamente extemporâneo por mulheres que antes mesmo de 

serem proibidas de fazer literatura eram proibidas de falar, existir na sociedade. Durante 

todo o período de colonização no território brasileiro, a literatura indígena na verdade era 

literatura sobre os indígenas, que sempre eram tidos como criaturas desumanizadas, 

primitivas e que só teriam a capacidade de sofrerem mecanismos, sanções e delegações, 

sendo tida como inapta, pelos brancos, de deterem e de contarem suas próprias histórias. 

Essas sociedades indígenas eram recriminadas pelo seu estilo de vida, uma vez que 

cabiam em rótulos animalescos em predisposições eurocêntricas. 

O imperialismo e o colonialismo, em sua consequência, são as paredes impeditivas 

para a busca da literatura indígena. Esses fatores nos impedem de ‘escavar’ cada vez mais 

as origens e memórias de povos que sequer não conheceram histórias familiares e que 

deveriam replicá-las para manter a identidade de um povo vivo. Ainda sob a perspectiva 

de Smith (2021), o imperialismo é um conceito múltiplo porque não deve ser conhecido 

apenas pelo intento da expansão econômica, mas também pelo desejo de dominação 

perante aos povos negros e indígenas. Assim, 

(..) as especificidades do imperialismo ajudam a explicar as distintas formas de 

luta escolhidas por diferentes povos indígenas para recuperar histórias, terras, 

línguas e dignidade humana, como condição básica de todo ser humano. 

(Smith, 2021, p. 34-35). 

 

 

Com isso, o decolonialismo presente nas vozes dessas mulheres indígenas que 

escrevem possui um caráter emergencial é necessário, uma vez que as sociedades 

indígenas viveram muito tempo dentro desses sistemas de negação, sendo alijadas de 

cultuar suas próprias histórias, línguas e memórias. Por isso, o imperialismo e o 

colonialismo promoveram durante todo esse tempo uma desordem que os desconectaram 

e fragmentaram suas relações sociais (Smith, 2021, p. 41). Essa fragmentação foi sendo 

sistematicamente sendo quebradas por autorias indígenas femininas, que buscam na 

escrita uma maneira de quebrar esse silêncio imposto, que despreza tudo que elas têm a 

dizer. 

Esse silêncio, por sua vez, não é um silêncio relegado a uma falta de “opções” 

literárias porque não houvera interesse de escrita dessas mulheres em produzir literatura, 

produzir texto. Apesar de não falar, esse silêncio significa (Orlandi, 2007). E significa 



68 
 

 

esse lugar de um discurso não apenas invisível, mas invisibilizado, sendo um 

produto que não vem de um vazio, mas vem de um lugar completamente cheio, um lugar 

repleto do que precisa ser dito, o que torna o fenômeno ainda mais violento. 

Após Eliane Potiguara, algumas mulheres indígenas deram prosseguimento a uma 

escrita literária profunda, que encontra porto-seguro na necessidade de trazer à tona 

histórias e narrativas simples, como uma relação entre neta e avó, que mais uma vez, é a 

metonímia de um povo; representa todas as relações netas-avós; mostra resistir em um 

lugar social de muitas guerras. Muitas delas não serão mencionadas, mas faz-se necessário 

deixar o rastro de seus nomes para que ecoem neste presente trabalho de igual forma: Jerá 

Poty Mirim, Eva Potiguara, Jama Wapichama, Ana Kariri, Truduá Dorrico, dentre muitas 

outras. 

 
A escrita indígena é uma forma de autoexpressão de uma resistência que se 

arrasta e de uma existência que se firma nos moldes de uma sociedade que 

venda os olhos para um aprendizado com os povos numa atitude recíproca de 

solidariedade, cuidado, respeito, onde nada é meu, senão que tudo é nosso 

(Kambeba, 2020, p. 92). 

 

 

 

3.3 Uma análise sobre fragmentos escritos por mulheres indígenas e autorias 

femininas de literatura 

 

Este capítulo trabalha, por meio da análise investigativa, os textos poéticos de Auritha 

Tabajara e Marcia Kambeba, mulheres ancestrais de potência que escolhem representar 

inúmeras parentes por meio das palavras escritas. A análise consiste na observação dos 

elementos principais dessas obras que são relevantes para o ensinoaprendizagem das 

escolas de educação não-indígena, principalmente se fossem selecionados como obras 

paradidáticas. Desse modo, apresentamos a análise desses textos de autoria indígena 

feminina considerando a manifestação de elementos recorrentes como gênero e 

ancestralidade, evidenciando a magnitude desses escritos que não são apenas textos 

possivelmente didáticos, mas resistências da literatura que atravessam tempoespaço. Os 

fragmentos que integram esta análise são retirados das obras “Coração na aldeia, pés no 

chão” (Tabajara, 2018) e “Saberes da Floresta” (Kambeba, 2020). 



69 
 

3.3.1 Fragmentos de “Coração na aldeia, pés no chão” por Auritha Tabajara 

 

Foto 01 – Capa do livro extraída do site da Editora Uka 

 

 

 

“A vida tem sua própria lógica, sua própria escrita. Quando a gente não lê, ela 

dita. Quando a gente não ouve, ela grita. Quando a gente não a entende, ela 

explica.Quando a gente se percebe, ela Auritha” (Daniel Munduruku). 

 

 

Auritha Tabajara é uma escritora indígena e artista cearense, com destaque na 

literatura e na cultura do estado do Ceará. Tornou-se conhecida principalmente pela sua 

produção literária, que abarca temas relacionados à identidade cultural nordestina, 

questões sociais e a experiência do povo cearense. Seu trabalho reflete a riqueza e 

diversidade da vida no Nordeste brasileiro, explorando suas raízes e a tradição oral. Figura 

importante na cena literária e cultural do Ceará, representa a força da literatura local por 

meio dos seus cordéis. 

A construção de uma oposição rígida entre os universos “indígena” e “sertanejo” no 

imaginário social, especialmente no contexto escolar, reflete uma abordagem 

fragmentada do conhecimento, na qual os conteúdos são ensinados de maneira isolada, 

sem considerar as interações históricas, culturais e territoriais entre esses grupos. Como 

aponta Hall (2016), os significados culturais não são abstratos ou meramente simbólicos; 

eles estruturam práticas sociais, moldam comportamentos e produzem efeitos concretos. 

No caso da educação, essa separação artificial reforça estereótipos e apaga as dinâmicas 

de coexistência, intercâmbio e ressignificação entre povos indígenas e populações 

sertanejas, que ao longo dos séculos compartilharam territórios, saberes e modos de vida. 



70 
 

 

 

Além disso, essa dicotomia desconsidera que os territórios são espaços de 

construção identitária e que as culturas não existem de forma isolada, mas em constante 

diálogo. Muitos povos indígenas habitaram e ainda habitam regiões que hoje são 

chamadas de sertão, influenciando práticas agrícolas, linguagens, formas de organização 

social e até expressões religiosas da cultura sertaneja. No entanto, o ensino tradicional 

frequentemente ignora essas interseções, reforçando uma visão estanque que dissocia os 

indígenas de espaços não-florestais e os sertanejos de qualquer influência indígena, 

criando fronteiras artificiais no entendimento da história e da cultura brasileira. 

 

 

Peço aqui, Mãe 

Natureza Que me dê 

inspiração Para versar 

essa história Com 

tamanha emoção Da 

princesa do Nordeste, 

Nascida lá no Sertão 

 

Quando se fala em 

princesa É de reino 

encantado, Nunca, jamais, 

do Nordeste Ou do Ceará, 

o estado, Mas mudar de 

opinião Será bom 

aprendizado. 

p. 06 



71 
 

 

 

Sob a construção da sua identidade e representações no contexto nordestino, em 

especial a figura da princesa associada ao Sertão e ao Ceará, o eu-lírico estabelece uma 

relação com o elemento natural, que sugere uma busca por uma origem transcendental e 

ancestral, sugerindo ligação com o sagrado e o misterioso. Vale lembrar que a autora Auritha 

e o eulírico respectivamente estão intercambiando dentro dessa tessitura textual, mostrando 

que sempre há um pouco de personagem no autor e um pouco de autoria no personagem. 

Além disso, a figura da princesa, sempre tradicionalmente associada a reinos 

encantados e universos distantes, é deslocada do imaginário convencional e transportada 

para o Nordeste, mais especificamente para o Sertão, em uma tentativa de ressignificação 

e subversão desses estereótipos, inclusive brancos, padrões, heteronormativos. Essa 

escolha de se referir ao Sertão e ao Ceará como cenário de um "reino encantado", convida 

os leitores a revisitar as construções sociais sobre a cultura nordestina, frequentemente 

marginalizadas como aquelas que seus descendentes não têm nada a dizer, apenas a 

esperarem enquanto contam e roubam suas histórias. Aqui a autoria indígena feminina é 

sujeito (a) das autobiografias, pois constrói pela escrita um espaço intermediário que lhe 

permite [..] não dizer só o que é proibido (Orlandi, 2007, p. 25), mas dizer também sobre 

o movimento da sua história íntima. 

O pedido à Mãe Natureza, figura simbólica da natureza generosa e abundante, 

conecta o discurso com a ideia de um universo mais amplo e natural, no qual o ser 

humano, especialmente a mulher nordestina, encontra seu lugar e papel, não como uma 

figura secundária, mas como uma protagonista digna de sua própria narrativa. Esse 

recurso, além de reforçar a simbologia da natureza e da territorialidade, faz uma 

significativa ponte entre o imaginário popular e o ideal literário, promovendo uma 

reflexão sobre a representação da mulher e do Nordeste na literatura brasileira. 



72 
 

 
 

 

O processo de escolha de seu nome revela um entrelaçamento de aspectos culturais, 

históricos e familiares, que configuram uma construção de identidade marcada pela tensão 

entre o individual e o coletivo, entre a tradição e a modernidade. O ideal branco ainda 

com grande influência mesmo em aldeias que cultivam rigidamente seus hábitos e 

culturas e um nome é como uma lança no vento, em que a espiritualidade é informada 

sobre aquele ser. Uma escolha profunda para os ancestrais e que nós, sujeitos 

ocidentalizados e não-indígenas, devemos refletir que é significativo para todas as 

famílias, pois o que é pra nós, sinônimo de moderno, chama o "progresso", agride, 

fragmenta, desloca traçando caminhos contrários aos sonhos das sociedades 

indígenas.(Graúna, 2013, p. 25) 

O nome dado pela vovó, assim afetivamente chamada, Auritha, que carrega uma 

 

 

sonoridade ancestral, remete a um passado de significados de origem indígena ou de 

raízes étnicas profundas, possivelmente relacionadas a uma linhagem de sabedoria 

familiar ou cultural. A tradição oral e o saber dos ancestrais são importantes elementos da 

formação da identidade, e o nome de Auritha poderia ser visto como um resgate e uma 

afirmação disso. 

No entanto, essa escolha é logo questionada e reinterpretada por um "ancestral", o 

Uma menina saudável. 

Com nome a definir, 

Vovó a chamou Auritha, 

Mas, quando foi traduzir, 

Um ancestral lhe contou 

“Aryrei” está a vir. 

 

Mas, para se registrar, 

Seguiu a modernidade 

Com nome de Francisca, 

Pois para a sociedade, 

Fêmea tem nome de santa 

Padroeira da cidade. 

p. 09 



73 
 

que sugere uma preservação do patrimônio cultural através de uma interpretação ancestral 

que, por sua vez, propõe o nome "Aryrei" — um nome que, talvez, represente a 

continuidade das tradições e a autenticidade cultural da família ou da comunidade. Além 

disso, esse questionamento deixa explícita que essa comunicação “entre mundos” 

acontece porque são espaços que estão sempre em confluência e isso não tem nada a ver 

com religião, mas com a própria existência do ser indígena, que é atravessar o tempo em 

suas especificidades. 



74 
 

 
 

 

A relação entre a protagonista e sua avó, em um primeiro momento, é carregada de 

sabedoria ancestral e de um olhar orientador sobre a vida, com a avó transmitindo-lhe um 

conhecimento prático e uma visão sobre o futuro que a menina ainda não compreende 

completamente. A afirmação da avó, ao dizer "O tempo que vai chegar desvendará o 

segredo", sugere uma sabedoria que transcende a simples experiência do presente e nos 

remete à ideia de que a vida traz consigo desafios e revelações que se desdobram com o 

passar dos anos. 

A relação com as avós é uma relação muito especial evidenciada pela literatura 

indígena feminina, pois você está diante de uma anciã que carrega conhecimentos e isso 

a torna porta-voz do saber tradicionais, ainda que muitas das vezes o que elas propagam 

não são considerados conhecimentos validados pela lógica da colonialidade do saber, 

pois, na esteira de Lugones (2007), às necessidades cognitivas do capitalismo e a 

naturalização das identidades, das relações de colonialidade e da distribuição geocultural 

do poder capitalista mundial guiam a produção dessa forma de conhecimento. 

As palavras da avó, "Escute, aprenda, pratique, Vai precisar logo cedo", revelam uma 

educação que desde cedo ensina à criança indígena com autonomia, baseada na 

experiência e na resiliência. Há uma preocupação antecipatória de que a protagonista terá 

Contava para a vovó 

Que dizia: “Vá sem medo, O tempo que vai chegar Desvendará o segredo. 

Escute, aprenda, pratique, Vai precisar logo cedo” 

 

E o tempo foi passando... 

 

 

Com treze anos de idade, Resolveu sair de casa, 

Para conhecer a cidade, E outra história começa, 

 

Pois no mundo vê a maldade 

 

 

 

p. 12 



75 
 

que enfrentar dificuldades, o que reflete uma visão realista sobre o lugar relegado ao 

indígena que sobre com a discriminação étnica. 

À medida que o tempo passa, a adolescente, agora com treze anos, decide sair de casa 

para conhecer a cidade, sinalizando uma necessidade diante dos desafios encontrados por 

ser indígena e não meramente uma independência, uma descoberta de um novo mundo, 

simbolizado pela cidade. Aqui, é muito importante que seja propagado com cuidado que 

a cidade não é o “espelho” entregue aos povos indígenas no momento de colonização, isto 

é, aquele lugar de cobiça que os brancos podem oferecer. 

A resistência indígena, neste caso, também se constrói com uma transição 

necessária de sobrevivência, movido, inclusive, pelas relações de gênero, por Auritha ser 

uma mulher e por mais ainda, obedecer à lógica das relações de trabalho capitalista em 

que a divisão de trabalho é racializada geograficamente (Quijano, 2005). 

Ao chegar ao território da cidade, a protagonista se depara com a maldade do mundo, 

uma representação fiel do mundo dos brancos. A maldade aqui pode ser interpretada de 

diversas formas: desde as injustiças sociais e econômicas até as dificuldades interpessoais 

que a adolescência frequentemente acarreta, inclusive, por ser uma adolescente indígena. 

O confronto com a realidade mais dura, em contraste com o universo protegido da infância 

e da sabedoria da avó, destaca a perda da inocência e o reconhecimento de que o mundo 

é muito mais complexo e contraditório do que se imagina na juventude. Esse encontro 

com a "maldade" é um momento de desilusão, pois começa a perceber que a realidade 

nem sempre corresponde às expectativas ou ensinamentos idealizados. 



76 
 

 

Esse trecho desvela uma leitura muito impactante, pois escancara as violências de 

gênero sofridas por mulheres, apenas pelo fato de ser mulher, isto é, sua própria 

existência. A “proposta” do "homem do bem" — qualificação muito utilizada pelo 

conservadorismo cristão — que oferece um refúgio material e afetivo, revela uma 

vulnerabilidade da protagonista diante de promessas que escondem intenções 

manipuladoras e sexistas. 

A resposta de Auritha em "Não quero ir com ninguém", é uma afirmação de 

autonomia e uma recusa a se submeter às imposições externas, revelando a força de seu 

espírito independente e sua resistência em aceitar o que lhe é oferecido, pois leva em 

consideração o que aprendeu com sua avó e coloca em voga que não há ganhos em se 

envolver propositalmente com quem, explicitamente, irá cometer uma violência conosco. 

Aqui há uma reflexão sobre como o corpo da mulher indígena sempre fora objetificado, 

uma vez que seus trajes, sua personalidade que se distancia dos ideais da cidade fosse um 

convite para aliciamentos e atos corruptivos, já que são estereotipadas como “inocentes” 

e “dóceis”. 

As mulheres indígenas, aos olhos da sociedade, estão abaixo do último degrau 

que compõem as camadas da sociedade. Indígenas, pobres, discriminadas, 

excluídas, invisíveis. São mão-de-obra escrava em plantios de cana-de-açúcar, 

algodão e outros. Se estão próximas a mineradoras, são objeto sexual de 

Vamos comigo, menina 

Eu sou um homem do 

bem Em casa terás de 

tudo, Até uma mãe 

também. 

Mas Auritha respondeu 

“Não quero ir com ninguém” 

 

 

Eram aqueles olhares 

Bem em sua direção, E 

voltados ao seu corpo, 

Que lhe davam aflição. 

 

Pois era mesmo bonita, 

De acelerar o coração. 

p. 25 



77 
 

 

 

garimpeiros ou mineradores. Se estão nas cidades, empurradas por alguma 

razão social e política de sua nação, tornam-se prostitutas, objeto de tráfico 

internacional de mulheres, empregadas domésticas ouoperárias 

malremuneradas [..] (Potiguara; Ibasenet, 2002, p. 21) 

Em continuidade, esse contexto apresentado vai além de uma simples recusa, 

envolvendo olhares indesejados que "davam aflição" à jovem. A menção a esses olhares, 

direcionados ao seu corpo, traz à tona um elemento importante da experiência feminina, 

particularmente no contexto de sexualização e objetificação. A ênfase no corpo feminino, 

no qual se projeta a atração sexual, reflete as dinâmicas de poder que as mulheres 

enfrentam, especialmente quando são vistas como objetos de desejo, sem consideração 

por sua subjetividade ou pelos sentimentos e escolhas pessoais. Esses olhares não são 

meros olhares curiosos, mas uma invasão de espaço, que gera em Auritha uma tensão e 

pressões social sobre o corpo feminino, sobre seu corpo, explodindo a liberdade sexual 

dos homens e a fidelidade das mulheres no mundo eurocêntrico, fidelidade esta que é 

imposta pelos moldes conservadores (Hollanda, 2007). 

 

 

 

Este trecho se mostra gigante quando uma indígena, através de relatos 

autobiográficos, revela o fato de não gostar de meninos e não saber como lidar com isso. 

A dificuldade de se encaixar nos padrões estabelecidos para as mulheres se revela aqui 

como um processo de interseccionalidade e de grande complexidade, à medida que ser 

mulher, indígena e lésbica, convoca a relação algumas relações e não outras — o processo 

de autoaceitação se mostra menos desafiador, pois nada mais do que a própria anciã 

ancestral, que presenciou várias situações para compreender aquela realidade que tem a 

ver com afeto, empatia e amor. 

Auritha tinha um segredo Que não podia contar. 

Somente pra sua avó Se encorajou a falar. Não gostava de meninos, E não sabia lidar. 

 

p.07 



78 
 

 

Ao agradecer a Tupã, o deus do trovão e da criação na cosmovisão indígena, a 

protagonista reconhece a força superior que a guia e a inspira em sua trajetória. Essa 

invocação não só expressa uma reconexão com os ancestrais e com a espiritualidade 

indígena, mas também é uma forma de afirmação cultural, em um contexto em que as 

tradições e crenças dos povos indígenas frequentemente são marginalizadas ou distorcidas 

pela sociedade dominante. A gratidão a Tupã simboliza o vínculo da protagonista com 

seu povo Tabajara e com os ensinamentos que lhe foram transmitidos ao longo de sua 

vida. 

A referência à vida ensinada pelo povo Tabajara também indica uma profunda 

conexão com as raízes culturais e com a sabedoria ancestral que permeia a identidade 

indígena do seu povo, o povo Tabajara, que como muitas outras etnias, carrega consigo 

um conhecimento tradicional que vai além da educação formal e acadêmica, sendo 

sustentado pela oralidade, pela experiência de vida e pela convivência com a natureza. 

Ao destacar essa conexão com sua terra e com sua cultura, a protagonista reafirma seu 

orgulho étnico e sua afirmação de um saber que transcende o colonizador. Por fim, ao 

afirmar que "Letras são meu baluarte", a Auritha revela a força da arte e da escrita como 

formas de empoderamento e de resistência. A palavra escrita torna-se uma ferramenta de 

 

Agradeço a Tupã 

Por me guardar e inspirar Ao meu povo Tabajara, Pela vida me ensinar. 

 

 

Se você é como eu, 

Sofre ou antes sofreu, Não desista de lutar. 

 

 

Esta é minha história, Tenho muito pra contar. 

Feliz eu serei um dia 

Se o preconceito acabar. Letras são meu baluarte, 

Revelo com minha arte Um Brasil a conquistar 

 

 

 

 

 

p.40 



79 
 

transformação social, pois a literatura não apenas expressa sentimentos, mas também se 

configura como uma veículo, uma forma de construir um Brasil mais equânime para os 

povos indígenas. A escrita, então, se posiciona como um meio de revelar realidades, de 

romper silêncios e de desafiar as narrativas dominantes já existentes, criando espaços de 

visibilidade e protagonismo para aqueles que foram historicamente marginalizados. 

Na esteira de Potiguara (2004, p. 41), que evoca com as seguintes palavras: “No 

passado, nossas avós falavam forte/Elas também lutavam/Aí, chegou o homem branco 

mau/Matador de índio/E fez nossa vó calar, a protagonista ao usa sua arte para conquistar 

seu espaço, se posiciona como uma agente de mudança, propõe uma visão Brasil que tem 

o compromisso de reconhecer uma mulher indígena, nordestina e lésbica como uma futura 

anciã que ensinará muito aos seus. 

 

3.3.4. Fragmento de “Saberes da Floresta” por Marcia Kambeba 

 

 
Foto 02 – Capa do livro extraída em site da Editora Jandaíra 

Márcia Wayna Kambeba é uma escritora, poeta, palestrante, geógrafa e ativista 

indígena do povo Omágua/Kambeba, nascida na região amazônica. Sua trajetória 

acadêmica e militante está ligada à luta pelos direitos dos povos indígenas, com ênfase 

na valorização da cultura, da memória ancestral e do território indígena. 

Sua obra literária transita entre a poesia e a prosa, combinando elementos da oralidade 

indígena com a escrita contemporânea, denunciando o apagamento dos indígenas que 

vivem nos espaços urbanos e rompendo com a ideia de que a identidade indígena está 

restrita às aldeias. Seus textos abordam temas como resistência, pertencimento, 

espiritualidade e meio ambiente, enfatizando a relação intrínseca entre os povos indígenas 

e a natureza. 



80 
 

 

 

 

Saberes dos Anciões 

 

 

Faz parte da educação indígena 

Respeitar o ancião Ouvir as narrativas contadas E guardar no coração. 

Compreender o ciclo da lua Suas fases 
respeitar E em nome de lua cheia 

Temos a Matinta para assobiar. 

 

Logo nos diz a anciã Já é hora de 

deitar Matinta está nos visitando Não 

podemos atrapalhar. 

 

Amanhece o dia 

O sol preguiçoso ensaia se acordar Ao longe se ouve uma conversa 

São as cunhãs descendo para banhar. 

 

A somar, dividir e multiplicar 

Além de outros saberes da mocidade Pela educação que vem da cidade [..] 

 

 

 

 

 

 

 

 

p. 32 



81 
 

Quando criança na aldeia 

Para conhecer o lugar 

Passa-se pelo ritual Uma festa milenar. 

 

 

Se for menina se entende 

E a menstruação vai indicar 

Que a bela virou moça A aldeia vai celebrar. 

 

 

Pajauaru, bebida nobre, 

A macaxeira vai ofertar Fermentada e espremida, Em 

excesso pode embriagar. 

 

Chamam os povos da floresta 

Um canto novo para entoar 

Tem peixe e muita caça Tem tambor e maracá. 

 

 

A menina já foi preparada 

A sociedade quer 

comemorar Mias uma filha 

da mãe terra Que logo mais 

poderá casar. 

 

Na aldeia formar família 

Continuidade milenar 

Alguns povos não permitem 

Que pelo “branco” venha se apaixonar. 

 

 

É um cuidado que se tem 

Para a cultura não acabar 

Cada um com sua singularidade 

Que está presente em cada 

olhar. 



82 
 

 

Kambeba (2020) por meio de seus poemas elucubra que a sabedoria ancestral não 

deve se manter encapsulada com o sujeito indígena, pois há o compromisso com a 

ancestralidade de ser transmitida pelas gerações mais velhas como ensinamentos vitais 

para a vivência cotidiana na aldeia. Isso pode ser visto em “logo nos diz a anciã/Já é hora 

de deitar/Matinta está nos visitando/Não podemos atrapalhar” (p. 16), trecho que carrega 

uma profunda dimensão simbólica e espiritual, central para muitas culturas indígenas, 

especialmente no contexto das tradições e crenças populares. A figura da anciã neste caso 

assume um papel de sabedoria e guia espiritual, que conhece mais do que ninguém as leis 

naturais e espirituais que regem a comunidade. 

A instrução de que "já é hora de deitar" e que "Matinta está nos visitando" remete a 

uma crença ou prática ligada à natureza espiritual que envolve a figura da Matinta, uma 

entidade ou espírito que visita os indivíduos ou a aldeia em momentos específicos, 

provavelmente associada a uma presença noturna e possivelmente ligada a ciclos da 

natureza. A menção extrapola aqui o uso corriqueiro e desconectado com as relações 

humanas, pois ainda que "Matinta" possa ser uma referência a uma figura mítica ou 

sobrenatural, com o papel de proteger ou de representar forças espirituais que são 

respeitadas pela comunidade, ela também é lembrada como alguém que participa 

ativamente enquanto ser mítico que valida as ações na aldeia e não apenas um personagem 

descolado da convivência entre os parentes. O educar indígena e a autonomia das 

mulheres indígenas são refletidos na oralidade, pois é evidenciado através do saber 

indígena que se desvia da lógica eurocêntrica e patriarcal, trazendo à tona um modelo de 

educação que se fundamenta no respeito pela natureza e pela divisão igualitária de 

saberes. Além disso, é válido ressaltar que as mulheres indígenas são fundamentais para 

empoderar umas às outras e isso também é um conhecimento ancestral, em que empoderar 

significa alertá-las dos perigos que possam vir a acontecer, principalmente na iminência 

[..] 
 

 

Saber que o silêncio é sagrado 

E só através dele a mata vem falar Aprender a ouvir com 

paciência 

Uma, duas, três vezes, sem reclamar. 

 

 

[..] 

p. 34-35 



83 
 

 

da presença dos brancos e principalmente pelas lições aprendidas por outras 

mulheres, em outras vidas, em outros tempos. Assim, “a oralidade é uma estratégia de 

validação das experiências de um grupo, é a comunicação entre diferentes gerações, o 

autoconhecimento de nossas próprias raízes” (Pachamama, 2021, p. 12). 

A menção ao banho no rio como um ato sagrado, e a educação ambiental que se 

inicia desde cedo, com as crianças aprendendo a nadar e a cuidar da água, revela um 

compromisso indígena com a preservação da natureza, mas não como se fossem itens 

separados, mas não somente um único ser em comunhão. Essa relação espiritual com a 

água não é apenas uma metáfora, mas uma prática cotidiana que é ensinada por ela ser o 

princípio de vida. Aqui, a decolonialidade se revela nesta literatura principalmente pelo 

resistir à ideia de que o desenvolvimento humano e a natureza devem ser vistos como 

entidades separadas. 

Para os povos indígenas, a natureza é um membro vital da comunidade, cujos saberes 

são transmitidos de forma coletiva e com profundo respeito e isso merece ser visto como 

desafiador para nós, mas necessário, assim como propõe Candau (2008) 

O desafio está em promover situações em que seja possível o reconhecimento entre 

os diferentes, exercícios em que promovamos o colocar-se no ponto de vista, no 

lugar sociocultural do outro, nem que seja minimamente, descentrar nossas visões 

e estilos de afrontar as situações como os melhores, os verdadeiros, os autênticos, 

os únicos válidos. Para isto é necessário promover processos sistemáticos de 

interação com os outros, sem caricaturas, nem estereótipos. Trata-se também de 

favorecer que nos situemos como “outros”, os diferentes, sendo capazes de analisar 

nossos sentimentos e impressões. E a partir daí, conquistando um verdadeiro 

reconhecimento mútuo, que seremos capazes de construir algo juntos/as (Candau, 

2008, p. 56). 

 

Através do eu-lírico, a celebração da menstruação e da fertilidade feminina não 

apenas confirma o papel da mulher na continuidade da comunidade, mas também sublinha 

o empoderamento feminino dentro do contexto indígena, longe dos modelos patriarcais 

de controle e subordinação encontrados na sociedade colonialista. Vista como objeto de 

tabu pela, em que o sangue da mulher é visto como pecaminoso, a mulher indígena aqui 

se mostra em regime de integridade consigo e com a sua própria existência, contra o 

regime patriarcal de censura. 

Nos movimentos de indígenas mulheres, as parentas discutem as colonizações 

que atingem nossos corpos, nossos territórios e nossos conhecimentos, desde a 

invasão do Brasil no século XVI. Para nós a colonização não é um episódio que 

ficou no passado, ela ainda tem suas consequências muito fortes no presente. 

Para nós a colonização é a origem das desigualdades, foi ela quem trouxe o 

patriarcalismo, o paternalismo e os machismos para dentro de nossos territórios 

(Soares, 2021, p. 17). 

 

Em termos de decolonialidade, é crucial destacar como os rituais descritos no 

texto representam uma resistência à dominação colonial e à imposição de valores 



84 
 

 

 

eurocêntricos sobre as práticas indígenas. A festa milenar que acompanha os rituais de 

passagem, a utilização de elementos naturais e espirituais, e a recusa ao casamento com 

indivíduos de outras culturas mostram como as comunidades indígenas buscam 

pedagogicamente manter-se autônomas e autênticas em sua cosmovisão, preservando 

seus saberes, suas práticas espirituais e suas relações sociais. Como reitera Walsh (2019): 

Es a partir de este horizonte histórico de larga duración, que lo pedagógico y lo 

decolonial adquieren su razón y sentido político, social, cultural y existencial, 

como apuestas accionales fuertemente arraigadas a la vida misma y, por ende, a 

las memorias colectivas que los pueblos indígenas y afrodescendientes han venido 

manteniendo como parte de su existencia y ser (Walsh, 2019, p. 25). 

 

Sob o olhar de Orlandi (2007), o silêncio é sagrado e a escuta deve ser sempre atenta, 

já que o conhecimento indígena não é só transmitido por palavras, mas também pela 

observação e convivência com o ambiente natural. A sabedoria da natureza é apresentada 

aqui como gesto e não como fala, deixando evidente quanto nem sempre há algo a ser 

dito, mas a ser sentido entre nós. E esse silêncio, por sua vez, se opõe às políticas de 

silenciamento, pois a censura não dialoga com a contemplação e a reflexão. Assim, 

enquanto um se afirma como “política e apagamento de outros sentidos possíveis”, já o 

outro “possui determinações culturais e não deve ser enxergado como falta, mas sim a 

linguagem que deve ser vista como excesso” (Orlandi, 2007). 

Em um olhar crítico e literário, a poesia de Kambeba (2020) se localiza numa 

dimensão sem usar uma narrativa personalizada como a de Tabajara (2018), que se 

apresenta de forma mais explicitamente autobiográfica. Em ambas, as narrativas 

apresentam a literatura como instrumento decolonial da educação e da cultura, na luta 

para a transmissão oral dos saberes, o respeito aos ciclos naturais e o empoderamento das 

mulheres dentro da estrutura social indígena. Ao apresentarem uma cosmovisão que 

resiste à colonialidade (Quijano, 2005), esses textos acomodam uma luta contra a 

imposição de valores eurocêntricos, ao mesmo tempo em que reafirma a importância de 

preservar as práticas culturais indígenas como parte de um movimento de autonomia e 

afirmação de identidade. 



85 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Apesar do trabalho se finalizar, ele permanecerá circunscrito no tempo, uma vez 

que trazer considerações sobre silenciamento das autorias indígenas femininas na 

literatura escolar revela a importância de se repensar a presença e a valorização dessas 

vozes dentro dos processos educativos. A pesquisa expôs as múltiplas camadas de 

silenciamento e silêncios, que envolvem a produção literária indígena no todo, mas 

especialmente inclui a feminina. 

A ausência dessas autoras nas escolas, em um contexto mais amplo de marginalização 

e de colonização dos saberes, demonstra como a literatura indígena, mesmo sendo 

reconhecida como legítima em determinados espaços, ainda se vê excluída dos currículos 

formais e das discussões acadêmicas. Como evidenciado nos textos de Auritha Tabajara 

(2018) e Marcia Kambeba (2020), a ancestralidade e a força dos discursos indígenas 

femininos não são devidamente compreendidas nem valorizadas na escola, que tende a 

ignorar as literaturas que não seguem os padrões e as normas impostas pela linguagem 

colonial. 

As análises revelam que a falta de inserção dessas autoras no ambiente escolar resulta 

não apenas em uma lacuna no campo literário, mas também em uma perpetuação do 

silenciamento das vozes indígenas. A escola, enquanto espaço de formação de 

pensamento crítico e de resistência ao colonialismo, perde a oportunidade de ampliar a 

visão de mundo de seus estudantes ao não reconhecer as literaturas indígenas como um 

dos principais meios de combater as opressões e a exclusão. Além disso, o vazio da 

linguagem e a ausência dessas vozes revelam um processo de dominação colonial ainda 

presente, mesmo após a formalização de políticas públicas como a Lei 11.645/2008, que 

busca até hoje inserir o ensino da história e cultura indígena nas escolas. 

Esta dissertação nos convida a refletir sobre a urgência de promover a diversificação 

das narrativas escolares, incluindo as autorias femininas indígenas como forma de 

resistência ao apagamento cultural e fortalecimento da identidade dos povos originários. 

O reconhecimento da ancestralidade e a inclusão dessas produções literárias na educação 

formal podem ser poderosos instrumentos de transformação social e de reparação das 

desigualdades impostas pela colonialidade (Quijano, 2005), além de permitir que as novas 

gerações construam um entendimento mais pluralizado, à medida que não são textos 

apenas protocolares ao currículo e impostos por lei. 

Assim, foi necessário desconstruir o conceito de literatura, uma literatura que 

insistiu em perdurar discursos racistas em nome de uma estética, como se fosse um 



86 
 

conceito rígido e único, assim como reforça Graúna (2013): 

Os discursos equivocados a respeito dos povos indígenas reportam-nos à 

literatura dos jesuítas, aos diálogos de Ambrósio Fernandes Brandão, às 

crônicas de Pero de Magalhães Gândavo, à poesia bucólica de Basílio da Gama 

e de Santa Rita Durão e aos romances de José de Alencar, entre outros exemplos 

que se seguem; em que o índio é visto superficialmente em sua identificação 

étnica. Sempre um marginalizado (Graúna, 2013, p. 44). 

 

A Lei 11.645/08, que torna obrigatório o ensino da história e cultura afrobrasileira e 

indígena nas escolas de ensino fundamental e médio, é, sem dúvida, um marco importante 

na luta dos movimentos indígenas pelo reconhecimento e valorização das culturas 

originárias no Brasil. Apesar de não garantir, de forma direta, a propagação da literatura 

indígena nas escolas, ela é, sim, fruto de uma longa trajetória de luta e resistência dos 

povos indígenas no país, que buscam um espaço digno para suas narrativas e suas histórias 

no currículo escolar. 

A presente lei, ao estabelecer a obrigatoriedade de se ensinar a história e a cultura 

indígena, abre um canal importante para que as novas gerações compreendam a realidade 

dos povos indígenas e sua contribuição para a construção de uma Pedagogia da 

Ancestralidade (Oliveira, 2019), que tem por missão enxergar que as narrativas indígenas 

são formas de ouvir relatos silenciados e que agora precisam “correr” em toda a sociedade. 

Apesar de um instrumento de lei não ser suficiente para assegurar a propagação das 

literaturas indígenas, a presença dessa discussão neste trabalho elucubra o seu papel de 

ter viabilizado a presença indígena em textos, por indígenas, na educação. Ao concluir 

este trabalho, somos lembrados de que as palavras têm o poder de relembrar a voz já 

existente dos povos indígenas, além de resgatar os fragmentos de histórias que foram 

apagadas pelo tempo e pelo perigo de uma única história (Adchie, 2019). Ao refletirmos 

sobre como essas autorias indígenas femininas foram silenciadas, este trabalho deixa o 

legado e a reflexão sobre a busca por um ensino mais inclusivo e plural, um ensino e uma 

pedagogia que não serve meramente para preencher lacunas nas estruturas educacionais, 

mas de dar espaço àquelas que falam com a força da terra, que trazem consigo o eco das 

ancestrais e das matas que não se apagam. 

Ao reconhecermos as autoras indígenas, como Auritha Tabajara e Marcia Kambeba, e 

muitas outras “parentes”, com a licença para o uso da palavra, somos convidados a ouvir 

os sussurros da natureza, a resgatar o pulsar da vida que não se cala, mesmo diante dos 

séculos de silenciamento. O que elas nos deixam, com suas palavras e suas lutas, é a 

imagem de um Brasil que, se escutado com mais sensibilidade, permite que a formação 

identitária desses sujeitos e sujeitas permaneça em curso, sem interrupções. Este trabalho, 



87 
 

portanto, não é apenas um estudo sobre a ausência, mas um chamado para que cada um 

de nós se torne mais sensível a essas narrativas escondidas. Que a educação, como espaço 

de transformação, seja o terreno onde as vozes indígenas femininas floresçam, permitindo 

que as futuras gerações possam aprender não apenas sobre o que foi silenciado, mas sobre 

o que ainda pode ser renovado. As mulheres indígenas que escrevem nada mais são 

sementeiras de um futuro mais justo e verdadeiro através de suas literaturas. E mais nada. 



88 
 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2019. 64 p. 

ANDRADE FILHO, Manuel de. A história do Brasil indígena. São Paulo: Editora Ática, 
1993. 

ANDRADE, Mário. Macunaíma. São Paulo: Editora do Brasil, 1928. 

ANGATU, Casé. Nossas vidas se opõem ao capitalismo. Disponível 

em:  https://outraspalavras.net/blog/case-angatu-nossas-vidas-opoem-se-ao- 

capitalismo/. 

Acesso em: 31 jan. 2025. 

BANIWA, G. Movimentos e políticas indígenas no Brasil contemporâneo. Revista 

Tellus, 2007, p. 128. 

BISPO, Antônio dos Santos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: 

Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023. 

BOURDIEU, Pierre. A distinção: crítica social do julgamento. Tradução de Maria Teresa 

de Almeida. São Paulo: Edusp, 1996. 

BOURDIEU, Pierre. A escola conservadora: as desigualdades frente à escola e à cultura. 

In: NOGUEIRA, Maria Alice; CATANI, Afrânio. Escritos de educação. São Paulo: 

Vozes, 1998. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 

currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade do ensino sobre a história e culturas 

afro-brasileira. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 9 jan. 

2003. Seção 1, p. 1. 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 

currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade do ensino sobre a história e culturas 

afro-brasileira e indígena. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, 

DF, 10 mar. 2008. Seção 1, p. 1. 

BRASIL. Lei nº 12.024, de 23 de agosto de 2009. Institui o Programa Nacional do Livro 

Didático - PNLD, destinado à distribuição de livros didáticos para a educação básica. 

Diário Oficial da União, Brasília, 24 ago. 2009. Seção 1, p. 1. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2009/l12024.htm>. Acesso em: 31 jan. 2025. 

BRASIL. Ministério da Cultura. A carta de Pero Vaz de Caminha. Brasília: MEC, [s.d.]. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 

2018. 

CANDAU, Vera Maria. Diferenças, educação intercultural e decolonialidade: temas 

insurgentes. Revista Espaço do Currículo, João Pessoa, v. 13, n. Especial, p. 678-686, 

2020. Disponível em: <https://periodicos.ufpb.br/index.php/rec/article/view/54949>. 

Acesso em: 14 abr. 2024. DOI: 

ttps://doi.org/10.22478/ufpb.19831579.2020v13nEspecial.5494. 

CANDAU, Vera Maria; RUSSO, Júlia. A educação intercultural: 

sentidos e práticas. Rio de Janeiro: DP&A, 2011. 

https://outraspalavras.net/blog/case-angatu-nossas-vidas-opoem-se-ao-capitalismo/
https://outraspalavras.net/blog/case-angatu-nossas-vidas-opoem-se-ao-capitalismo/
https://outraspalavras.net/blog/case-angatu-nossas-vidas-opoem-se-ao-capitalismo/
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2009/l12024.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2009/l12024.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2009/l12024.htm
https://periodicos.ufpb.br/index.php/rec/article/view/54949
https://periodicos.ufpb.br/index.php/rec/article/view/54949
https://doi.org/10.22478/ufpb.1983-1579.2020v13nEspecial.54949
https://doi.org/10.22478/ufpb.1983-1579.2020v13nEspecial.54949


89 
 

COLLI, Isa. Descobertas de Inaiá. 1. ed. São Paulo: Colli Books, 2021. 

CÂNDIDO, Antônio. O direito à literatura e outros ensaios. Coimbra [Portugal]: Angelus 

Novus Editora, 2004. Acesso em: 30 jan. 2025. 

FANELLI, Giovana de Cássia Ramos. A lei 11.645/2008: a história de como a temática 

indígena passou a ser obrigatória nas escolas brasileiras. 1. ed. Curitiba-PR: Appris, 2021. 

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Tradução de Luiz Felipe Baierle. 2. ed. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel 

Ramalhete. 15. ed. Petrópolis: Vozes, 2009. 

FUNAI – FUNDAÇÃO NACIONAL DOS POVOS INDÍGENAS. Quem são. 2023. 

Disponível em: <https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/quem-sao>. Acesso 

em: 20 maio 2024. 

GRAÚNA, Graça. Contrapontos da literatura indígena contemporânea no Brasil. Belo 

Horizonte: Mazza, 2013. 

GUAJAJARA, Sônia. Discurso proferido na posse. Abril de 2024. 

KAMBEBA, Márcia. A educação escolar indígena: reflexões e práticas de educação entre 

os Kambeba. Manaus: Editora Valer, 2020. 

KAMBEBA, Márcia. Saberes da Floresta. Editora Jandaíra – Coleção Insurgências, 2020. 

KEME, Emil. Para que Abiayala viva, las Américas deben morir: Hacia una Indigeneidad 

transhemisférica. Native American and Indigenous Studies, v. 5, n. 1, p. 

21-41, 2018. Disponível em: https://muse- 

jhuedu.bris.idm.oclc.org/pub/23/article/704737/pdf. Acesso em: 20 dez. 2024. 

KRENAK, Ailton Alves Lacerda. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2020. 12 p. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 1. ed. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019. 

LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 107-130. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2021. 

MUNDURUKU, D. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro (1970-1990). 
São Paulo: Paulinas, 2012. 

ORLANDI, Eni Puccinelli. As formas do silêncio: no movimento dos sentidos. São Paulo: 

Unicamp, 2007. 

ORLANDI, Eni Pulcinelli. Terra à vista: discurso do confronto: velho e novo mundo. São 

Paulo: Cortez/ Campinas: Ed. da UNICAMP, 1990. 

PACHAMAMA, Aline. Boacé Uchô – A história está na terra. Pachamama Editora, 2021. 
PERES, J. S. D. Autoria e performance nas narrativas míticas indígenas Amondawa. 

2015. 99 f. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) – Programa de Pós-Graduação 

Mestrado Acadêmico em Estudos Literários (MEL), Fundação Universidade Federal de 

Rondônia (UNIR), Porto Velho, 2015. 

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São Paulo: Global, 2004. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/quem-sao
https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/quem-sao


90 
 

Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 107-130. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. 
São Paulo: Cortez, 2009. 

SANTOS, Boaventura de Sousa, 1998. La Globalización del derecho: los nuevos caminos 

de la regulación y la emancipación. Bogotá, Colombia: IlSA; Universidad Nacional de 

Colombia. [Acesso em 12 fev 2021]. Disponível em: 

http://www.boaventuradesousasantos.pt/media/La_globalizacion_del_derecho_Los_ 

nuevos_caminos_de_la_regulacion_y_la_emancipacion.pdf 

SOARES, A. M. P. dos S. . (2021). Mulheres Originárias: Reflexões com movimentos de 

indígenas mulheres sobre as existências e inexistências de feminismos indígenas. 

Cadernos De Campo (São Paulo - 1991), 30(2), e190396 

. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v30i2pe190396 

SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisa e povos indígenas. 

Curitiba-PR: Ed. UFPR, 2018. 239 p. 

SENADO FEDERAL. Manual de comunicação: O uso do termo "índio". Disponível em: 

https://www12.senado.leg.br/manualdecomunicacao/estilos/indio. Acesso em: 31 jan. 

2025. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e decolonialidade do poder: um pensamento e 

posicionamento "outro" a partir da diferença colonial. Revista Eletrônica da Faculdade de 

Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel), v. 05, n. 1, 2019. Disponível em: 

<https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/revistadireito/article/view/15002>. 

Acesso em: 15 abr. 2024. 

http://www.boaventuradesousasantos.pt/media/La_globalizacion_del_derecho_Los_
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v30i2pe190396
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v30i2pe190396
https://www12.senado.leg.br/manualdecomunicacao/estilos/indio
https://www12.senado.leg.br/manualdecomunicacao/estilos/indio
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/revistadireito/article/view/15002
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/revistadireito/article/view/15002
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/revistadireito/article/view/15002

	CAROLINA PONCIANO DA COSTA
	Adriana Carvalho Lopes
	AGRADECIMENTOS
	RESUMO
	ABSTRACT
	SUMÁRIO
	INTRODUÇÃO

	CAPÍTULO I – A lei 11.645/08
	1.1 Movimento indígena brasileiro até a lei 11.645/08
	1.2 Lei 11.645/08 e conteúdos indígenas para escola: entre a teoria e a prática

	CAPÍTULO II: O índio que silenciou o indígena
	2.1 A literatura no Brasil: uma herança colonial da linguagem
	2.2 Movimento Literário Indígena Contemporâneo

	CAPÍTULO III: O silêncio da escola sobre as obras de autoria indígena feminina
	3.1 O início da visibilidade das mulheres indígenas escritoras com Eliane Potiguara
	3.2 Escrita silenciosa: sobre mulheres indígenas que escrevem
	3.3 Uma análise sobre fragmentos escritos por mulheres indígenas e autorias femininas de literatura
	3.3.1 Fragmentos de “Coração na aldeia, pés no chão” por Auritha Tabajara
	3.3.4. Fragmento de “Saberes da Floresta” por Marcia Kambeba
	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	BIBLIOGRAFIA


