
 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, 

CONTEXTOS CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 
 

 
 

O DEVIR NEGRO COMO POSSIBILIDADE DE (RE)INVENTAR O MUNDO 
SEM RACISMO: LETRAMENTOS QUE ABALAM CERTEZAS E AMPLIAM 

SENTIDOS 
 
 
 

 
MARIA JOSÉ PIRES SIMÃO 

 
Sob a Orientação da Professora 

Adriana Lopes de Carvalho 
                            

 
 

Dissertação submetida como requisito 
parcial para obtenção do grau de Mestre 
em Educação, no Curso de Pós-Graduação 
em Educação, Contextos Contemporâneos 
e Demandas Populares, Área de 
Concentração em Educação, Contextos 
Contemporâneos e Demandas Populares. 

 
 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ 
Dezembro de 2023 



 

 

 

"O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de 
Financiamento 001” 
  
"This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001" 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Essa dissertação é dedicada a duas pessoas iluminadas que transbordam amor. A minha 

mãe que não está mais nesse plano terrestre, mas que assiste e vibra com minhas vitórias, 

e a meu irmão, Mário, que não largou a minha mão. Como é grande o meu amor por 

vocês.   

 

 

 



  AGRADECIMENTOS 

 

 

A fé de Exú. 

A coragem de Ogum. 

A prosperidade de Oxóssi. 

A sabedoria de Omulú. 

A alegria dos erês. 

A confiança e a força de Xangô. 

A revelação e o amor de Oxum. 

A esperança de Nanã Buruquê. 

A garra de Oyá. 

A cura de Ossain. 

O brilho de Logun Edé. 

A luz de Oxumaré. 

A serenidade de Yemanjá. 

A paz de Oxalá. 

 

 Minha gratidão a linda e potente rede de afeto que não me deixou desistir e que 

me incentivou com músicas, áudios, vídeos e puxões de orelha. Rede composta por 

pessoas que iluminam e dão razão a minha vida. Pessoas de antes, durante e depois do 

mestrado, que me enxergam como eu sou. Sou muito feliz por ter vocês como 

companheiros de jornada. Que possamos celebrar a vida juntes. Axé! 

  

   

 

 

  



RESUMO 

 

 

SIMÃO, Maria José Pires. O devir negro como possibilidade de (re)inventar o mundo 

sem Racismo: Letramentos que abalam certezas e ampliam sentidos.  2023. 96p. 

Dissertação (Mestrado em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas 

Populares). Instituto de Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 2023. 

 

Tendo em vista que o Racismo é uma construção social branca fundada na ideia 

de raça criada para segregar, hierarquizar e dominar, essa pesquisa está ancorada na 

análise de narrativas na perspectiva socioconstrucionista de Moita Lopes (2003) 

dialogando com os conceitos de discurso como prática social (Blommaert, 2005). 

Investigo como cinco professoras do Ensino Médio de uma unidade escolar do município 

de São Gonçalo, região metropolitana do Estado do Rio de Janeiro, pensam suas práticas 

de letramentos, quais os enfrentamentos cotidianos, as estratégias dessas professoras e a 

importância do letramento racial (Pinheiro, 2023), entendendo que o racismo precisa ser 

combatido, principalmente dentro do espaço escolar. Pensar em letramentos como 

ferramenta para reinventar o mundo a partir de África, tecendo redes de conhecimento 

que colaborem para a desconstrução de narrativas eurocêntricas, que possibilitem 

pertencer, habitar e criar um mundo para além da ideia de raça, respeito ao diferente e a 

pluralidade que Mbembe apresenta em Crítica da Razão Negra (Mbembe, 2022). Pensar 

práticas e metodologias que transformem, transbordem e promovam o pensamento crítico 

e a abertura de mundo. A pesquisa demonstra a necessidade de sair da zona do não ser e 

a importância que o giro epistêmico necessário, requer das professoras formação 

constante, diálogo entre os pares, escolas estruturadas e práticas pedagógicas alinhadas 

com a noção de humanidade que absorve o diverso. 

 

Palavras-chave: Educação pública. Práticas Pedagógicas. Letramentos do devir. 

Narrativas. Lei n.º 10.639/03. 

 

  



ABSTRACT 

 

SIMÃO, Maria José Pires.  The black becoming as a possibility of (re)inventing the 

world without racism: Literacies that shake certainties and expand meanings. 2023. 

96p. Dissertation (Master in Education, Contemporary Contexts and Popular Demands). 

Instituto de Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 2023. 

 

 

Considering that Racism is a white social construction founded on the idea of race 

created to segregate, hierarchize and dominate, this research is anchored in the analysis 

of Narratives from the socio-constructionist perspective of Moita Lopes (2003), 

dialoguing with the concepts of discourse as a social practice (Blommaert, 2005). 

Investigating how five high school teachers from a school unit in the city of São Gonçalo, 

metropolitan region of the State of Rio de Janeiro, think about their Literacy practices, 

what their daily confrontations are, the strategies of these teachers and the importance of 

Racial Literacy (Pinheiro, 2023), understanding that Racism needs to be combated, 

including within the school space. Thinking about Literacies as a tool to reinvent the 

world from Africa, weaving networks of knowledge that contribute to the deconstruction 

of Eurocentric Narratives and that reinforce the idea of resistance and black power, 

pointing out paths to the black becoming of the world that Mbembe presents in Critique 

of Razão Negra (Mbembe, 2022). Think about practices and methodologies that 

transform, overflow and promote critical thinking. The research demonstrates that the 

necessary epistemic turn requires constant training from teachers, dialogue between 

peers, structured schools and pedagogical practices approved with the dark becoming of 

the world. 

 

Keywords: Public education. Pedagogical practices. Literacies of becoming. Narratives. 

Law Nº. 10,639/03. 

  



SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ...........................................................................................................  09 

 

CAPÍTULO 1. LEVANTAMENTO DE ARTIGOS...................................................20  

 

CAPÍTULO 2. OS LETRAMENTOS ........................................................................ 28 

2.1 Os letramentos como práticas sociais ............................................................  28 

2.2 A importância do letramento racial ...............................................................  31 

 

CAPÍTULO 3. FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA ..................................................... 46 

 

CAPÍTULO 4. METODOLOGIA ............................................................................... 47 

4.1 As professoras ...................................................................................................47 

4.2 Os prints do vídeo  ............................................................................................49 

4.3        Análise das narrativas das professoras .......................................................... 52  

4.3.1 Nesta seção, trago a sequência de falas das professoras com relação à questão  

sobre quais as impressões do vídeo?  .................................................................. 53 

4.3.2  Nessa seção, trago a sequência das professoras com relação à temática apresentada  

no vídeo poder ser discutida em sala de aula e que estratégias cada uma utilizaria 

........................................................................................................................................ 57 

4.3.3 Nessa seção, apresento a sequência das narrativas das professoras sobre a  

possibilidade de pensar práticas de letramentos a partir do vídeo ..................... 63 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 70 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................  77 

 

ANEXOS   

ANEXO A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE): Professores ........ 82 

ANEXO B – Termo de Autorização ............................................................................... 84 

ANEXO C – Carta-convite ............................................................................................ 85  

ANEXO D – Vídeo problematizador: Deputado Renato Freitas é retirado de avião e  

           revistado, e acusa a Polícia Federal de Racismo ...................................... 86 

ANEXO E - As transcrições ........................................................................................... 87 



9 
 

INTRODUÇÃO 

 

 

Tem tentáculo pra preta de roupa mais cara 

Tem o que ataca o crespo e a pele retinta dela 

Tem um tentáculo que enrosca o corpo todo da negra 

De pele clara e atravessa o peito grande dela. 

Genocídio tem um tentáculo pra negra idosa 

Atravessada pela ideia de que aguenta tudo 

Tem um tentáculo pro preto que é porteiro e segurança 

Que por ter que trabalhar desde cedo não teve estudo 

Tem um tentáculo pro preto que ama estudar 

Mas não performa sua revolta “então parece afeminado” 

E tem pra aquele que vivendo intensamente a sua revolta 

Já acorda e espera ser exterminado. 

Tem um tentáculo pra preta que faz a sua faxina 

E tem pra aquela que já está fazendo o seu mestrado 

Essa metáfora do monstro nos ensina que não tem escapatória 

Pro racismo que é tão bem estruturado.  

Luciene Nascimento 

 

Essa dissertação é o resultado de reflexões sobre como o racismo se reinventa em 

nossa sociedade e contribui para a permanência das desigualdades sociais. Sou uma 

educadora da Educação Básica, em construção, que inspirada no poder das efabulações e 

no devir-negro de Mbembe, acredita na urgência de uma perspectiva epistemológica outra 

para orientar as ações pedagógicas nas escolas. Discutir o racismo sendo eu uma mulher 

branca, provocou meu entendimento e deslocamento do lugar que a   branquitude1 (Bento, 

2022) – entendido como sistema – me coloca, me permitindo conhecer outras 

epistemologias, entender outros contextos e ao fazer isso, eu me dispo, me revelo e 

percebo que apesar de trabalhar com perspectivas antirracistas, os questionamentos 

surgem e causam um desconforto. Ainda na discussão sobre branquitude, tive a 

oportunidade de ler a tese de Matute (2020) que trouxe contribuições importantes para 

essa dissertação por discutir, em sua tese, as diferentes opressões sofridas, dentre elas o 

racismo, por mulheres afro-peruanas relacionadas às questões de raça e gênero. Embora 

sua tese verse sobre as mulheres negras no Congresso, a autora discute como esses corpos 

não são pensados, inclusive por seus pares, como corpos que podem ocupar todos os 

                                                             
1 Cida Bento define como pacto de cumplicidade não verbalizado entre pessoas brancas, que visa manter 

seus privilégios. É claro que elas competem entre si, mas é uma competição entre segmentos que se 

consideram ‘iguais’ (Bento, 2022, p. 18). 



10 
 

espaços. Para Matute “as mulheres negras peruanas permanecem ausentes mesmo quando 

elas estão presentes.” (2020, p. 114). As desigualdades sociais, o machismo, o 

patriarcado, o eurocentrismo peruano também estão presentes no Brasil. Se no Peru “a 

branquitude ainda está no topo da hierarquia social e racial” (2020, p.115), percebo 

afinidades e proximidades com nossa realidade. Avançando na leitura da tese, Matute só 

reforçou a importância de acabar com as desigualdades sociais provocadas pelo racismo 

seja em que contexto for. 

Ao longo dos 20 anos de profissão, muitas foram as experiências/enfrentamentos 

tendo o racismo -  ideologia essencialista que que postula a divisão da humanidade em 

grandes grupos chamados raças contrastadas que têm características físicas hereditárias 

comuns, sendo estas últimas suporte das características psicológicas, morais, intelectuais 

e estéticas que se situam numa escala de valores desiguais [...] O racismo é uma crença 

na existência das raças naturalmente hierarquizadas pela relação intrínseca entre o físico 

e o moral, o físico e o intelecto, o físico e o cultural. O racista cria a raça no sentido 

sociológico, ou seja, a raça no imaginário do racista não é exclusivamente um grupo 

definido pelos traços físicos (Munanga, 2016, p. 24) – que se reinventa diariamente - é 

estar preparado para os atravessamentos que ele provoca.  

Essa dissertação foi um desafio para essa pesquisadora porque na busca por outros 

referenciais, tive acesso a textos que faziam críticas ao eurocentrismo e sua narrativa 

colonial que não valorizam outras epistemes. Não havia pensado criticamente sobre isso 

até porque minha geração foi forjada nos grandes feitos europeus - reconheço a 

importância das contribuições dos pensadores europeus e faço o exercício de negar o 

eurocentrismo. Compreender que existem outras formas de produção de saberes foi mister 

para compreender como raça e racismo estruturam nossa sociedade e como contribuem 

para as desigualdades sociais e subalternização de alguns grupos.  

Nesse sentido, busquei nos texto de Aníbal Quijano, Walter Mignolo, Ramón 

Grosfoguel, Nelson Maldonado-Torres, Edgardo Lander construir um arcabouço teórico 

que pudesse ajudar a compreender e refletir sobre o mundo contemporâneo na perspectiva 

negra apresentada por Mbembe (2022) em a Crítica da Razão Negra, livro que discute as 

(im)possibilidades de efabular, o devir-negro e aponta para a necessidade de descontruir 

a visão do negro tão sedimentada no sistema colonial e escravista. A partir das leituras, 

passei a ter um cuidado maior com o que eu falo, de quem eu falo e de onde eu falo porque 

o legado do colonialismo ainda se faz presente em nossa sociedade, assim como a 

resistência e a luta de grupos marginalizados contra essa realidade. 



11 
 

Talvez por ser professora de Língua Portuguesa e Literatura estar nesse 

movimento de reconhecer, tomar consciência da necessidade de tirar a centralidade das 

produções canônicas, e por entender que a Literatura amplia o olhar e é necessária para 

compreender o mundo, tenha escolhido o poema Lucidez por ter relação direta com a 

temática desta dissertação. Discutir as questões raciais com estudantes do Ensino Médio, 

estimulá-los a pensar para além do que está escrito. Se fossem pensar, unicamente, no 

significado da palavra lucidez, diriam que é o estado da pessoa que compreende bem, que 

expressa suas ideias com clareza; que há excesso de luz; atributo daquilo que é inteligível. 

Mas, a intenção do poema não é essa. E nem a minha.  

Ao avançar a leitura do poema, a palavra tentáculo aparece e vem compondo o 

poema com uma sutileza incrível. Ela me fez pensar num polvo gigante (o racismo) e 

como os tentáculos (as reinvenções do racismo) atuam na sociedade. E foi por esse 

caminho que iniciei a aula de Literatura com a turma do 1º ano do Ensino Médio do 

Colégio Estadual Santos Dias (CESD), e os estudantes entenderam a proposta da 

discussão. Quem são atingidos pelos tentáculos do racismo? Que estratégias utilizar para 

combater esse polvo que se apresenta diariamente? 

Entendo que apesar dos dispositivos legais existentes (a Constituição Federal de 

1988 (Brasil, 1988), a Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) e a Lei n.º 11.645/08 (Brasil, 

2008)), o racismo ainda precisa ser combatido diariamente. É verdade que demos passos 

importantes, mas ainda assim observo as infinitas notícias sobre o racismo invadirem as 

redes sociais e as salas de aula. Enquanto educadora, observo o trabalho exaustivo de 

alguns colegas em discutirem com seus pares e estudantes esse tema e outros também 

relevantes e que são esquecidos e apagados dos currículos. Pensar ações pedagógicas 

como letramentos antirracistas é urgente. Potências como Conceição Evaristo, Jarrid 

Arraes, Geni Guimarães, Rute Guimarães, Lélia Gonzalez, Beatriz Nascimento, Otávio 

Jr., Cuti, Sérgio Vaz2 e tantos outros que precisam ser apresentados e discutidos em sala 

de aula. Potências que sustentam práticas, ampliam o olhar e que ressignificam as 

experiências de indivíduos negros.  

Discutir as questões raciais no Brasil, requer entender os conceitos de raça – “ não 

é uma realidade biológica, mas sim apenas um conceito, aliás, cientificamente inoperante, 

para explicar a diversidade humana e para dividi-la em raças estanques. Ou seja, 

                                                             
2 Em 04 de outubro de 2021, a juíza Karla Aveline de Oliveira, que atua na 4ª Vara do Juizado da Infância 

e Juventude de Porto Alegre (RS), citou em sentença a poesia A vida é Loka. 



12 
 

biologicamente e cientificamente, as raças não existem” (Munanga, 2016, p. 21) - racismo 

e democracia racial – [...] erigiu-se no Brasil o conceito de democracia racial; segundo 

esta, pretos e brancos convivem harmoniosamente, desfrutando iguais oportunidades de 

existência. [...]A existência dessa pretendida igualdade racial constitui o ‘maior motivo 

de orgulho nacional’ [...] No entanto, devemos compreender democracia racial como 

significando a metáfora perfeita para designar o racismo estilo brasileiro: não tão óbvio 

como o racismo dos Estados Unidos e nem legalizado qual o apartheid da África do Sul, 

mas eficazmente institucionalizado nos níveis oficiais de governo assim como difuso no 

tecido social, psicológico, econômico, político e cultural da sociedade do país” 

(Nascimento, 2016, p. 41-92) a partir dos Movimentos Negros que redefinem a questão 

racial e social na sociedade brasileira.  

Em outras palavras, raça não como conceito biológico no contexto de dominação, 

mas com atribuição política reconhecendo as dimensões histórica e cultural (Munanga, 

2016); racismo como uma ação resultante do pensamento de que existem raças superiores 

e inferiores e democracia racial construída a partir da ideia de harmonia racial entre 

negros e brancos (Nascimento, 2016). Ainda encontramos esses conceitos cristalizados 

nos discursos atuais, principalmente nas redes sociais. 

Essa dissertação investiga práticas de Letramentos em uma unidade escolar da 

rede pública do município de São Gonçalo que atende, em sua maioria, estudantes 

provenientes das favelas Complexo da Coruja, Zumbi, Feijão, Martins, dentre outras.  

Neste sentido, é indispensável discutir a relação entre juventude, território e cultura 

levando em consideração a pluralidade de existências na cidade; discutir as relações 

estabelecidas entre os territórios populares e seus moradores e pensar práticas de 

letramentos de jovens periféricos que atravessam suas variadas formas de existência, 

repertórios e sua linguagem que, normalmente, são classificados como incorretas.  

A unidade de educação básica pesquisada oferece o Ensino Fundamental e Ensino 

Médio na segunda maior cidade em quantidade de habitantes do Estado do Rio de Janeiro, 

mas o recorte desta pesquisa está no Ensino Médio. Está localizada num bairro que fica 

próximo a Niterói, portanto, recebe estudantes dos dois municípios. Cabe destacar, que a 

unidade escolar está situada em Neves, 4º Distrito de São Gonçalo, segundo o Mapa da 

pobreza e desigualdade – municípios brasileiros (BGE), a incidência de pobreza no 

município é de 39,86%, sendo o rendimento nominal mensal per capita de 34,5% da 

população de São Gonçalo restrito a até 1⁄2 salário-mínimo.  



13 
 

No capítulo 1, apresento um levantamento de artigos a partir da análise realizada 

em quatro revistas científicas Qualis A, entre 2016 e 2021, sobre as questões raciais na 

educação. Para refinar a pesquisa, utilizei como palavras-chave: Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 

2003); Currículo; Formação docente; Relações étnico-raciais; Letramento. As revistas 

pesquisadas foram: Educar em Revista, Educação em Revista, Educação e Realidade e 

Currículo Sem-fronteiras. Apesar da Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) e da Lei n.º 

11.645/08 (Brasil, 2008), observo a ausência de Narrativas sobre práticas de Letramentos 

Afroindígenas nessas publicações, o que reforça o silenciamento e subjugação que 

historicamente marcaram o campo das relações étnico raciais. Reconheço que em 

inúmeras experiências pelo país, a atuação de docentes, mesmo que isoladas, sem suporte 

de material didático e paradidático ou de gestão pedagógica, tem sido uma barreira 

imposta ao tratar de narrativas literárias dos grupos silenciados há tempos. 

Esse levantamento mostra que apesar da temática ser relevante, os estudos no 

campo das relações raciais avançam, mas num ritmo mais lento, principalmente, no 

contexto educacional. Como pensar uma educação que tem a ausência e representação 

negra (seja nos Livros Didáticos ou outros materiais) apresentada de maneira negativa? 

O desafio está em romper com essa tentativa de silenciamento apontada na revisão, 

incentivando e valorizando às produções de intelectuais negros e refletindo com os 

professores a importância de mudar o olhar centrado na epistemologia3 canônica, para 

epistemologias outras.  

Das publicações encontradas, divididas entre artigos, resenhas, entrevistas, 

traduções e documentos entre os anos de 2016 e 2021, dos 1.651 textos, apenas 124 

abordaram não só a questão étnico-racial, mas os variados temas relacionados à educação. 

Vale enfatizar que o Portal Geledês em novembro de 2023, em seu curso multimídia, 

apresentou o resultado da pesquisa sobre “Qual é o topo para a população negra?”. Dentre 

tantas informações impactantes, compartilho experiências de jovens negros que 

subvertem a lógica racista da nossa sociedade. Fechando o capítulo, uma publicação no 

instagram, que reforça a importância da representatividade e de ocupar espaços de 

destaque. 

No capítulo 2, apresento os letramentos na perspectiva de Rojo (2009, p. 98) como 

“práticas sociais de linguagem que envolvem a escrita de uma ou de outra maneira, sejam 

                                                             
3 É uma área da filosofia que se dedica à compreensão dos processos de produção de conhecimento 

(Pinheiro, 2023, p. 29). 



14 
 

eles valorizados ou não valorizados, locais ou globais”. Nossas práticas de linguagem 

cotidianas são carregadas de subjetividades, experiências linguísticas, sociais, culturais, 

estéticas e religiosas que privilegiam as pessoas bancas, tidas como universais, válidas e 

inferiorizam as experiências de populações negras e indígenas. As práticas de letramentos 

buscam colaborar com a luta antirracista a partir de diferentes ferramentas pedagógicas. 

Têm como finalidade ajudar a perceber como raça e racismo estão presentes no nosso 

cotidiano.  

Os letramentos são recursos para perceber, analisar e contestar os racismos e, por 

isso, estão comprometidos com os princípios democráticos, com a igualdade racial e com 

uma educação linguística comprometida com a criticidade. A mobilização é de todos os 

envolvidos no contexto escolar porque o racismo está estruturado na sociedade e precisa 

ser combatido. Assim sendo, os letramentos contribuem para o conhecimento teórico 

sobre a história do Brasil que foi ocultada.  

Ainda nesse capítulo, apresento o conceito de Letramento Racial4 (Pinheiro, 

2023), pois a partir dele podemos pensar uma escola capaz de combater o Racismo e 

promover práticas pedagógicas que corroborem para a igualdade racial, discutam 

estratégias para enfrentar o racismo. A Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) e a Lei n.º 

11.645/08 (Brasil, 2008) reposicionam o negro e o indígena no mundo da educação, o que 

implica rever conteúdos, práticas, materiais pedagógicos, conceitos e paradigmas. 

Transformar a forma como as escolas executam as relações raciais em seu cotidiano. 

Transversalizar a discussão; interferir nos saberes que interferem decisivamente na 

formação das personalidades; visões de mundo e códigos comportamentais. Como o 

indivíduo se vê e vê o mundo.  

 

[...] as Narrativas contidas no currículo trazem embutidas noções sobre quais 

grupos sociais podem representar a si e aos outros e quais grupos sociais podem 
apenas ser representados ou até mesmo serem totalmente excluídos de 

qualquer representação. Elas, além disso, representam os diferentes grupos 

sociais de forma diferente: enquanto as formas de vida e a cultura de alguns 

grupos são valorizadas e instituídas como cânone, as de outros são 

desvalorizadas e proscritas. Assim, as Narrativas do currículo contam histórias 

que fixam noções particulares de gênero, raça, classe – noções que acabam 

também nos fixando em posições muito particulares ao longo desses eixos (de 

autoridade) (Silva, 1995, p. 195). 

  

                                                             
4 Conceito apresentado pela Professora Doutora Bárbara Carine Soares Pinheiro no Curso Letramento 

Racial (2023). “É compreender os signos sociais que são gerados a partir dos dispositivos da hierarquização 

das raças. Não existe possibilidade de olhar o mundo sem letramento racial porque isso seria ignorar o 

mundo, ignorar o outro, ignorar as relações que somos submetidos (profissional, acadêmico, fraternal) que 

são atravessadas pelo letramento racial. Ler a sociedade e ir além. O que pode ser feito a partir do letramento 

racial? A sensibilização das pessoas brancas não é suficiente, mas o agir é um caminho”.  



15 
 

Como já mencionado, é necessário rever o currículo, práticas e ações pedagógicas 

para que outras narrativas possam ser contadas. Acredito que os letramentos são 

ferramentas que ajudam a pensar como a ideia do negro foi construída a partir do olhar 

do colonizador e como o colonizado se enxerga nessa relação antagônica. Os letramentos 

denunciam o colonialismo, que está vinculado ao racismo, e suas consequências na 

construção de identidades em devir, isto é, identidades que estão a caminho, em 

construção, inacabadas. Para Mbembe (2022), o devir-negro é pensar o mundo para além 

da raça. Seu projeto utópico e emancipatório está relacionado ao debate sobre a diferença 

no que ele chama de abertura de mundo. Estar no mundo, criar o mundo, habitar o mundo 

superando essa ideia de raça. É possível para o negro efabular numa sociedade racista 

como a nossa? É possível construir políticas públicas de reparação, restituição e justiça 

para o negro?    

No capítulo 3, apresento a fundamentação teórica com os conceitos cunhados por 

Mbembe (2021), Necropolítica e o devir-negro do mundo. Pensamos a educação numa 

perspectiva que resgate e valorize a memória e a história do negro (recorte dessa pesquisa) 

é imprescindível porque, sistematicamente, vem sendo apagada. Sendo assim, é possível 

o negro efabular um futuro? E qual seria o caráter desse futuro? Pensar letramentos a 

partir de África como agenda política mundial, reinventando o mundo com as 

experiências desse continente, é um caminho possível e esperado. Entretanto, precisamos 

nos apropriar de conceitos, desconstruir paradigmas e ter como objetivo a constante 

formação para que não caiamos nas armadilhas cotidianas do racismo.  

Sendo um espaço de pesquisa, articulação de práticas e ações pedagógicas que 

reconhecem a interseccionalidade entre raça, gênero e classe social como caminho para a 

construção de uma educação numa perspectiva crítica e emancipatória dos sujeitos. A 

pesquisa não se limita a coletar dados, mas a entender quem são os sujeitos que dela 

participam, a estabelecer uma relação linear entre a pesquisadora e as professoras, 

entendendo que a escola é o espaço de múltiplas construções e interpretações do mundo. 

No capítulo 4, trago a análise das narrativas tal como é feita no campo da 

Linguística Aplicada Contemporânea (Cabral, Biar, 2015), dialogando com os conceitos 

de discurso como prática social (Blommaert, 2005). As narrativas aqui apresentadas são 

resultado de conversas realizadas com cinco professoras do componente curricular 

Língua Portuguesa e Literaturas da unidade escolar pesquisada. Essas ocorreram 

individualmente e seguiram um roteiro para facilitar a discussão sobre a temática. Todas 

as professoras receberam, por whatsapp, uma carta-convite com as orientações (ANEXO 



16 
 

C) e o link do vídeo para assistirem e responderem as perguntas sobre o mesmo (ANEXO 

D).  

O vídeo retrata a abordagem feita ao deputado Renato Freitas, em maio 2023, no 

aeroporto de Foz do Iguaçu. Os funcionários da Polícia Federal foram acionados pelos 

Agentes de Proteção da Aviação Civil, no qual foram questionados quanto ao motivo da 

inspeção. A Polícia Federal informou que a escolha foi aleatória e que precisava 

inspecionar também a bagagem do deputado. É possível observar no vídeo que apenas o 

deputado foi ‘escolhido’ para a inspeção. Todos os passageiros aguardam a finalização e 

tecem comentários sobre o ocorrido.  

Este vídeo foi postado nas redes sociais e, dentre tantos que, diariamente, são 

apresentados na grande mídia, este possibilita uma discussão mais profunda sobre as 

abordagens sofridas por um grupo específico. Na verdade, analisar como a linguagem 

pode impactar, sustentar um discurso cujos efeitos estejam relacionados às relações de 

poder estabelecidas entre as pessoas, grupos e sociedades. Para Blommaert (2005, p. 3), 

“o discurso é linguagem em ação e a sua investigação requer atenção tanto a linguagem 

quanto a ação”. De acordo com o autor:  

O discurso compreende todas as formas de atividade humana semiótica 

significativa, vista em relação com padrões de desenvolvimento sociais, 

culturais e históricos de utilização. O discurso é um dos nomes possíveis que 

podemos dar, e eu sigo Michel Foucault nesse sentido. O que é tradicionalmente 

entendido como linguagem é apenas uma das suas manifestações; todos os tipos 

de ‘sinalização’ semiótica realizada por meio de objetos, atributos ou atividades 

podem e devem também ser incluídos, uma vez que constituem normalmente a 

parte de ‘ação’ da linguagem em ação. O que conta é a forma como esses 

instrumentos semióticos são efetivamente utilizados e como começam a tornar-

se significativos no contexto mais vasto (Blommaert, 2005, p. 3). 

 

O vídeo viralizou nas redes sociais e gerou comentários não só positivos, mas 

também negativos quanto à temática em questão, o racismo. Foi utilizado como 

ferramenta para investigar como as professoras compreendem a construção de 

significados e sentidos apresentadas no vídeo, provocar a reflexão sobre as dificuldades 

e enfrentamentos na escola e os entraves que enfrentam no diálogo com os estudantes que 

estão inseridos numa sociedade que tem o racismo como um elemento estruturante.  

O discurso é importante para as pessoas? Sim, é importante, e a prova mais clara 

disso é o simples facto de o utilizarmos constantemente. Já foi dito vezes sem 

conta: o uso da linguagem e de outros símbolos com significado é 



17 
 

provavelmente o que nos distingue das outras espécies e o que explica as formas 

peculiares de viver em conjunto a que chamamos sociedade ou comunidade. 

Não existe um uso ‘não social’ do discurso, tal como não existe um uso ‘não 

cultural’ ou ‘não histórico’ do mesmo. O que nos preocupa aqui é a forma como 

o discurso pode tornar-se um local de diferenças sociais significativas, de 

conflito e de luta, e como isso resulta em todos os tipos de efeitos sócio-

estruturais  

(Blomaaert, 2005, p. 4) 

 

Ao assistir ao vídeo com o parlamentar sofrendo racismo, podemos refletir como 

o passado escravocrata insiste em silenciar, apagar e impossibilitar a construção de 

políticas públicas que combatam, efetivamente, o racismo. Ainda hoje o discurso, 

utilizando da linguagem, reforça a ideia de não pertencimento de grupos marginalizados 

e que resistem para não serem apagados ou silenciados. Nossa sociedade é racializada e 

tenta retirar as pessoas negras do lugar de conhecimento, da intelectualidade e esvaziá-

las da sua própria história, mantendo a ideia de raça pautada na  

 

Colonialidade do Poder, construto central para a compreensão do lugar 

atribuído às populações colonizadas no sistema mundo 

moderno/colonial/capitalista emergente a partir do século XVI. De maneira 

geral, a racialização hierarquizada é constitutiva das relações de poder e 

dominação estabelecidas desde o início do colonialismo na América (Melo; 

Jesus, 2022, p. 36). 

 

Nesses atravessamentos é possível ouvir a voz de quem tenta silenciar. E o que 

fazemos quando ouvimos essa voz que grita as desigualdades, as relações de poder e seus 

efeitos na sociedade, para se fazer entender e ter o direito de existir? E nós, professoras, 

como nos constituímos e reconhecemos a identidade do outro, dos nossos estudantes? 

Segui os passos de Moita Lopes (2002, p. 16-17) que nos alerta que “[...] nas práticas 

discursivas situadas na escola, aprendemos a nos constituir como seres sociais [...] 

estudantes em aulas de leitura, partindo, portanto, de uma relação intrínseca entre 

letramento e identidade social”.  

Reconhecendo o poder da ‘língua’, pois “o que os opressores fazem com ela 

[língua], como eles a moldam para se tornar um território que limita e define, como eles 

fazem dela uma arma que pode envergonhar, humilhar, colonizar” (hooks, 2008, p. 858), 

a partir do vídeo assistido foi possível analisar a realidade social em que estamos inseridos 

e como lidamos com as desigualdades sociais dentro do espaço escolar, além de entender 



18 
 

o ponto de vista da pesquisadora e das professoras frente às questões abordadas no vídeo, 

o posicionamento ético, político e ideológico assumido nas práticas pedagógicas. 

Corroboro com a provocação de Mignolo (2008) com a ideia de ‘desobediência 

epistêmica’ como ferramenta para libertar mentes e corpos do colonialismo. E, trago 

Fanon (2008) para a pontuar o racismo e o colonialismo, a seguir: 

 

Deveriam ser entendidos como modos socialmente gerados de ver o mundo e 

viver nele. Isso significa, por exemplo, que os negros são construídos como 

negros. [...] Para entender como tais construções ocorrem, o caminho lógico é 

examinar a linguagem, na medida em que é através dela que criamos e 

vivenciamos os significados. Na linguagem está a promessa do 

reconhecimento; dominar a linguagem, um certo idioma, é assumir a 

identidade da cultura (Fanon, 2008, p. 15). 

 

Ainda neste capítulo, ancorada na análise das narrativas (Moita Lopes, 2003), 

investigo o como as professoras de Língua Portuguesa e de Literatura da unidade escolar 

do município de São Gonçalo, região metropolitana do Estado do Rio de Janeiro, pensam 

suas práticas de letramentos antirracistas, quais os enfrentamentos cotidianos e as 

estratégias desses professores e o que entendem por letramento racial (Pinheiro, 2023).  

Investigar como as professoras elaboram sua prática pedagógica num mundo globalizado 

onde a ideia de raça incide sobre o lugar do negro na sociedade. Que práticas de 

letramentos utilizam em sala de aula, entendendo a importância de uma educação 

antirracistas e o mapeamento de práticas de letramentos e os sujeitos que atuam 

pedagogicamente com este desafio na escola. A escola precisa acolher a pluralidade de 

sujeitos e culturas e, portanto, de resistência ao modelo eurocêntrico (a Europa como o 

berço da civilização) que ainda hoje prevalece. Segundo Nascimento (2016):  

 

Desde os primeiros tempos da vida nacional aos dias de hoje, o privilégio de 

decidir tem ficado unicamente nas mãos dos propagadores e beneficiários do 

mito da “Democracia Racial”. Uma “Democracia cuja artificiosidade se expõe 
para quem quiser ver; só um dos elementos que a constituem detém todo o 

poder em todos os níveis político-econômico-sociais: o branco. Os brancos 

controlam os meios de disseminar as informações; o aparelho educacional; eles 

formulam os conceitos, as armas e os valores do país (Nascimento, 2016, p. 

54). 

 

A escola deveria ser um espaço que prestigie as produções de saberes 

comprometida com práticas pedagógicas que não reproduzam as relações de hierarquia 

de gênero, classe e raça, e entendendo que para se construir uma educação libertadora, é 

preciso comprometimento com a superação das desigualdades sociais. Para além de 

enfrentar o racismo, é necessário promover o reconhecimento das agências dos grupos 



19 
 

marginalizados. hooks (2017) chama atenção para o enfrentamento das desigualdades 

étnico-raciais e de como é importante a transformação em sujeitos melhores. 

Contudo, observo que esse espaço, a escola, ainda é atravessado pelo racismo 

estrutural e os estudantes negros enfrentam a inferiorização e marginalização com a 

permanência de um currículo racializado. O trabalho pedagógico é atravessado por 

questões sociais, políticas, econômicas e culturais e a escola deveria ser o espaço de 

circulação de ideias que combatam o racismo. Portanto, pensar práticas de letramentos 

antirracistas é indispensável se queremos uma sociedade mais acolhedora. A pesquisa 

demonstra que o caminho está em construção e que é necessário e urgente que todo o 

corpo docente participe de formações e ‘capacitações’ permanentes para dirimir o 

racismo. 

 

 

  



20 
 

CAPÍTULO 1. LEVANTAMENTO DE ARTIGOS 

 

 

O mundo é nosso 

Homem negro, inferno branco, tipo Tarantino 

Homem branco, inferno banto, tipo tá tirano 

Os menor tá desesperado, tipo atirando 

Eu querendo salvar o mundo, ela pergunta: Tá zuando? 

É que as ruas me lembram Massacre da Serra Elétrica 

Eles tentam roubar, é o massacre da cerca elétrica 

E o rap preocupa com povo ou preocupa com a métrica 

Mas os tentáculos do polvo é o que vai te afundar 

E o olho que me julga precisa fazer regime 

Ou algum de nós dois vai estar lá na cena do crime 

E eu só querendo eu e minha mina na fila do cine 

Vendo o filme da minha vitória 

Sou da sua raça, mano, é a nossa vitória 

Já foram farsa, vamo, contar nossa história 

Quilombos, favelas, no futuro seremos reis, Charles 

Seremos a negra mais linda desse baile, charme 

A negra velha mais sábia, crianças a chave 

Eles são cadeados, já foram corrente, sabe? 

O lado negro da força, mato com meu sabre 

Te corto com meu saber [...] 

Djonga 

 

Esse trecho da música O mundo é nosso, de Gustavo Pereira Marques, mais 

conhecido como Djonga, o rapper, escritor e compositor traz elementos que se 

relacionam com a temática desta pesquisa. Será que o mundo é nosso mesmo? Quem é 

esse nosso? O rap, essa mistura de ritmo e poesia, traz uma crítica social e política, 

apresentando os obstáculos enfrentados por uma parcela da população marginalizada, 

excluída e negra. O poema Lucidez trazido como epígrafe da introdução e o rap O mundo 

é nosso que abre esse capítulo dialogam sobre os tentáculos existentes e que precisam ser 

destruídos. Gêneros diferentes, mas com o mesmo propósito: combater o racismo. 



21 
 

Se o mundo é nosso, e isso deveria significar que é de todos, por que encontramos 

poucas produções sobre a temática racial? É fato que houve um aumento, mas não 

significativo, observado na revisão da literatura que apresento neste capítulo.  A pesquisa5 

realizada em quatro revistas Capes A1, a saber:  Educar em Revista, Educação em 

Revista, Educação e Realidade e a Currículo sem Fronteiras. Entre 2016 e 2021, foram 

publicados 1.651 artigos, sendo 124 abordando a temática Étnico-Racial. Como critério 

de busca, selecionei os seguintes itens: o título, as palavras-chave (Lei n.º 10.639/03 

(Brasil, 2003); Currículo; Formação docente; Relações étnico-raciais; Letramento) e os 

resumos para efeito do levantamento. Destaca-se os 15 artigos em outros idiomas sobre 

as questões étnico-raciais. 

Analisando as revistas, percebe-se que apesar de quase duas décadas após a 

promulgação da Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003), ainda não encontramos, como 

deveriamos, uma vasta publicação de autoria negra nas escolas. Sabemos que a 

Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988), prevê a promoção da igualdade, da equidade 

e da defesa dos direitos humanos. Além de garantir direito à Educação para todos. 

Entretanto, sabemos também que grande parte da população, em especial a população 

negra, foi privada do processo educacional ou estava em espaços precarizados.  

 No levantamento realizado, foi possível identificar muitas experiências da atuação 

dos docentes pelo país, mesmo que isoladas, sem suporte de material didático e 

paradidático deixaram evidente o quanto a universalização do saber destaca a existência 

do corpo branco. O que reforça a importância em desconstruir o mito da democracia 

racial, utilizado como estratégia discursiva e manutenção das violências simbólicas e 

estruturais, em que o Estado elimina o corpo negro e indígena: a necropolítica6. Essa 

política é responsável pela evasão escolar, por exemplo, quando se tem uma cor que é 

antagônica a cor das profissões consideradas de maior prestígio social.  

 É necessário refletir de forma crítica, social e política a temática racial, pois 

percebem-se obstáculos pedagógicos e epistemológicos que atravessam o sistema 

educacional. Transgredir as experiências de sofrimento e dor, transformando-as em 

                                                             
5 Atividade solicitada como trabalho final da disciplina Educação Brasileira e Contemporaneidade 

ministrada pela Professora Doutora Flávia Miller Naethe Motta.  
6 Conceito cunhado por Mbembe que “o poder e a capacidade de ditar quem pode viver e quem deve morrer. 

Por isso, matar ou deixar viver constituem os limites da soberania, seus atributos fundamentais Ser soberano 

é exercer controle sobre a mortalidade e definir a vida como implantação e manifestação de poder” 

(Mbembe, 2018, p. 5). 



22 
 

possibilidades de justiça social, em potências. Compreender que o processo de 

aprendizagem não é homogêneo e não pode ser excludente.  

 Segundo o levantamento realizado para essa dissertação, a tabela 1 demonstra o 

quantitativo de publicações anuais de cada revista analisada. As publicações encontradas, 

divididas entre artigos, resenhas, entrevistas, traduções e documentos entre os anos de 

2016 e 2021, temos 1.651, sendo 124 abordando não só a questão étnico-racial, mas os 

variados temas relacionados à educação.  

 

Revistas 2016 2017 2108 2019 2020 2021 Total 

Currículo Sem Fronteira 36 45 54 64 54 45 298 

Educar em Revista 76 121 112 112 78 103 602 

Educação em Revista 62 24 30 41 151 58 366 

Educação e Realidade 70 75 83 63 63 31 385 

Tabela 1. Quantitativo de publicações anuais de cada revista analisada abordando  

    questões étnico-racial e educação. 

  

A partir da tabela 1, podemos constatar que entre os anos de 2018 e 2020, tivemos 

um aumento significativo de produções de artigos com temas relacionados à educação e, 

nos anos de 2020 e 2021, por conta da Pandemia covid-19, a temática ficou concentrada 

na questão da educação virtual.  

As publicações sobre questões étnico-raciais apresentaram um decréscimo 

significativo, no mesmo período. Importante refletir a partir desse levantamento que, 

apesar da Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) e da Lei n.º 11.645/08 (Brasil, 2008), ainda 

encontramos dificuldade na implementação das Leis. Retomo o diálogo da importância 

da educação das relações étnico-raciais e na prática pedagógica. Uma vez que: 

 

Para que a escola consiga avançar na relação entre saberes escolares, realidade 

social, diversidade étnico-cultural é preciso que os(as) educadores(as) 

compreendam que o processo educacional também é formado por dimensões 

como a ética, as identidades culturais, a diversidade, a sexualidade, a cultura, 

as relações raciais, entre outras. E trabalhar com essas dimensões não significa 

transformá-las em conteúdos escolares ou temas transversais, mas terá 

sensibilidade para perceber como esses processos constituintes da nossa 

formação humana se manifestam na nossa vida e no próprio cotidiano escolar. 

Dessa maneira, poderemos construir coletivamente novas formas de 

convivência e de respeito entre professores, alunos e comunidades. É preciso 
cada vez mais que a escola se conscientize que de que ela existe para atender 

a sociedade na qual está inserida e não aos órgãos governamentais ou aos 

desejos dos educadores (Gomes; Jesus, 2013, p. 149). 

 

O levantamento aponta para a importância da implementação das leis no espaço 

escolar, em ações pedagógicas que prezam a diversidade cultural. Debater a educação em 

ambientes formais de ensino é um assunto de importante relevância para repensarmos a 



23 
 

finalidade social da escola, pois a partir dela é possível refletir e identificar qual é o papel, 

ou quais são os papéis, que os docentes devem cumprir no processo de formação humana 

e desenvolvimento global, pleno. 

 Cabe ressaltar a importância em se construir uma educação transversal com 

epistemes que favoreçam aprendizagens e ensinos de modo transgressor e que preze por 

uma educação como prática de liberdade. Para hooks (2020) é mister que educadores e 

educadoras compreendam a necessidade de reeducação:  

 

[...] está claro que uma das principais razões por que não sofremos uma de 

valores é que a cultura de dominação necessariamente promove os vícios da 

mentira e da negação [...] Quando se acrescentam a isso as onipresentes 
suposições de que os negros, as mulheres brancas e outras minorias estão 

tirando os empregos dos homens brancos, e de que as pessoas são pobres e 

desempregadas porque querem, fica mais do que evidente que a crise 

contemporânea é criada em parte por uma falta de acesso significativo à 

verdade. Ou seja: não somente se apresentam inverdades às pessoas como 

também essas inverdades são apresentadas de uma forma que as habilita a ser 

comunicadas do modo mais eficaz (hooks, 2020, p. 44-45). 

 

Na tabela 2, observamos que as discussões sobre a temática giraram em torno dos 

desafios e perspectivas das práticas da educação para/das relações étnico-raciais, 

buscando proporcionar analisá-los em relação a diferentes contextos e realidades 

escolares e, quanto a aplicabilidade da Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) e da Lei n.º 

11.645/08 (Brasil, 2008), perpassando por aspectos teóricos-metodológicos, diferentes 

maneiras de abordagens, estratégias de atuação e a formação docente, colocando em voga 

os limites e possibilidades da superação da discriminação, das desigualdades e do 

silenciamento, onde seus autores nos convidam a leitura.  

 

Revistas 2016 2017 2108 2019 2020 2021 Total 

Currículo Sem Fronteira 0 2 4 19 2 2 29 

Educar em Revista 5 4 14 6 11 14 54 

Educação em Revista 1 0 1 4 8 1 15 

Educação e Realidade 2 10 3 9 1 1 26 

Tabela 2. Quantitativo de publicações anuais de cada revista analisada abordando  

    desafios e perspectivas das práticas da educação étnico-racial. 

  

Assim, dentre as 124 publicações encontradas, a revista que mais publicou sobre 

a temática foi a Educar em Revista da UFPR, além de ser publicado em 2018 um número 

denominado Dossiê – Educação e Relações Étnico-Raciais: o estado da arte. As 

publicações selecionadas não são restritas à temática étnico-racial, podendo ser 



24 
 

classificadas em mais de uma categoria (Educação quilombola; Ancestralidade; 

Feminismo; Mulheres negras, dentre outras). 

O ano de 2016 os assuntos abordados nas publicações foram: aprendizagens 

históricas, ensino religioso, educação quilombola, preconceito na literatura infantil, 

inclusão de índios surdos, educação indígena na escola, cultura indígena, 

monoculturalidade, interculturalidade, o negro na legislação educacional do século XIX 

e a Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003). 

No ano seguinte, em 2017, o número de artigos foi um pouco maior e os assuntos 

mais recorrentes foram diversidade, ações afirmativas, formação de professores, currículo 

com valorização do negro, a Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) e a Lei n.º 11.645/08 (Brasil, 

2008) nos currículos, racismo e o ensino da Língua Portuguesa: as relações étnico-raciais 

na educação e na sociedade, educação universitária e educação quilombola, expansão da 

temática de relações raciais. Acredito que esse aumento nas publicações tenha acontecido 

em função do aumento das denúncias sobre racismo e do apoio não só de intelectuais, 

mas também de grupos que atuam na luta antirracista.  

Em 2018, houve discreto aumento em relação a 2017 e os assuntos mais 

recorrentes foram: relações étnico-raciais, racismo, formação de professores indígenas; 

currículo na perspectiva racial e desconstrução do pensamento decolonial, espaços 

escolares indígenas; implementação da Lei n.º 11.645/08 (Brasil, 2008), resistência 

democrática: a questão racial e a constituição federal de 1988, formação docente 

(levantamento bibliográfico de 1995 a 2015 com a temática) educação étnico-racial, 

agente de educação e multiculturalidade, diversidade cultural e relação de gênero e 

indígena, multiculturalidade e prática pedagógica indígena, educação cultural, racismo, 

segurança nacional, fracasso escolar de jovens negros. 

No ano de 2019, pontuamos que foi o ano com maior número de publicações com 

a temática, essa elevação nos números foi impulsionado, principalmente, pelas Revista 

Currículo Sem Fronteiras e Cadernos CEDES, destacamos como assuntos recorrentes: 

educação intercultural, ações afirmativas, formação docente, currículo, EJA, práticas e 

saberes de mulheres negras, quilombolas, indígenas, contribuições do cinema, cota, 

questões étnico-raciais na educação infantil, educação indígena, da Lei n.º 11.645/08 

(Brasil, 2008) corporeidade, saberes, território e movimentos sociais, história e culturas 

afro-indígenas na educação, educação bilíngue indígena, racismo esquemático, práxis 

educacionais de cultural populares tradicionais (indígenas), interculturalidade 

(indígenas), identidade (américa latina), crianças indígenas (perspectiva Piaget), 



25 
 

monoculturalidade (indígenas)ações afirmativas, decolonialidade, a Lei n.º 10.639/03 

(Brasil, 2003) na educação profissional e estudos culturais para analisar relações raciais. 

O número de artigos em 2020 caiu quase pela metade em relação a 2019. 

Possivelmente, esse quantitativo diminuiu por conta da modalidade de Educação à 

Distância (EAD), e as aulas remotas e seus dispositivos na pandemia. O que pode ter 

tirado assuntos mais recorrentes, e outros em ascensão, como as questões raciais, de foco. 

Entretanto, tivemos como assuntos mais recorrentes: saberes e experiências ações 

afirmativas; educação, formação de professores – reflexões feministas; PPP – nas relações 

étnico-raciais, a Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) no contexto da EJA, raça, gênero, 

diversidade e movimento feminista negro e LGBTI, necro-educação, desempenho dos 

cotistas educação intercultural (indígenas), interculturalidade (estrangeiro/raça), 

representações sociais cotas, desconstrução do pensamento colonial, ação afirmativa, 

educação popular e relações raciais, educação infantil e interseccionalidade, corporeidade 

e saberes indígenas. 

Em 2021, com a exceção da Educar em Revista, o número de artigos com esse 

tema caiu em todas as revistas pesquisadas em relação a 2020 e os assuntos mais 

recorrentes foram: práticas e formação docente, ensino superior e educação étnico-racial, 

currículo multicultural e educação transformadora, escolarização indígena, dominação e 

resistência, cotas, a voz da mulher afro, interculturalidade (indígenas), constituição 

histórica, educação antirracista, mulheres negras, currículo e a Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 

2003) e a Lei n.º 11.645/08 (Brasil, 2008). Importante destacar que dentre os artigos 

encontrados com a temática, apenas um da revista Educar e Revista da UFPR abordava o 

apagamento da temática na BNCC, com o artigo: O banho, a água, a bacia e a criança: 

história e historiadores na defenestração da primeira versão da Base Nacional Curricular 

Comum de História para o Ensino Fundamental, de Luis Fernando Cerri e Maria Paulo 

Costa. 

A partir do levantamento das revistas acima elencadas, observa-se que entre 2016 

e 2018 há poucas publicações, cujos temas contemplam as questões étnico-raciais. No 

ano de 2018, há não somente um aumento tímido dessas publicações, mas também uma 

diversificação dos assuntos correlacionados a essa temática. As questões interseccionais 

de raça, classe e gênero são observadas, bem como a abordagem decolonial e artigos que 

expõem experiências e vivências do cotidiano escolar e de práticas pedagógicas.  

Entre 2018 e 2020 houve uma curva de crescimento desses artigos nas revistas, 

mas considera-se insuficiente em relação à amplitude desses debates frente ao que se 



26 
 

observa no cenário social e acadêmico desses anos. Entre 2020 e 2021 há uma queda 

vertiginosa dessas publicações, o que nos leva a buscar hipóteses sobre essa diminuição 

e seus impactos em anos pandêmicos. Dentre as hipóteses possíveis, está a questão da 

diminuição da produção acadêmica geral, mas gerando um impacto maior nas temáticas 

que falam das vivências e experiências das populações que mais sofreram com a 

pandemia, o que merece um olhar atento para as populações de mulheres negras e pobres.  

 

 

 

 Cabe ressaltar que ainda vivemos numa sociedade com profunda desigualdade 

racial, basta olharmos o mapa da violência que observaremos que mulheres e jovens 

negros são os que mais sofrem na sociedade. É importante discutir o Brasil que, mesmo 

após 135 anos, vive uma abolição inacabada. Precisamos de políticas de igualdade racial, 

social e garantias para a população negra, que resiste e luta por direitos. Vivemos num 

contexto político, histórico, social e econômico cujas políticas são atacadas diariamente, 

sofrendo um enfraquecimento proposital que tem impacto nos recursos destinados às 

questões de saúde e educação. É preciso avançar na discussão da superação do racismo 

que é estrutural7 (Almeida, 2018) em nossa sociedade, porque além dele matar 

diariamente, o racismo se reinventa.  

                                                             
7 “o racismo é uma decorrência da própria estrutura social, ou seja, do modo “normal” com que se 
constituem as relações políticas, econômicas, jurídicas e até familiares, não sendo uma patologia social e 
nem um desarranjo institucional. O racismo é estrutural. Comportamentos individuais e processos 
institucionais são derivados de uma sociedade cujo racismo é regra e não exceção [...] ainda que os 
indivíduos que cometam atos racistas sejam responsabilizados, o olhar estrutural sobre as relações raciais 
nos leva a concluir que a responsabilização jurídica não é suficiente para que a sociedade deixe de ser 
uma máquina produtora de desigualdade racial.” (Almeida, 2018, p. 35-39) 

0

5

10

15

20

Cúrrículo Sem
Fronteiras

Educar em
Revista

Educação em
Revista

Educação e
Realidade

2016 2017 2018



27 
 

As publicações em revistas que versam sobre a temática são essenciais para pensar 

um Brasil democrático, antirracista e que tenha a resistência como pedagogia. Apesar dos 

espaços de publicações serem majoritariamente ocupados por branco, observa-se um 

crescente aumento nas publicações de autoria negra, o que pode sinalizar um rompimento 

na invizibilização das produções científicas da população negra, fortalecendo e 

promovendo a identidade intelectual de pesquisadores negros que até então eram objetos 

de pesquisas, como incapazes de produzirem saberes.  

Destarte, trago como contribuição importante a iniciativa do Portal Geledês com 

a pesquisa realizada a partir do curso de Multimídia realizado em 2023, tendo como 

temática Qual é o topo para a população negra. A pesquisa além de discutir a filosofia 

Ubuntu, apresentar dados estatísticos da proporção da população negra, das matrículas 

em universidade federais, a porcentagem de mortes com arma de fogo, traz falas que 

comprovam a importância em ocupar espaços que não pensados para corpos negros e uma 

publicação do instagram.  

Daniela Lira, 27 anos é a primeira de sua família a entrar no mestrado: “A gente 

sabe que fazer mestrado no Brasil não é uma coisa simples. Nós que estamos nesse pique, 

de seguir a carreira acadêmica. Deu certo entre trancos e barrancos, ainda bem.” Outro 

trecho importante da pesquisa, Rodrigo Portela, 35 anos é o idealizador e diretor da Terra 

Preta Produções: “Para mim, eu estou no topo faz tempo, tenho mais de 30 anos. Estou 

vivo como um homem negro em São Paulo.” Fechando a pesquisa, temos a fala de MC 

Nego Bala, 25 anos: “Eu não quero estar no topo, eu quero inverte a pirâmide.” 

No Instagram, temos uma publicação repleta de simbologias de Agostinho, 

idealizador do Observatório Carioca de HQs  “não é sobre lançar um livro...É sobre contar 

histórias que foram deixadas de lado em um processo de invizibilização atuante na 

sociedade brasileira. Escrevemos não apenas por nós, mas por um processo de contação 

de Histórias ancestral, somos os Griots do futuro.”  

 O resultado desse levantamento comprova que, apesar dos negros representarem 

56,1% da população nacional, esses corpos ainda enfrentam dificuldade em acessar seus 

direitos e ocuparem espaços na sociedade. Diante desse quadro, entendo que a escola é o 

principal espaço para discutir a tentativa constante de apagamento das potências da 

população negra e os letramentos são ferramentas que nos ajudam a enfrentar o racismo 

estrutural e promover uma educação comprometida com a criticidade, igualdade racial e 

social. 

 



28 
 

CAPÍTULO 2. Os Letramentos como práticas sociais 

 

 É preciso entender o conceito de Letramento, no Brasil, como práticas múltiplas 

dentro de um contexto social e apresentadas na escola, a partir dos estudos de Soares 

(2003 [1995]), 1998); Kleiman (1995) e Tfouni (1998). O que difere do entendimento 

sobre alfabetização que seriam processos de codificação e decodificação (descrições).  

Ao usarmos a palavra no plural, Letramentos, entendemos que as práticas 

acontecem para além do espaço escolar, promovendo novas aprendizagens. As práticas 

não são apenas de leitura e escrita, mas atravessadas por sons, imagens, pela mídia e não, 

necessariamente, obedecem a uma sequência linear.  

Para que esses letramentos possam acontecer, torna-se necessário revisar os 

objetivos e as práticas pedagógicas, assumindo uma educação com perspectiva 

epistemológica que atravesse fronteiras e que construa possibilidades de ações e práticas 

educativas que contribuam para uma educação que valorize corpos e culturas 

marginalizados e seus contextos, rompendo com a lógica colonial que se faz presente em 

nossa sociedade. 

 Para Rojo (2009, p. 98), letramentos são “práticas sociais de linguagem que 

envolvem a escrita de uma ou de outra maneira, sejam eles valorizados ou não 

valorizados, locais ou globais8, recobrindo contextos sociais diversos (família, igreja, 

trabalho, mídias, escola etc.), numa perspectiva sociológica, antropológica e 

sociocultural”. Nesse sentido, é preciso pensar que letramentos estão sendo propostos no 

espaço escolar de maneira que o estudante possa construir sua identidade com criticidade.  

Rojo (2009) chama atenção para a distinção que faz entre os Letramentos 

Dominantes que acontecem nas escolas, igreja, comércio, que precisa de professores, 

pastores, ou seja, ‘institucionalizados’, e que são valorizado, dos Letramentos Locais 

‘vernaculares ou autogerados’ que acontecem em espaços que não são controlados, que 

são construídos no cotidiano e que, por estarem fora dos ‘padrões’, são marginalizados e 

não reconhecidos pelas instituições de poder. 

                                                             
8 Sousa Santos (2005, p. 74) aponta para “a globalização ou coligação contra-hegemônica, que não se baseia 

no incremento e na proteção do local enraizado – embora não negue seu valor estratégico, designando-o 

como localização contra-hegemônica – , mas no que ele chama de as ‘iniciativas’, organizações e 

movimentos integrantes do cosmopolitismo e do patrimônio comum da humanidade, com vocação 

transnacional”, mas ancoradas em lutas locais concretas. Dentre elas, a escola [...] O global acontece 

localmente. É preciso fazer com que o local contra-hegemônico também aconteça globalmente. 



29 
 

Os Novos Estudos de Letramento avançam na discussão sobre a heterogeneidade 

das práticas sociais em virtude da globalização que exige um novo olhar com relação à 

leitura, escrita e uso(s) da linguagem. Esses NEL9 pretendem refletir sobre a diversidade 

de informações que chegam pelas redes sociais, a diminuição da distância geográfica, a 

diminuição do tempo gasto para se comunicar e a multiplicidade de maneiras de dar 

significado a leitura, porque “já não basta mais a leitura do texto verbal escrito – é preciso 

relacioná-lo com um conjunto de signos de outras modalidades de linguagem” (Rojo, 

2009, p. 106). 

No mundo contemporâneo que informações circulam por espaços valorizados ou 

não, é preciso estar atenta para as possibilidades de práticas sociais que contribuam para 

uma vida cidadã com ética, criticidade e que seja democrática. Pensando nisso, a 

linguística contribui para a efetivação dos multiletramentos, valorando os letramentos 

Locais e seus agentes; os Letramentos multissemióticos relacionados aos campos da 

música, imagem que circulam nos espaços sociais e os Letramentos críticos, visto que:  

 
O fato de que a linguagem não ocorre em um vácuo social e que, portanto, 

textos orais e escritos não têm sentido em si mesmos, mas interlocutores [...] 

situados no mundo social com seus valores, projetos políticos, histórias e 

desejos constroem seus significados para agir na vida social. Os significados 

são contextualizados. Essa compreensão é extremamente importante no mundo 

altamente semiotizado da globalização, uma vez que possibilita situar os 

discursos a que somos expostos e recuperar sua situacionalidade social ou seu 

contexto de produção e interpretação: quem escreveu, com que propósito, onde 

foi publicado, quando, quem era o interlocutor projetado etc. Tal teorização 

tem uma implicação prática, porque possibilita trabalhar em sala de aula com 

uma visão de linguagem que fornece artifícios para os alunos aprenderem, na 
prática escolar, a fazer escolhas éticas entre os discursos em que circula. Isso 

possibilita aprender a problematizar o discurso hegemônico da globalização e 

os significados antiéticos que desrespeitam a diferença (Moita Lopes; Rojo, 

2004, p. 37-38). 

 

Os letramentos precisam romper com o tradicional e avançar para construções que 

o estudante perceba que faz parte dessa construção de conhecimento. E isso promoverá a 

formação de sujeitos críticos e éticos com capacidade de ler o mundo com outro olhar. 

Pensar à docência como ferramenta para combater as desigualdades sociais, no coletivo 

e comprometida com a formação de sujeitos plurais, se quisermos “que a humanidade 

avance um furo, se queremos levar a humanidade a um nível diferente daquele onde a 

Europa a expôs, temos de inventar, temos de descobrir” (Fanon, 2008, p. 275). 

Essa perspectiva resgata, reconhece e reivindica a história dos grupos 

marginalizados, silenciados e invisibilizados pelas fronteiras do eurocentrismo. 

                                                             
9 Novos Estudos Linguísticos. 



30 
 

Históricas cheias de sofrimentos e injustiças, mas também de resistência porque é preciso 

romper com as fronteiras de quem detém o poder através da violência, da apropriação, da 

destruição e da negação da humanidade. Acredito nas práticas de letramentos como 

ferramentas que possibilitam ampliar o olhar, pensar e repensar a educação, agindo e 

refletindo sobre o mundo para modificá-lo.  Os letramentos que anunciam o devir negro 

do mundo para além da ideia de raça.   

Compreendo a importâncias das práticas de letramentos como práxis libertadora10 

porque o Brasil precisa deixar de ser um país assombrado pelo racismo, pela violência 

que sofre o corpo negro, seu desaparecimento, seu genocídio. O racismo categoriza, 

hierarquiza, extermina tanto física quanto subjetivamente as vidas negras. Reconhecer 

isso para fortalecer os laços e pensar na sala de aula como espaço de discussões, 

aprendizados, produção de conhecimento. Pensar nas relações de poder no que se refere 

às questões da racialidade brasileira. Mais que discurso, são ações que possam 

efetivamente mudar essas relações. Portanto, combater o racismo, essa construção 

histórica baseada nessas relações de poder, é de responsabilidade de todos. Treinar o olhar 

para diminuir a lacuna existente na presença negra no espaço escolar, quebrando a lógica 

eurocêntrica e avançando na luta antirracista. Rompendo o silêncio, ocupando espaços e 

resistindo.   

Pelo exposto até aqui, os letramentos apontam para possibilidades outras de estar 

e interagir no mundo, de criar, pensar e repensar as produções de conhecimento e de 

sentidos, o que Rojo chama de “Letramento Crítico [...] a constituição de sujeitos éticos, 

democráticos e críticos (Rojo, 2012, p. 135). E isso só é possível se a escola e o corpo 

docente modificarem suas práticas de letramentos, seu olhar para contribuírem para a 

formação cidadã dos estudantes. Olhar para fora dos muros da escola significa dizer que 

é importante valorizar a cultura que não é canônica, dominante, mas a que é produzida 

por vozes dissonantes que resistem. Corroborando com essa linha de criticidade 

apresentada, trago os Letramentos que nos ajudam a refletir e a formular novos caminhos 

pensando nos estudantes como protagonistas de suas histórias. 

 

  

                                                             
10 Paulo Freire define práxis como a ‘teoria do fazer’ que envolve dialogicidade, ação-reflexão e autonomia. 

“Não estamos propondo nenhuma dicotomia de que resultasse que este fazer se dividisse em uma etapa de 

reflexão e outra, distante, de ação. Ação e reflexão se dão simultaneamente” (Freire, 1987, p. 72). 



31 
 

2.1 A importância do Letramento Racial 

 

Planejar e executar práticas de letramento antirracista na escola se constitui numa 

estratégia fundamental para ampliar os horizontes dos estudantes a respeito do poder e da 

transcendência das palavras, uma vez que este modo particular de fruição de obras 

literárias e de produção de texto, a partir do que temos estudado, tem impactado 

sobremaneira discentes e docentes que mergulham nesta experiência e proporcionado 

mudanças de vida, (re)construção de trajetórias, ou seja, um convite a navegar em busca 

de conhecimento e transformar vidas por meio das palavras. 

O letramento racial nos ajuda a desconstruir a forma racista de pensar como o 

Brasil foi ‘letrado’. Desconstruir essa história desumanizada desde o período colonial 

com o processo de escravização de negros e indígenas e construir uma pautada numa 

educação que tenha como base uma educação antirracista, revendo ações pedagógicas e 

reinventando-as com novas perspectivas por acreditar que é através dela que poderemos 

romper com o racismo estrutural.   

Esse conceito foi utilizado pela primeira vez pela socióloga afro-americana France 

Winddance Twine, em 2003 e, no Brasil, foi traduzido pela psicóloga Lia Vainer 

Schucman como sendo o conjunto de práticas para desconstruir a forma de pensar e agir 

racistas e tão naturalizadas entre as pessoas porque precisamos reverter essa 

desumanização produzida pelo racismo. Assim sendo, o letramento racial é fundamental 

para entendermos as tensões raciais que atravessam nossas vidas, nossas relações sociais 

e, principalmente, reconhecer a existência do racismo e como ele opera. 

O letramento racial, também, possibilita denunciar e mobilizar, articulando 

saberes na produção oral e escrita como prática transformadora da realidade. Letrar-se é 

entender o processo que mutilou, estuprou e explorou corpos negros e as consequências 

para o mundo contemporâneo. É entender que raça é uma construção social branca na 

modernidade, criada para segregar, hierarquizar e dominar. Essa modernidade que aponta 

a Europa como centralidade da existência, do conhecimento, da estética, da ética, dos 

marcos civilizatórios e vai estabelecer um marcador da universalidade para o sujeito. 

Portanto, é ela que vai determinar o que é humano e apagar todos os outros. 

A ideia de raça surge como marcador brancocêntrico ocidental para destituir todo 

o restante da humanidade, negando a constituição humana de pessoas negras, negando a 

possibilidade de ser gente, para poder dominar. O que Mbembe (2021) chama de 



32 
 

auterocídio. Para transformar a pessoa negra em escrava, precisava fazer com que 

acreditasse que não tinha valor, a dimensão de subalternidade e, por isso, a escravidão é 

um marco da superioridade branca. Esse homem branco é a representação do pensamento, 

da racionalidade, é o sujeito universal desenvolvido pela ciência. 

Esse sujeito universal, branco é o que se beneficia dos privilégios do seu grupo 

social caracterizado por uma representação fenotípica. A branquitude é o sistema que 

mantém esses privilégios. É esse sistema que precisa ser combatido porque destitui o 

direito dos outros. A branquitude se coloca no lugar da centralidade e estabelece que o 

outro é simplesmente o menos humano, é destituído de razão. Ela vai garantir tratamento 

diferenciado entre brancos e negros. É um marcador de hierarquização social e que 

precisa ser destruído porque ele garante acessos políticos, monetários, manutenção de 

vida, estética atestada, potência, representação, detenção de direitos do outro. Está sempre 

num lugar de poder. 

Letramento racial é compreender as hierarquizações das raças. Não existe 

possibilidade de olhar o mundo sem letramento racial porque isso significaria ignorar o 

outro, ignorar as relações que somos submetidos (seja acadêmica, seja profissional...) 

somos atravessados pelo letramento racial. A centralidade desta pesquisa está em 

responder o que fazer com as informações, com o letramento racial numa dimensão 

revolucionária? Não é apenas ter sensibilidade, mas o que fazer para mudar a realidade e 

contribuir para o devir negro? Pensar mecanismos de intervenção social a partir da 

educação.  

É importante reforçar que o letramento racial nos ajuda a entender e a questionar 

como as escolas trabalham com os temas referentes à África, mesmo tendo 20 anos da 

Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003). Não se trata de culpar professores sobre as ausências, 

mas constatar que a escola deveria ser o lugar que transforma a realidade e, portanto, a 

matriz curricular passa por escolhas políticas e teóricas e que determinam sua função 

social. Essa matriz precisa ter como intencionalidade uma educação que forme cidadãos 

que possam transformar a realidade social em que estão inseridos e que tenham a 

capacidade de desenvolverem a humanidade que existe em cada um. 

Ao buscar o meu letramento racial, percebi que enquanto professora da educação 

básica e pesquisadora, precisava construir um repertório com referenciais negros para 

avançar na pesquisa, para entender o mundo com outros olhos que não tenha a 

colonialidade como padrão. Tarefa difícil visto que o currículo é pensado, ainda, numa 

perspectiva eurocêntrica (colonialidade do saber), que os espaços escolares reproduzem 



33 
 

o Racismo – as pessoas de ocupar os espaços de poder tem o mesmo fenótipo, na maioria 

das vezes – (colonialidade do poder) e a representatividade na escola – temos alguns 

avanços – ainda apresenta uma estética branca (colonialidade do ser). Os conceitos 

colonialidade do Saber, poder e ser serão desenvolvidos em outro capítulo.  

 Assim como a maioria da população brasileira, sou fruto da miscigenação e tenho 

consciência de que o fato de ter bisavós, avós negros eu nunca fui ou serei parada pela 

polícia, nunca fui ou serei seguida dentro do supermercado ou shopping e nem passei ou 

passarei por uma revista aleatória em aeroporto. Posso afirmar que a partir do letramento 

racial minha pesquisa ganha um movimento espiralar, isto é, passo a pensar na construção 

do conhecimento tendo epistemologias outras que me ajudam a pensar e a construir 

caminhos tendo África como centro, como o berço da humanidade. Passo a entender que 

a ideia de tempo ocidental, linear, não cabe mais, é preciso romper com essa lógica que 

apaga outros conhecimentos. O tempo espiralar é a oportunidade de ampliar o olhar, de 

resgatar a ancestralidade, de refletir sobre as diversas formas de saber, de pensar o corpo 

como produtor de conhecimento, um corpo político e negro. Martins (2021) chama de 

‘corpora de conhecimentos’, uma ferramenta de sobrevivência. 

 

Apesar de toda a repressão, o que a história nos ostenta é que, por mais que as 

práticas performáticas dos povos indígenas e dos africanos fossem proibidas, 

demonizadas, coagidas e excluídas, essas mesmas práticas, por vários 

processos de restauração e resistência, garantiram a sobrevivência de uma 

corpora de conhecimento que resistiu às tentativas de seu total apagamento 
[…] (Martins, 2021, p. 118). 

 

 Esse corpo negro que coloca em xeque a dicotomia ocidental, que tem na pele as 

marcas da colonialidade e que resiste a episteme ocidental. Um ‘corpo-tela’ (Martins, 

2021) que carrega memórias, se mantém em constante e intenso movimento e que 

contribui para a construção de um futuro que está por vir, um devir irreversível. Esse 

corpo-tela, locus e ambiente do saber (Martins, 2021) que funciona como um portal, 

resgatando memórias, movimentos, sons, desenhos, criando teias que promovem uma 

profunda relação entre o homem e o mundo, um corpo-imagem.  

Em seus inúmeros modos de realização, em suas poéticas e paisagens estéticas, 

a corporeidade negra, como subsídio teórico, conceitual e performático, como 

episteme, fecunda dos eventos, expandindo os enlaces do corpo-tela, como 

vitrais que irradiam e refletem experiências, vivências, desejos, nossas 

percepções e operações de memória. Um corpo pensamento. Um corpo também 

de afetos.  (Martins, 2021, p. 80) 



34 
 

 Esse corpo-tela-imagem-pensamento-afeto negro resiste, desafia e constrói 

estratégias de combate ao racismo e enquanto professora entendo que enquanto houver o 

racismo não há democracia, não há sociedade e, por isso, as práticas de letramentos 

realizadas/desenvolvidas são importantes para desconstruir esse sistema de opressão que 

decide quem pode viver e quem pode morrer. A pergunta que permanece é como letrar o 

estudante numa sociedade racista? É possível para o estudante negro efabular? É possível 

um devir-negro para o estudante que sofre racismo inclusive dentro do espaço escolar?  

 Se pensamentos e palavras são poderes, as narrativas construídas dentro de sala 

de aula precisam estar conectadas com a essência humana, com o mundo que apresenta 

uma diversidade de pensamentos, compreendendo e transformando-o, ampliando a 

capacidade crítica do estudante e contribuindo para que ele tenha ferramentas para estar 

e permanecer em espaços que não foram, necessariamente, pensados para ele.  

 

 

 

  



35 
 

CAPÍTULO 3. FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA  

 

 

 A partir dos estudos sobre a importância dos letramentos como ferramentas para 

combater o racismo, apresento como fundamentação teórica o filósofo camaronês 

Achilles Mbembe que vem se destacando no campo dos estudos pós-coloniais e tem 

contribuído na discussão epistemológica da construção histórica da categoria negro. Para 

além dessa discussão, o autor denuncia a diversidade de opressões e formas de dominação 

dos povos colonizados, como os discursos são construídos a partir do olhar do colonizador 

e como isso causa impacto na construção do colonizado.  

 Dentre as obras publicadas, destaco duas por apresentarem conceitos pertinentes 

a essa dissertação. A primeira é Necropolítica (Mbembe, 2021) livro que trabalha o 

conceito (de mesmo nome) cunhado pelo filósofo para explicar a política da morte, a 

banalização da vida. Aqui temos uma questão: quem é importante e quem, não é? E o que 

fazer com aqueles que não achamos e reconhecemos como importantes? Penso nas 

relações de poder que são estabelecidas e como elas determinam e dominam nossas ações 

e nossas práticas. Penso nos meus alunos, nas violências que seus corpos sofrem 

diariamente. Penso no racismo, entendendo-o como uma criação da branquitude. Lembro 

de Fantz (2020, p.103) em Pele negra, máscaras brancas quando dizia “eu queria 

simplesmente ser um homem entre os outros homens...ser um homem, nada mais que um 

homem”. A cor da pele ainda é um entrave nas relações modernas.  

O racismo faz parte da formação dos estados modernos. Parece impossível separar 

o Estado do racismo. Esse vai permitir a morte. Quem são os que serão deixados para 

morrer – sem saúde, educação, segurança – e quem são os que serão protegidos? Mbembe 

(2021) deixa evidente que a experiência colonial é a morte que nos espera a todo 

momento. É o poder política manipulando e controlando a vida e a morte de uma 

população específica. A necropolítica como característica fundante da história colonial 

da África e da diáspora.  

O conceito de necropolítica chega trazendo uma mudança na maneira como a 

sociedade começa a se organizar. A necropolítica é a política que promove e prioriza a 

morte. Se antes o Estado era quem controlava os corpos e a vida humana – referência a 

Foucault – no contexto neoliberal, uma nova dinâmica para exercer o poder, esse Estado 

prefere a morte de um grupo específico, ele escolhe quem vai morrer. E os corpos 

escolhidos para morte, para matar são os corpos negros.  Mbembe (2021) contraria a ideia 



36 
 

de que o Estado protege à vida.  Ela aponta para morte e para os mecanismos de matar 

mais pessoas com menos esforço. Para consolidar um status social, é preciso incutir o 

medo a um determinado grupo social. Esse grupo não tem o estatuto de humano, portanto, 

não possui direitos. O não humano é o negro, o indígena, o outro.  

No colonialismo, o outro não tinha estatuto de cidadão, não falava a língua da 

metrópole, não se comportava, adequadamente, e para garantir a ordem dentro dessa 

sociedade, era preciso policiar, vigiar e punir esse corpo, inclusive com a morte. A 

soberania, a ordem são garantidas se existe um grupo sujeito ao sacrifício, ao extermínio. 

Ela não traz à vida. Ela vem pela morte. A vigilância constante coloca esse outro em lugar 

inferior, como inimigo.  

Esse outro, é o meu aluno negro, minha aluna negra que entram para a estatística 

é o aparato policial que atira primeiro e pergunta depois; é o encarceramento de jovens, 

pobres e negros; é a mídia que prolifera discursos conservadores de que pela violência, 

pelo extermínio, é possível pacificar a sociedade. Que soberania é essa que está ligada à 

morte. O autor retoma a ideia de biopolítica de Foucault e vai além. A tecnologia e a 

vigilância controlam uma parte da população que é dada como ilegítima, que ameaçaria 

a ordem e, portanto, pode ser exterminada.  

A necropolítica está vinculada ao estado de exceção, ou seja, a suspensão do 

direito e do pleno exercício do poder sem limite. É o exercício da morte como forma de 

gestão política. É produzir a morte e não mais sustentar a vida. Volto meu pensamento 

para meus alunos, favelados, periféricos e lembro de suas falas quanto às ações policiais, 

aos assassinatos cometidos diariamente e sem explicação.  Penso no medo produzido pela 

ideia da morte e da necessidade de alimentar esse medo para que um determinado grupo 

se mantenha no poder. É uma questão de vida ou morte. Penso, também, nos discursos 

diários que reforçam a representação do outro, do negro, como sujeito atrasado, arcaico.  

Esse conceito atravessou minha prática pedagógica porque os meninos e meninas 

que passam pela minha sala, vivem, diariamente, esse conflito, essa guerra. São 

desprovidos do privilégio da proteção do Estado pela cor da sua pele. Esse corpo, sendo 

ameaçador, precisa ser exterminado. Mbembe (2021) traz a biopolítica de Foucault – a 

ideia de controle, vigilância e domesticação do outro e a de incutir o medo do outro. O 

medo de a qualquer momento ser descartado, exterminado, acompanha o cotidiano desses 

meninos e meninas. Eles ainda não entendem que não participam das regras que 

organizam a sociedade. Sociedade essa que é escravista e movida pela classificação 



37 
 

social. Eles não estão protegidos por leis. Eles não são sujeitos. E, assim sendo, estão 

sujeitos à morte.  

A discussão iniciada com o conceito de necropolítica se expande porque entendo 

que as vivências dos estudantes que passam pela minha sala de aula, na maioria negros, 

precisam ganhar voz e visibilidade e concentro minha reflexão acerca do livro Crítica da 

Razão Negra, Mbembe (2022) buscando entender o caminho percorrido pelo filósofo que 

define negro como uma categoria social que se confunde com os conceitos de raça e 

escravo. Importante lembrar que nessa construção o negro é tido como subalterno, inferior 

e como mercadoria. ‘Negro’ é aquele que vemos quando nada se vê. Se esse outro não 

existe, não é semelhante a si mesmo, é preciso proteger-se desse objeto pavoroso. O que 

Mbembe (2022) chama de alterocídio.  Para o colonizador europeu, o negro, assim como 

a África não só foram desconsiderados, como tiveram toda sua história silenciada, 

apagada. É a negação da humanidade do outro, legitimando a opressão e a exploração 

desse outro. É o cerne do racismo. Segundo Mbembe (2021), negro é um  

 
Produto de uma máquina social e técnica indissociável do Capitalismo, da sua 

emergência e globalização, este nome foi inventado para significar exclusão, 

embrutecimento e degradação, ou seja, um limite sempre conjurado e 

abominado. Humilhado e profundamente desonrado, o Negro é, na ordem da 

modernidade, o único de todos os humanos cuja carne já foi transformada em 

coisa, e o espírito, em mercadoria – a cripta viva do capita (Mbembe, 2021, p. 

19). 

 

Mbembe (2021) resgata o conceito de biopoder de Foucault onde o racismo 

reforça a ideia de quem deve ser descartado e morto, seja física, política ou 

simbolicamente. É reduzir a pessoa humana a nada, a coisa, a objeto. Sua crítica está 

centrada na ideia de modernidade apartada do entendimento que seu início tem como 

princípio a definição de raça que domina o ontem, o hoje e o amanhã. Se o 

homem/humanidade/humanismo é o centro de todo projeto civilizatório, a modernidade 

só é possível porque ela inventa como negativo, como exterioridade a raça e o negro.  

O que está em disputa para Mbembe (2021) são as definições da categoria negro 

e a ideia de raça, construída a partir da modernidade no processo de colonização iniciado 

com o tráfico de pessoas escravizadas do continente africano. Essa ideia é consolidada no 

século XIX com o capitalismo e permanece atualmente. Mbembe acredita que a ideia de 

transformação do mundo passa por uma ressignificação do ser negro, ou seja, uma 

conexão do ser negro com a universalidade, não no sentido da construção a partir da 

Europa, mas a partir da universalidade da luta política, da superação do racismo, da lógica 

do capitalismo. Ele associa isso ao advento das práticas coloniais.  



38 
 

Mbembe (2021, p. 11) desmonta a ideia de signo negro “delírio que a modernidade 

produziu”, essa invenção da brancura que ao mesmo tempo que estabelece uma relação 

de desejo, também provoca repulsa. Essa nova condição humana em que comunidades 

que não são negras, passam a vivenciar experiências em que negros e negras já 

vivenciaram no período escravocrata. O devir-negro não se refere apenas ao homem 

negro, mas a qualquer ser humano. E nesse sentido, o autor reforça a necessidade de 

refletirmos sobre a maneira como entendemos a natureza e a condição humana. Como a 

tecnologia e a globalização vem transformando o mundo e como podemos repensar essa 

‘nossa’ relação com a vida e com o futuro. Traz questões desafiadoras, mas urgentes para 

a construção de uma sociedade mais justa e inclusiva. Sua obra é uma importante 

contribuição, pois fornece ferramentas que desafiam a compreensão tradicional sobre a 

história e a política. 

Ao refletir sobre as relações de poder, Mbembe (2021) é influenciado por sua 

experiência pessoal e política. Afirma que a razão ocidental não é neutra e nem universal, 

pois está enraizada num sistema de poder opressor que marginaliza o negro. Além disso, 

ele discute a diversidade de formas do racismo e do colonialismo que construíram de 

África – explorada e marginalizada – e do mundo, criticando a ideia de modernidade e de 

progresso. Um pensador crítico e pós-colonial que nos ajuda a refletir sobre a exclusão 

social em uma sociedade marcada pelo racismo. Para Mbembe é impossível compreender 

o mundo sem entender África e todo o processo que se desenvolveu a partir da visão 

construída dela como perpetuação do colonialismo.  

“África seria o simulacro de uma força obscura e cega, emparedada num tempo 

de cera maneira pré-ético  e possivelmente pré-político.” (Mbembe, 2022, p. 97) Ou seja, 

como criar laços de afinidades tendo todo o imaginário negativado? O cenário de miséria, 

fome, guerra existe apenas em África ou está presente em todas as partes do mundo, 

inclusive no Brasil? Segundo Mbembe, a dificuldade em criar afinidades e porque não 

partilhamos o mundo comum. Esse imaginário é metonímico (a parte pelo todo).  

A proposta do autor é de uma reinterpretação na compreensão das relações de 

poder, discutidas por Fanon (2008), e a subversão delas pensando na complexidade e 

diversidade das experiências dos povos africanos, além da violência da colonização. Sem 

deixar de reconhecer que intelectuais como Césaire (1987), resgatam o negro do lugar da 

subalternidade e mantem o conceito de raça como diferença e como instrumento de 

dominação. Raça como dispositivo de controle. O corpo negro como objeto que pode ser 



39 
 

retirado do seu território original e transportado para outro lugar como mercadoria. É um 

mecanismo que disciplina o corpo através da violência.  

 Raça é uma categoria inventada com efeitos histórico, social e político, marcada 

pela exclusão. É uma afirmação de poder que se situa além do ser. É um “produto de uma 

máquina social e técnica indissociável do capitalismo, da sua emergência e globalização, 

este nome foi inventado para significar exclusão, embrutecimento e degradação, ou seja, 

um limite sempre conjurado e abominado” (Mbembe, 2021, p. 19). Para Mbembe (2021), 

raça e racismo não pertencem somente ao passado. O discurso colonial racista permanece 

ainda hoje como mecanismo de controle dos corpos negros.  

 Em resgate ao que foi pontuado sobre diferença, Mbembe discute, precisamente 

no capítulo 3 do livro Crítica da Razão Negra, o quanto o negro foi inventado como o 

problema, como se estivesse sempre fora do lugar. O primeiro discurso sobre a diferença 

apresentado pelo autor, é o hegemônico (a consciência ocidental sobre o negro), sempre 

concebido como a diferença, como distinta e, consequentemente, não podendo ser 

chamado de humano. Seria o ser a parte. O segundo discurso é quando acontece a abolição 

e o negro passa a ser considerado como diferente, mas na dimensão do exótico com status 

de inferioridade. O terceiro discurso é sobre a assimilação, o aculturamento, o 

branqueamento. O negro é aceito desde que passe por esses processos. Se for educado, 

assimilado e evangelizado, será aceito.  

 Ainda sobre a diferença, Mbembe sinaliza que é preciso ter cuidado para não cair 

na armadilha da diferença porque ela é o discurso colonial. Para ele, o discurso precisa 

ser do copertencimento, da superação da ideia de uma memória essencialista, da ideia da 

raça e esse discurso é o da violência, da territorialização da identidade e da 

essencialização da África. Mbembe tenta reposicionar o debate na complexidade de um 

projeto utópico, da partilha, na produção de um ser em comum. O ponto chave é a abertura 

do mundo, pertencer ao mundo, estar no mundo, criar o mundo, criar condições para 

sermos herdeiros de um novo mundo. Levanto uma questão importante: é possível criar 

esse projeto utópico, essa abertura de mundo vivendo numa sociedade racista? Os 

estudantes que transitam pela escola, podem, têm o direito de efabular um futuro? Como 

lidar com as diferenças sem cair nas armadilhas cotidianas? 

 Nos capítulos seguintes, Mbembe vai discutir a representação da experiência 

colonial, “a memória negra da colônia[...] por um lado, por um lado, o lugar da perda, e, 

por outro, o lugar da constituição de uma dívida” (Mbembe, 2022, p. 186). Essa memória 

foi constituída a partir da violência colonial que tinha duas funções, a saber: a do terror e 



40 
 

a alucinatória. Essa figura alucinatória presente na lógica colonial, produz sujeitos que 

negam a si porque querem ser como o colonizador. O que sustenta a ideia da violência 

colonial é a ideia de se produzir uma guerra permanente, uma guerra de raças, e ele vai 

apontando para a ideia fundante do colonialismo que a o saque, a predação econômica e 

a acumulação primitiva. Para Mbembe, para além do acúmulo de riqueza, existe um 

desejo de sacrifício do colonizado que ele chama de razão sacrificial. Humilhar, impor 

violência, torturar, violar constantemente a vida do colonizado não se explica apenas por 

razões econômicas e políticas, mas pela pulsão da morte. 

 Quando penso na realidade brasileira, de origem colonial, tenho dificuldade em 

justificar racionalmente o ódio a determinados grupos sociais (meus alunos fazem parte 

desses grupos) e tento entender, assim como Mbembe, numa linguagem psicanalítica, de 

onde vem esse desejo de sacrifício do outro, um certo prazer, discutido ao longo do livro. 

Essa dimensão da função do terror, essa violência é a chave para entender o colonialismo. 

Em outras palavras, façamos o exercício de pensar que o “passatempo” dos capitães nos 

navios negreiros era pegar os escravizados dos porões e obrigá-los a dançar para divertir 

a tripulação. A violência colonial não se vê enquanto violência.  

Mas a violência colonial é, na realidade, uma rede, ponto de 

encontro de violências múltiplas, diversas, reiteradas, cumulativas, 

vividas tanto no plano do espírito como no dos músculos, do 

sangue.” (Mbembe, 2022, p. 189) 

 Essa violência colonial acaba por estabelecer um marco zero. Ou seja, antes da 

chegada do colonizador, tudo era caos. A partir da chegada, se estabelece a ordem. É 

marco zero porque a história começa a ser contada a partir da chegada do colonizador. A 

violência está em esvaziar o sentido, o que contribui para um projeto de violência que 

nega o futuro. O que me leva e refletir sobre o meu papel enquanto educadora. Todas as 

vezes em que não assumo, em que não me comprometo em contar a história que de fato 

aconteceu, eu apago, eu despersonalizo, eu desumanizo, eu retiro a memória e o futuro se 

fecha. Um futuro sem abertura, é um futuro violento. Para Mbembe, a violência está na 

dimensão da tortura.  

 Uma das maneiras cotidianas dessa violência, e que Mbembe coloca como 

distribuição do olhar, o real e o não real. O jogo do olhar, o regime da visibilidade e da 

invisibilidade que é central numa sociedade racista como a nossa. Escolhemos o que 

enxergar e o que não enxergar. Por que será que o mesmo corpo que ganha visibilidade 

em certas circunstâncias, é invisibilizado em outras? Penso nos meus estudantes que não 



41 
 

são enxergados em muitos momento, inclusive na escola. Lembro dos relatos sofridos 

sobre as ausências em atividades porque não foram “selecionados”. Essa violência é o 

Mbembe coloca para além da tortura física: a violência do olhar. Numa sociedade 

racializada como a nossa, quantas pessoas, aqui especificamente meus estudantes, lutam 

contra esses olhares?  

Mas o olhar colonial tem também por função ser o próprio véu que esconde 

essa verdade. O poder na colônia consiste, pois, fundamentalmente, no 

poder de ver ou de não ver, de ser indiferente, de tornar invisível o que não 

se faz questão de ver. E se é verdade que “o mundo é aquilo que vemos”, 

pode-se então dizer que, na colônia, é soberano o que decide quem é 

visível e quem deve permanecer invisível.” (Mbembe, 2022, p.199) 

 Ainda sobre o olhar e, consequentemente, esse processo de objetificação a partir 

dele, os grupos sociais tidos como “raça ruim”, serão aqueles que poderão ser mortos. 

Quem está nesse grupo: a população LGBTQIA+, os negros, as mulheres, os estrangeiros 

que são marcados por esse olhar, o olhar de não pertencimento, “um intruso”, [...] alguém 

que aparece no campo social unicamente sob a forma de um “problema”. (Mbembe, 2022, 

p. 200). Esse olhar segrega e ratifica a força da raça em determinar o quanto o corpo negro 

é um problema a ser resolvido com o confinamento, constrangimento e que pode levar a 

morte. Ratifico que não se trata da violência física apenas, mas da psicológica. Essa 

distribuição do olhar sobre corpos racializados, marcados e que provocam medo em nossa 

sociedade. 

 Dessa forma, Mbembe reforça que, a partir da experiência vivida pelo negro, esse 

olhar imobiliza, petrifica e justifica a morte desse corpo que está fora do seu lugar. Um 

projeto necropolítico do olhar que vai redistribuir o sentido de mercadoria do negro em 

três usos: o instrumental, aquele ser para me servir; o psíquico e o simbólico (esses para 

reforçar a necessidade de colocar o negro na dimensão de inferioridade e o branco na de 

superioridade. Trazendo para a realidade brasileira e racista, esse olhar é uma forma de 

violência e de terror produzida pelo colonialismo. 

 O colonialismo está tão entranhado na nossa sociedade, que ao invés de romper, 

descolonizar, nós acabamos por reafirmá-lo. Um passado colonial que está e se faz 

presente. É como se carregássemos na memória um habitus colonial que nos atravessa. E 

como lidar com esse inconsciente colonial? Como lidar com os traumas, com as 

subjetividades? Mbembe transporta o modelo psicanalítico do individual para o coletivo 

trabalhando com duas metáforas que colonizam o passado e o futuro. Se por um lado 



42 
 

temos um passado, a ideia de fantasma, por outro, temos a dificuldade de construir um 

futuro porque estamos enfeitiçados pelo inconsciente colonial e temos dificuldade em 

enxergar a realidade e a resposta será voltar e negar o trauma. Em outras palavras, temos 

dificuldade em enterrar o colonialismo. O poder colonial não foi só violento, mas produtor 

da busca do colonizado querer ser em parte o colonizador.  

“Tudo começa, assim, por um ato de identificação: “Eu sou um negro”. O 

ato de identificação constitui a resposta a uma pergunta que nos fazemos: 

“Quem sou eu, afinal?”; ou que nos é feita: “Quem é você?” Neste segundo 

caso, trata-se de uma resposta a uma intimação. Em ambos os casos, trata-

se de revelar a própria identidade, de torná-la pública. Mas revelar a 

identidade é também se reconhecer (autorreconhecimento), é saber quem 

se é e dizê-lo, ou melhor, proclamá-lo, ou ainda, dizê-lo a si mesmo. O ato 

de identificação é também uma afirmação de existência. “Eu sou” 

significa, desde já, eu existo.” (Mbembe, 2022, p. 263) 

Para Mbembe, esse dilema traz uma perspectiva psicanalítica porque não existe a 

superação dos traumas. Como superar um trauma violento? É recorrente no livro o 

diálogo entre Mbembe e Fanon, que divergem no entendimento quanto ao papel da 

violência. Mbembe entende que a luta política para a descolonização é uma luta pela 

subjetividade, pela memória. É uma luta contra grupos, instituições que naturalizam o 

discurso colonial. Na verdade, é um desafio descolinizar uma sociedade que vem 

reafirmando o colonialismo, que traz a violência como central, como marca fundamental 

do racismo e do colonialismo. É o ponto de partida para o exercício de descolonização. 

Para Fanon, existem três formas de violência. A colonial que usa a força para colonizar, 

impor; a violência empírica marcada pela expulsão, violência, assassinato, mutilações e 

a violência fenomênica do domínio do psíquico, do afetivo, que esvazia o passado do 

colonizado, privando-o de um futuro.  

Fanon vai apontar que não existe possibilidade de restituição de mundo por parte 

do colonizador. Ela vai pensar a violência emancipadora do colonizado é um trabalho 

clínico: “De resto, se devemos algo a Fanon, é justamente a ideia de que existe, em todo 

ser humano, algo que não pode domar, que não se deixa amansar, que a dominação – 

pouco importa sob quais formas – não é capaz nem de eliminar, nem de conter, nem de 

reprimir, pelo menos não totalmente. (Mbembe, 2022, p. 295). A violência colonial tem 

como projeto uma restituição que corresponde ao nada. Quando na verdade deveria 

restituir o que foi desumanizado. 



43 
 

 Como construir a reparação? Como restituir a humanidade e constituir um novo 

humanismo porque o que foi gestado pelo ocidente chegou ao fim? Segundo Mbembe é 

preciso pensar na pluralidade de mundos, civilizações, na relação da humanidade com o 

diferente. Debate importante estabelecido com Cesaire “[...] a convicção de que “o 

homem onde quer que esteja tem direitos enquanto homem.” ( Mbembe, 2022, p. 271). 

Para além da pluralidade, Cesaire faz uma crítica a ideia de universal, ao “reducionismo 

europeu” e acrescenta que  

“só é possível falar de humanismo à medida do mundo na linguagem do 

que está por vir, daquilo que sempre se situará mais adiante de nós e que, 

como tal, sempre será privado de nove e de memória, mas não de razão – 

aquilo que, como tal, sempre escapará à repetição porque sempre será 

radicalmente diferente. Assim, é preciso procurar a universalidade do 

nome “negro” não do lado da repetição, mas do lado da diferença radical, 

sem a qual a declosão do mundo é impossível. É em nome dessa diferença 

radical que é preciso reimaginar “o negro” como figura daquele que está a 

caminho, que está pronto a se pôr a caminho, que experimenta o 

arranchamento e a estranheza. Mas, par que essa experiência de jornada e 

de êxodo tenha um sentido, é preciso que ela reserve à África uma parte 

essencial. É preciso que ela nos reconduza à África ou, pelo menos, que 

faça um desvio pela África, esse duplo do mundo cujo momento ainda há 

de chegar.” (Mbembe, 2022, p. 277) 

Ao trazer para o debate Cesaire, também é necessário estabelecer relações com o 

pensamento de Fanon. Quando Mbembe fala da violência colonial, é no sentido de que  

raça é uma prisão. A racialização da sociedade, as classificações de privilégios e de poder, 

funcionam como uma prisão onde alguns estão em posição de dominantes e outros na de 

dominados. Para Fanon “a elevação em humanidade consiste, para o colonizado, em se 

transportar, por força própria, ruma a um lugar mais alto do que aquele que lhe foi 

consignado em função da raça ou em decorrência da sujeição.[...] De repente, não há mais 

negro nem branco. Existe um só mundo, finalmente livre do fardo da raça e do qual cada 

um se torna herdeiro.” (Mbembe, 2022, p. 291). 

Essa discussão em torno da violência e sua relação com a morte e, por isso, o 

conceito de necropolítica, seria o projeto emancipatório e utópico de Mbembe. Ele não 

está refletindo sobre a violência fanoniana, não está afirmando a ideia de raça, mas a 

abertura e superação da “zona do não ser”. A questão é como abandonar a raça sendo ela 



44 
 

um instrumento de opressão e dominação? Numa sociedade racista, como não usá-la 

como tática de luta? É possível pensar o mundo para além da raça? O que seria a abertura 

de mundo defendida por Mbembe?  

“O propósito da descolonização e do movimento anticolonialista pode-se 

epilogar numa única palavra que a possibilitou a abertura de abertura que 

inclui a eclosão, o nascimento e o aparecimento de uma coisa nova: o 

desabrochamento. Logo, abrir é libertar aquilo que estava encerrado para 

que possa nascer e desabrochar. A questão de abertura do mundo, de 

pertencer ao mundo, de habitar o mundo, de criar o mundo ou ainda as 

condições sob as quais nos constituímos herdeiros do mundo é o fulcro do 

pensamento anticolonialista e a noção de descolonização. Pode-se dizer, 

mesmo afirmar, que é esse o objeto fundamental.” (epílogo do livro Sair 

da grande noite de Mbembe).  

 Acreditando num projeto de humanidade fora do contexto da servidão e da 

violência racial, penso em práticas de letramentos que propiciem uma eclosão, uma 

ruptura, um despertar, uma abertura de mundo, um desejo de abolição. Segue uma 

narrativa vivenciada por essa pesquisadora.  

 São 7h e o sinal toca avisando do início das aulas. Caminho pelo corredor lotado 

de estuantes que conversam em voz alta enquanto aguardam a entrada do professor em 

sala. Subo as escadas e entro na sala. Turma agitada, falatório geral e, passados alguns 

minutos, os estudantes percebem a minha presença. Cumpro o ritual do bom dia, da 

chamada e inicio a aula. Levo comigo o livro Olhos d’água de Conceição Evaristo (2014). 

Explico quem é a escritora e dentre tantos contos, escolho Maria. Respiro fundo e começo 

a leitura do conto.  

Ler Evaristo, é ter a certeza de transbordar em poesia. Os estudantes da turma do 

segundo ano do Ensino Médio estão atentos à leitura. Faço pequenas pausas para ver a 

reação deles com a leitura. O olhar deles me chama atenção. Entre suspiros, abaixar de 

cabeças e mãos apoiando o queixo, termino a leitura e por alguns segundos o silêncio 

impera em sala. Até que uma aluna sentada no fundo da sala fala: “Poxa, professora, 

precisava começar a aula com um texto desse? Meu coração apertou aqui porque pensei 

na minha avó, na minha mãe”. Outro aluno retruca: “ela adora fazer isso com a gente. 

Traz esses textos pra fazer a gente pensar”.  

Neste momento, olho para esses e agradeço por existirem e embarcarem comigo 

nessa jornada. A aula continua com uma discussão sobre as passagens do conto que mais 



45 
 

marcaram e por que motivos isso aconteceu. A turma está agitada e se atropela. Antes que 

o sinal toque, sugiro que ouçam a música A volta pra casa, de Rincon Sapiência. Um dos 

alunos diz: “ah, gosto quando a senhora traz rap. Nem sabia que a professora de Português 

gostava disso”.  

Recostada à mesa, olho para a turma e explico que meu objetivo, para além da 

gramática e da literatura, é fazer com que pensem, reflitam e ampliem o olhar porque 

precisamos construir uma sociedade mais justa, com igualdade e equidade.  

A conversa avança e o sinal toca e a turma corre para o refeitório porque é hora 

do intervalo. Desço as escadas com calma e chego à sala dos professores. O intervalo é 

sagrado para tomar um café. Entre um gole e outro, uma aluna pede para falar comigo. 

Percebo que tem algo errado só de olhar para ela. Pergunto o que houve e ela responde 

que o texto que li para turma mexeu muito com ela porque a fez lembrar das mulheres da 

sua família. Falou do sonho de entrar pra faculdade, não como faxineira, mas como aluna. 

Olhei para ela e indaguei o porquê da fala e ela respondeu que bastava eu olhar pra cor 

dela, negra. Ela disse que o sonho dela era passar no Enem e fazer faculdade. Disse ainda 

que seria a primeira da família a conseguir isso. Depois de um longo abraço, disse que 

ela era capaz de realizar o sonho e que estava à disposição para ajudá-la. Retorno à sala 

dos professores incomodada com a fala da minha aluna. 

 Trago essa Narrativa porque ela me dá a dimensão exata do meu papel, enquanto 

professora, da rede pública do município de São Gonçalo onde leciono Língua Portuguesa 

e Literaturas para turmas do Ensino Médio. Tenho me debruçado no estudo das questões 

raciais porque entendo que o currículo eurocêntrico só fortalece o discurso da classe 

dominante e reforça as desigualdades sociais. Dessa forma, acredito que ler Achilles 

Mbembe contribuiu para minha formação acadêmica e ampliou meu entendimento sobre 

conceitos como necropolítica e devir-negro. Conceitos que atravessam diariamente a vida 

dos meus estudantes e reforça meu compromisso enquanto educadora em produzir futuros 

para eles. Que as práticas de letramentos sejam ferramentas utilizadas por educadores 

para abertura de mundo plurais.  

  

 

 

 

 

 



46 
 

CAPÍTULO 4. METODOLOGIA 

 

 

O que marca não só o imaginário dos estudantes e professores, 

como também impregna argumentos que ganham uma roupagem 

acadêmica, onde parte das obras sobre África contém elementos 

de extremos preconceitos contra civilizações e povos africanos, 

Mooure (2008) nos mostra algumas diretrizes a serem seguidas 

para superarmos os pré-conceito e estereótipos que acompanham 

o tema, não só nas escolas e universidades, mas também em toda 

a sociedade brasileira: "Levando em conta tudo o que precede, os 

estudos sobre a história da África, especificamente no Brasil, 

deverão ser conduzidos na conjunção de três fatores essenciais: 

uma alta sensibilidade empática para com a história dos povos 

africanos; uma constante preocupação pela atualização e 

renovação do conhecimento baseado nas novas descobertas 

científicas; e uma interdisciplinaridade capa de entrecruzar os 

dados mais variados dos diferentes horizontes do conhecimento 

atual, para se chegar a conclusões que sejam rigorosamente 

compatíveis com a verdade.  

Moore 

  

A epígrafe acima trata da urgência em ter um outro olhar sobre a África e da 

importância dos educadores nesse processo de desconstrução de pensar o outro com as 

lentes do colonialismo. Assim como Mbembe (2022), é possível reinventar o mundo a 

partir das experiências de África. É o devir de resistências viscerais porque precisamos 

sair desse mundo que ainda busca a descolonização. Alinhada a esse pensamento, busco 

pensar práticas de letramentos que corroboram com esse novo olhar.  

Ancorada na análise de narrativas, como metodologia, situada no campo da 

Linguística Aplicada Contemporânea (Cabral, Biar, 2015), investigo como professoras 

de Língua Portuguesa e Literatura, do Ensino Médio, da unidade escolar do município de 

São Gonçalo, região metropolitana do Estado do Rio de Janeiro, pensam suas práticas de 

letramentos, quais os enfrentamentos cotidianos e as estratégias utilizadas por elas e o 

que entende por letramento racial. Ainda é um desafio para a escola pensar práticas de 

letramentos que respeitem e celebrem a pluralidade de sujeitos e cultura.  

As conversas foram realizadas com cinco professoras do Ensino Médio, de Língua 

Portuguesa e de Literaturas, da unidade escolar pesquisada ocorreram, individualmente, 

e foram pensadas em formato online, por entender que após cinco paralisações e uma 

greve de quarenta e três dias, do desgaste emocional, moral e financeiro, todas estavam 

esgotadas com os assédios sofridos pela Secretaria de Educação e a ferramenta possível 



47 
 

foi o whatsapp. Todas receberam uma carta-convite (ANEXO C) com as orientações e o 

link do vídeo que traz uma cena de Racismo vivenciada por um parlamentar negro 

(ANEXO D) para assistirem e responderem as seguintes perguntas:  

 

1. Quais são suas impressões do vídeo? 

2. A temática apresentada nele pode ser discutida em sala de aula? Que estratégias você 

utilizaria? 

3. É possível pensar práticas de Letramentos a partir dele? 

  

  

4.1        As professoras 

 

Esta pesquisa tem o recorte do componente curricular Língua Portuguesa e 

Literaturas e, por isso, cinco professoras foram selecionadas. Sinalizo agora os critérios 

pensados para a escolha dessas professoras. Todas, são mulheres que lecionam no Ensino 

Médio e trabalham há mais de duas décadas na unidade escolar e desenvolvem ou já 

desenvolveram projetos juntas. Importante destacar que Magali, Capitu e Margarida são 

brancas e Márcia e Maria são negras. Para fins dessa pesquisa, é necessário analisar com 

as lentes do branco e do negro, pois as perspectivas, vivências são distintas e precisam 

ser consideradas. As transcrições, na íntegra, estão em anexo (ANEXO E) busco analisar 

fragmentos delas que atendem ao objetivo desta pesquisa. As professoras serão 

identificadas com nomes fictícios, respeitando o anonimato acordado para as conversas.  

Magali é uma professora de 51 anos de idade, branca, mora no município de São 

Gonçalo, com marido e o filho adolescente. Sua Graduação é em Letras: Português e 

Literaturas. Tem Pós-Graduação e leciona há 16 anos na unidade escolar. Muito centrada, 

organizada, Magali é conhecida como “a professora que puxa a mochila de rodinhas”. 

São muitos livros, dicionários, estojo para carregar.  

Capitu é uma professora de 48 anos de idade, branca, viúva, mora com a filha, no 

Barreto, bairro do município de Niterói. Importante destacar que a filha é Médica 

Veterinária e que a enche de orgulho por isso. Não foi fácil mantê-la na universidade com 

o salário de professora do Estado, mas ela abriu mão de muitas coisas para que esse sonho 

fosse realizado. Perdeu o pai muito cedo, mas herdou dele a determinação e disciplina 

para alcançar os objetivos almejados. Poderia ter seguido a sugestão de pessoas próximas 

a família e ser vendedora. Entretanto, ela subverteu a lógica e traçou outro caminho. Sua 



48 
 

Graduação é em Letras Português e Literatura cursada na Unipli e tem uma Pós-

Graduação em Educação Inclusiva, também cursada na Unipli e outra Pós-Graduação em 

Ciências da Educação cursada no Grupo Lusófona. Leciona há 25 anos na unidade 

escolar.  

 Margarida é uma professora de 61 anos de idade, branca, divorciada, mora em 

São Gonçalo, tem um filho já casado e uma neta (razão da sua vida). Ah, tem uma filha 

de quatro patas e segue encantada com essa relação de amor incondicional. Sua 

Graduação é em Letras Português e Literatura e tem doutorado. Leciona há 39 anos na 

unidade escolar.  

Márcia é uma professora de 59 anos de idade, negra, divorciada, mora num 

sobrado em São Gonçalo. A mãe idosa mora na parte debaixo, e ela na parte de cima com 

um casal de filhos. Filhos formados com muita luta, ela gosta de afirmar porque sabe o 

que significa ser mãe solo. Anda pelos corredores com um sorriso largo e impondo 

respeito porque ela é dessas. “Bora reparo” é uma das suas falas que os alunos repetem 

porque entendem o significado. Sua Graduação é em Pedagogia e sua Pós-Graduação em 

Psicopedagogia. Lecionada há 34 anos na unidade escolar.  

Maria é uma professora de 61 anos de idade, negra, solteira e mora sozinha. Ama 

música e está sempre disposta a realizar atividades diferenciadas. Sua Graduação é em 

Letras Português e Inglês e seu Mestrado interdisciplinar em Linguística Aplicada pela 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Leciona há 38 anos na unidade escolar.  

As professoras pesquisadas trabalham na unidade escolar (já citada nesta 

pesquisa) e, levando em consideração o tempo, estabeleceram um laço de amizade para 

além dos muros da escola. Em eventos como Festa Junina, Café Literário, Festa do 

Folclore, Formaturas, entre outros. Essas professoras atuam com a certeza de que outra 

educação é possível. Durante os intervalos, as conversas têm como tema preponderante a 

educação. Ultimamente, a conversa está centrada nos planos para a aposentadoria. Duas 

já iniciaram o processo e as outras aguardam a decisão sobre o pedágio. Importante 

destacar que essas professoras atuam tanto no Ensino Fundamental quanto no Médio no 

componente curricular Língua Portuguesa e Literatura e, com o Novo Ensino Médio, 

Letramento de Língua Portuguesa (essa pesquisa não versa sobre o letramento proposto 

pela BNCC).  

 

 

 



49 
 

4.2 Os prints do vídeo 

 

Seguem alguns prints do vídeo (ANEXO D) para iniciar a análise das narrativas 

das professoras pesquisadas. Conforme já mencionado, o parlamentar Renato Freitas 

(deputado do Paraná) sofreu uma abordagem aleatória no aeroporto. Podemos observar 

que o voo não está cheio porque existem poltronas vazias. O único passageiro a ser 

retirado para a revista ‘aleatória’ foi Renato Freitas. Ele caminha até a entrada da 

aeronave para entender o que está acontecendo e é abordado pelo funcionário da Polícia 

Federal que solicita o documento de identidade. Neste momento, é possível perceber a 

expressão de surpresa do funcionário que não acredita ser o homem que está a sua frente, 

um deputado. Espantado, ele explica o que está acontecendo como sendo um 

procedimento padrão. O deputado age com tranquilidade ao ser informado sobre a revista 

nos pertences e pessoal, enquanto filma a situação.  

Essa ‘naturalidade’ tem relação com o fato de ser constantemente revisitado (dois 

meses após esse vídeo, o deputado foi novamente escolhido ‘aleatoriamente’ para ser 

revistado – vídeo do ANEXO D). Ao finalizar a revista ‘aleatória’, o deputado retorna 

ao avião e alguns passageiros tentam ser solidários com frases “tudo certo”, “isso 

acontece”, “aí nem dá bola” e Renato questiona se está tudo bem ele ser retirado do voo 

e ser humilhado, mas não existe resposta. Para encerrar o assunto, Renato fala aos 

passageiros “toca o bonde” e ironiza “toca o bonde porque o carregamento está no outro 

avião”.  

Cabe destacar que dois meses após esse vídeo ser postado nas redes sociais, o 

parlamentar Renato de Freitas foi novamente escolhido ‘aleatoriamente’ para revista no 

aeroporto. Esse vídeo também foi postado nas redes e alguns seguidores questionaram até 

quando essa revista aleatória vai acontecer com corpos negros. O link do vídeo está 

anexado (ver ANEXO D).  

 



50 
 

  

  



51 
 

  

 

 



52 
 

  

 

 

Figura 2. O vídeo em frames 

 

4.3 Análise das narrativas 

As narrativas serão abordadas por um enfoque socioconstrucionista (Moita Lopes, 

2003) que entende que toda prática discursiva tem um contexto social, são construídas, 

produzidas e modeladas. Assim, o “objeto de investigação é percebido como sendo sócio 

construído, passando, portanto, o pesquisador a ser compreendido como imbricado no 

conhecimento que constrói” (Moita Lopes, 1994). Em outras palavras, assumimos 

identidades sociais quando nos localizamos em uma conversa com marcas raciais, de 

gênero, históricas e etc. Ao fazermos isso, reconstruímos nossas identidades e estamos 

sempre posicionados em “relações de poder” (Moita Lopes, 1996). 

 Tendo em vista que as narrativas são construídas e que dependem de como nos 

posicionamos e como o outro se posiciona, é possível legitimar ou refutar determinados 



53 
 

discursos, o que significa dizer que podemos desconstruir, se assim quisermos, os 

discursos de dominação, como o racismo. 

 

 

4.3.1 Nesta seção, trago a sequência de falas das professoras com relação à questão  

sobre quais as impressões do vídeo?   

 

Sequência 1 da professora Magali: 

 

Nós ali temos recortes, né. Nós não temos o vídeo na íntegra, então, o que me parece é 

que aquela pessoa que se identificou como deputado no vídeo que está sendo revistado 

destoava dos demais passageiros. Então, por isso que eles usaram essa forma educada 

e polida que ele foi escolhido “aleatoriamente”. Por ele estar “destoando”. Não digo 

nem pela cor, tá! Acho que foi mais pelo cabelo e pela vestimenta dele, porque quando 

ele volta para o assento quando ele vai filmando tem uma pessoa com muito mais pele 

escura, porém bem mais vestido do que ele. Então, a minha impressão foi essa, tá! Porque 

ele estava “destoando” dos outros passageiros. 

 

A narrativa da professora Magali inicia com a afirmação (linha 1) de que o vídeo 

não está na íntegra e que, por isso, não é possível garantir que a questão apresentada esteja 

relacionada a não identificação da pessoa como deputado (linha 2), e sim por estar 

destoando (linha 4), pela cor da pele (linha 4). Destoar significa atrapalhar, desordenar. 

Ao utilizar esse verbo, a professora Magali assume o discurso de que o deputado está 

errado em não cumprir com uma determinação da Polícia Federal. Existe aqui um 

posicionamento da professora. No seu discurso aparecem três marcadores “né” e “então” 

(linha 1) e “tá” (linha 5) que sugerem uma aprovação quanto ao que está nas entrelinhas 

do discurso. Parece que quer compartilhar com o interlocutor a impressão que teve do 

vídeo. Na linha 5, Magali fala da cor da pele não como a questão central, visto que nas 

linhas 6 e 7, ela afirma que tem um passageiro com a pele mais escura. Nesses dois 

momentos, a “cor da pele” parece introduzir a questão da raça. Já no final da Narrativa, 

na linha 8, ela retoma o verbo destoar na tentativa de validar seu discurso com base no 

senso comum. É importante destacar que no Brasil o racismo é de estampa o que reforça 

a Narrativa da professora Magali, de acordo com Nascimento (2016),  

 



54 
 

Nenhum cientista ou qualquer ciência, manipulando conceitos como fenótipo 

ou genótipo, pode negar o fato concreto de que no Brasil a marca é determinada 

pelo fator étnico e/ou racial. Um brasileiro é designado preto, negro, moreno, 

mulato, crioulo, pardo, mestiço, cabra – ou qualquer outro eufemismo; e que 

todo o mundo compreende imediatamente, sem possiblidade de dúvidas, é que 

se trata de um homem-de-cor, isto é, aquele assim chamado descende de 

africanos escravizados (Nascimento, 2016, p. 48). 

 

 

Sequência 1 da professora Capitu: 

Desde o começo foi construído e conduzido uma ótica. Estamos diante de um infrator: 

abre mochila, revista pessoal, por favor! Me acompanhar de tal forma que parece iminente 

a descoberta de algo ilícito. Assim se dá toda a construção social. Nossa ótica é 

conduzida a própria palavra “aleatório”, parece normalizar o absurdo! O que é 

aleatório? Um tiro é aleatório? A bala perdida aleatória? Acabamos por relativizar 

o absurdo, mesmo que a pessoa só apareça explicitamente no final do vídeo. Eu não 

consigo imaginar que a abordagem se desse dessa forma com uma pessoa de pele branca. 

“Ah que bom que tá tudo bem!” Bem para quem? Né. A fala da mulher branca 

transpira o Racismo Estrutural. “Não liga não!” E com isso a gente vai relativizando o 

absurdo, né. Acho que cabe e cabe muito, né. É esse vídeo para desenvolver atividades 

de Letramento antirracial, antirracistas, né.  

 

A professora Capitu inicia sua narrativa falando sobre a condução da ótica (linha 

1), sobre o olhar direcionado ao deputado que foi abordado. Ao fazer isso, ela se posiciona 

contra a conduta adotada pela Polícia Federal e a tripulação do avião. Dá sequência a seu 

posicionamento ao falar da construção social (linha 3) afirma que a situação foi conduzida 

a partir de uma ótica, de uma construção social, parece normalizar o absurdo, o 

aleatório. Não imagina uma abordagem igual com uma pessoa de pele branca. Refere-se 

ao racismo estrutural e repete as frases da mulher branca no vídeo: “ah que bom que 

tá tudo bem!” Usaria o vídeo fazendo pequenas pausar para provocar a discussão, além 

de solicitar que a turma levasse notícias contemporâneas sobre o crime de racismo”. Essa 

colaboradora volta seu olhar para o racismo como crime. Traz no seu discurso a 

impossibilidade de naturalizar, banalizar uma construção social, o racismo estrutural e 

sinaliza uma possibilidade de trabalhar a ser desenvolvido com as turmas.  

 

Sequência 1 da professora Margarida:  



55 
 

Não surpresa que eu assisti ao conteúdo do vídeo sobre a infeliz ocorrência do voo da 

Azul com o deputado Renato Freire. Tristeza porque é um absurdo! Nós estamos em 

2023 e ainda é possível observar esse tipo de comportamento hipócrita, racista e 

preconceituoso. Como brasileira que sou e tenho origem nas minhas raízes.... Eu não 

vejo como ainda pode existir esse tipo de postura, tristeza maior eu sinto de ver a reação 

das pessoas, dos passageiros com expressões do tipo: Graças a Deus, tá tudo bem! Isso é 

normal, não! Isso não é normal! Se olharmos a parte técnica, a postura dos profissionais 

está totalmente equivocada. Essa abordagem deveria ter sido feita antes a repetição da 

palavra aleatório... aleatório. Esse é um processo aleatório demonstra todo despreparo 

dessas pessoas que se dizem profissionais. Se o passageiro passou e entrou no avião o que 

aconteceu antes? Será que se fosse uma outra pessoa isso teria acontecido? É o que eu 

questiono não foi aleatório... aleatório, mas foi com afrodescendente e isso não me causa 

estranheza e daí a tristeza. Por que fatos como esse se tornam corriqueiros? Já deveriam 

ter sido punidos com maior energia, mas isso não acontece, ele se repete e as pessoas 

continuam achando normal. É totalmente anormal, vergonhoso e vexatório. 

 

A professora Margarida inicia sua narrativa descontente com o vídeo (linha 1). 

Esse descontentamento aparece em “estamos cansados de saber que nem na escola, nem 

nos livros onde mandam a gente estudar, não se fala da efetiva contribuição das classes 

populares, da mulher, do negro, do índio na nossa formação histórica e cultural” 

(Gonzales, 1982, p. 3). Lélia já iniciava o debate sobre a invisibilidade e exclusão das 

classes populares e, também, convocava o posicionamento dos educadores nessa 

discussão. A professora Margarida pode desconhecer a luta do povo negro que busca a 

igualdade, mas ela nomeia como comportamento hipócrita, racista e preconceituoso 

(linhas 3 e 4) dos passageiros que estão no voo. Ela se posiciona e reconhece a existência 

do racismo (linha 11) e afirma a necessidade de debater a questão racial porque não é 

normal a reação das pessoas (linha 7). Na narrativa a questão aparece como um 

complicador e a professora aponta a necessidade de mudanças na sociedade brasileira.  

 

Sequência 1 da professora Márcia:  

O devir para além da cor da pele. Ao assistir o vídeo, revisitei cenas que cotidianamente 

são repetidas por este Brasil afora, em todos os lugares, em todas as situações. Fica claro 

que o racismo cultural infiltrado em todas as situações cotidianas deste país é de 

entristecer. Seja no transporte público, seja nos álbuns de reconhecimento de bandidos. 



56 
 

A pele preta é alvo pode e deve ser discutida em sala de aula. É assim que nós vamos 

combater o racismo cultural com consciência de quem vive, de quem passa por isso, de 

quem observa isso, de quem está vivendo isso todos os dias. Seja como espectador, seja 

como protagonista dessa situação. 

 

A professora Márcia é atravessada pelas questões raciais por ser uma mulher negra 

e já ter vivenciado uma infinidade de constrangimentos (ela mesma e com os seus). 

Possivelmente, ao falar sobre o racismo cultural infiltrado (linha 3), a professora 

demonstra ter conhecimento social e histórico sobre as questões étnico-raciais no Brasil, 

sobre a participação do negro na formação da nossa sociedade e sobre a invisibilidade 

que sofrem. Ela se posiciona com tristeza (linha 4) porque sabe dos enfrentamentos da 

população negra cotidianamente. Na linha 5, sua narrativa traz a dor que o racismo 

provoca e a necessidade de combatê-lo, principalmente, no espaço escolar, porque ainda 

percebemos uma lacuna entre a formação e as práticas pedagógicas, vides tantos relatos 

sobre a temática nas redes sociais.  

 

Sequência 1 da professora Maria:  

Poxa! Achei o vídeo bem interessante mesmo [...] Porque você pensa numa situação que 

é absurda, né. Mesmo quando a gente vê aqueles programas como de aeroporto, 

raramente, as polícias interrompem um voo porque interromperiam um voo, né? 

Pararia um voo para revistar um passageiro. O que que tem esse passageiro demais? 

E aí você vê depois que é um deputado e ver as características físicas do deputado e 

aí a coisa fica meio esquisita, né. Vem todo uma estrutura sócio política envolvida 

para ser discutida com os alunos ou com qualquer outra pessoa, não precisa, 

necessariamente, ser um aluno tá! Uma situação que nós temos vivido muito 

frequentemente da nossa sociedade. 

 

A professora Maria inicia sua narrativa com marcadores distintos. Ela afirma que 

é interessante (linha 1) e na sequência diz ser absurda a situação (linha 2).  Ela, mulher 

negra, entende os privilégios de determinados grupos que nunca são parados 

aleatoriamente, constrói seu discurso na violência caracterizada nessa abordagem, 

questionando o porquê da interrupção do voo (linha 4). A professora compreende que 

eventos como esse acontecem, diariamente, independente, da classe social. Basta ter a cor 

da pele com um pouco mais de melanina para justificar qualquer ação policial.  



57 
 

As narrativas das professoras Capitu, Margarida, Márcia e Maria operam com a 

impossibilidade de se naturalizar o racismo, visto que é crime, questionam a abordagem 

e a falta de sensibilidade dos passageiros que estavam dentro do avião e observavam tudo 

com tranquilidade. Essas professoras compreendem a importância de questionar, 

combater, interromper, discutir qualquer atitude que tire o direito do outro de existir. A 

professora Magali não constata a sutileza ou reinvenção do racismo presente no vídeo e 

ao fazer isso, conscientemente ou não, ela tira a humanidade desse homem, deputado. Ele 

não existe na sociedade. 

 

4.3.2  Nessa seção, trago a sequência das professoras com relação à temática apresentada  

no vídeo poder ser discutida em sala de aula e que estratégias cada uma utilizaria 

 

Sequência 2 da professora Magali: 

Bom, a temática foi a questão do preconceito. Ela deve ser debatida. Ela tem que ser 

combatida, qualquer tipo de preconceito, qualquer que seja, antes de tudo nós temos que 

ter o respeito, independente da cor, da religião, da vestimenta da pessoa. Até do ponto 

de vista, né... que ela tenha sobre algo, principalmente, nesse mundo polarizado da 

política que estamos vivendo. Agora com a questão sexual, de ideologia de gênero, 

sempre há de ter que ter o respeito. Que estratégia eu utilizaria? Eu trabalharia com 

texto, com imagens que tivesse essa temática para que eu pudesse explorar o assunto com 

os alunos, tá bom?! 

  

A professora Magali inicia a narrativa com ênfase na questão do preconceito. A 

professora não compreende como racismo ou discriminação racial. De acordo com 

Carneiro (1997), racismo é muito mais que apenas discriminação ou preconceito racial, é 

uma doutrina que afirma haver relação entre características raciais e culturais e que 

algumas raças são, por natureza, superiores a outras. As principais noções teóricas do 

racismo moderno derivam das ideias desenvolvidas por Arthur de Gobineau. O racismo 

deforma o sentido científico do conceito de raça, utilizando-o para caracterizar diferenças 

religiosas, linguísticas e culturais. A autora define discriminação racial como o tratamento 

desfavorável dado a uma pessoa ou grupo com base em características raciais ou étnicos. 

Por exemplo, impedir uma pessoa de assumir um emprego por não ser branca é um ato 

de discriminação. Ainda a autora define preconceito como o conceito ou opinião 

formados, antecipadamente, sem conhecimento dos fatos. É uma ideia preconcebida e 



58 
 

desfavorável a um grupo racial, étnico, religioso ou social. Implica aversão e ódio 

irracional contra outras raças, crenças, religiões, etc. Apresento esses conceitos porque 

ainda existe uma confusão na interpretação dos mesmos. Não vivemos numa democracia 

racial e ao se posicionar na linha 1, a professora demonstra a necessidade em discutir e 

fomentar o debate no espaço escolar sobre as questões raciais no espaço escolar. Traz 

outros elementos para seu discurso (linha 3) que reforçam a importância de ampliar o 

olhar para a diversidade e pluralidade existente em sala de aula. O outro não pode ser 

visto como diferente.  

 Quando a professora sugere trabalhar com imagens a temática (linhas 6 e 7), uma 

pergunta surge para a pesquisadora. Como será feita essa seleção de imagens? Qual a 

perspectiva será abordada, a da elite ou a dos excluídos? Ainda é possível observar nos 

meios de comunicação, outdoors, grafites, expressões populares, literatura, entre outros, 

a temática sendo apresentada ainda de maneira racializada. É importante que os 

educadores estejam atentos a isso e não reforcem o discurso da elite branca que tem 

dificuldade em abrir mão de seus privilégios.  

 

Sequência 2 da professora Capitu: 

Qual seria a minha estratégia? Eu passaria para os alunos, mas eu não o deixaria correr 

de forma integral. Eu iria dando pausas, né. Desde a hora da abordagem: “poderia me 

acompanhar, por favor!” E dá uma pausa, né. Iria fazendo perguntas à turma: “vai 

aparecer alguma coisa? Será que vai encontrar? Porque que essa pessoa foi abordada? 

Será que estava fazendo algo suspeito?” Né. “Como que você imagina ser fisicamente 

essa pessoa abordada?” A partir do vídeo claro, né. E dois questionamentos ali da 

reflexão, da discussão, né. Que esse que é o objetivo, né. Eu iria pedir para a turma que 

trouxesse no título notícias contemporâneas em que a existência desse crime que é o 

racismo, né. Do crime racismo, né. É claro! Ao chegar ao final, ao desfecho do vídeo 

que percebe que não havia nada ilícito e que se percebe a cor da pele da pessoa que foi 

abordada, né. É dar toda uma vazão para uma discussão muito mais ampla, muito 

mais profunda a respeito do racismo, né. Do racismo estrutural, inclusive, né. Como 

eu disse, anteriormente, né. Que está ali transpirando praticamente na fala da mulher 

branca: “Ai que bom que tá tudo bem” (risos). Que bom que tá tudo bem? Depois da 

pessoa passar por uma situação absurda daquela, né. Trazendo notícias contemporâneas 

que infelizmente não é difícil de encontrar, a gente encontra praticamente todos os dias, 

né. Isso que é noticiado fora os acontecimentos que não chegam ao jornal, né. Para que 



59 
 

se fizesse uma discussão a respeito, né. Outra estratégia também de desenvoltura de 

atividades de letramento antirracistas seria análise de narrativas já consagradas, né. 

Narrativas consagradas em que nas próprias letras, na nossa própria língua, representação 

da nossa ideologia, representação da nossa postura, representação da nossa visão de 

mundo, né. Carrega muito do racismo, né. Muito do racismo, né. Então, isso aí seria 

também uma abordagem que a gente fizesse bastante discussão a respeito, né. Para 

repensar muito de nossa postura, né. Compartilhar um exemplo de uma atividade que 

eu desenvolvi com eles que na verdade não chegou a ser uma atividade, especificamente, 

antirracista, né. Mas a nossa reflexão a respeito de uma narrativa já consagrada. 

Funcionou dessa forma: funcionou como um... é... vamos colocar assim como um insight. 

Tipo, nossa! Isso acontece! Mas ninguém sabe que isso acontece. Sim, sabe, mas parece 

que precisa que se comprove o tempo todo, o tempo todo, entendeu? Eu tava trabalhando 

Monteiro Lobato com a turma e eu falei de uma narrativa infantil, né. Que é o sítio do 

pica-pau amarelo. Então, a priori é algo inocente, né. É algo isento de qualquer racismo, 

né. De qualquer racismo... e aí eu fui só perguntando e questionando, né. Para ver se eles 

conseguiam alcançar isso, né. Se a turma conseguia alcançar como que é a construção ali, 

como que é a construção familiar ali, como que é a construção social do sítio do pica-

pau amarelo. Tem a dona Benta, tem a tia Anastácia, tem Narizinho, tem Pedrinho, né. 

Qual é a primeira coisa que vem à mente de vocês quando eu falo dona Benta: a cadeira 

de balanço, ela sentada na cadeira de balanço. Qual a primeira coisa que vem à mente de 

vocês quando eu falo tia Anastácia: o avental... aí que a gente foi chegando nessa 

questão que se constrói no “tá tudo bem!”, né. Mas, “tá tudo bem!” para quem, né. Porque 

em muito da Narrativa, especialmente, na dos bolinhos de chuva que são muitos 

significativas que são metafóricos, né. Do carinho da avó, da representação e da 

construção que a gente tem no momento mais íntimo com a família em dia de chuva que 

você cozinha, né. Essa abordagem toda, essa simbologia toda e a dona Benta sempre 

recebeu, né. Esses elogios, né. Uma excelente avó porque inclusive oferece o bolinho de 

chuva porque faz o bolinho de chuva, né. Que tem aquele momento ali... só que assim, 

ela nunca chegou na cozinha para fazer esse bendito bolinho de chuva, né. Sempre 

quem fez o bolinho de chuva foi a tia Nastácia. Então, a tia Nastácia ela é representada 

pelo avental, né. Em momento algum recebe algum crédito pelo que se faz, 

entendeu? Como se você tivesse simplesmente fazendo uma obrigação, né. Obviamente 

você não precisa dar crédito, né. Ela existe ali para isso, né. Ela é o avental, ela é a 

cozinha, ela é o fogão, ela não é uma pessoa, né. Ela é coisificada. Então, até um aluno 



60 
 

meu virou e falou: “aí professora, você acabou com a minha infância” É acho que talvez 

esse seja objetivo, né. Não acabar com a infância, né. Mas acudir, sacudir, bagunça, né. 

Mas não é bem assim! Tem alguma coisa errada aqui, né. Aí tem uma discussão muito 

produtiva e muito interessante, né. A própria farinha não sei se tem a ver, mas foi o 

aluno que me chamou atenção para isso, né. Ele que comentou depois e eu não pesquisei 

a respeito, mas a própria farinha, né. É a farinha dona Benta, né. Em momento nenhum 

é a farinha tia Nastácia, né. Não entra essa questão, né. Isso é só um exemplo básico, 

né. Outras questões... questionamos muito em relação ao Machado de Assis, ao escritor 

Machado de Assis notoriamente brilhante óbvio, mas que nós tivemos exemplo uma 

situação em que precisávamos de uma pessoa que o representante para tirar uma foto do 

nosso café literário, né. E daí eu sugeria ao meu genro que pudesse fazer Machado de 

Assis só para tirar foto que a gente iria ampliar para colocar porque as fotos de Machado 

de Assis ela não teria uma impressão por causa da qualidade até porque durante muito 

tempo ele foi embranquecido, né. Aí o meu genro virou e falou assim: “eu não tenho 

como ser porque eu sou preto”. Quer dizer... aí chega outra questão de que ele não tinha 

nem conhecimento de que o Machado de Assis é preto, era preto, né. Então esse é só um 

dos exemplos em que costuma trabalhar em sala de aula. Então, assim caberia esse vídeo 

com certeza, né. Depois traçar um paralelo com notícias contemporâneas, né. 

Também em um outro momento fazer essa abordagem de narrativa já consagradas, 

entendeu? Em que carregam em si esses relativismos absurdos, né. Esses relativismos nos 

absurdos que é o racismo, o racismo é absurdo, né. Como eu vou dizer resolver um 

problema não é legal, então, seria simples dizer que o racismo não existe, né. Agora 

resolver o absurdo histórico acho que é mostrar, é expor, frequentemente, isso que 

acontece. É expor na padaria, é no banco da praça, na sala de aula, numa conversa 

no pátio, na hora do intervalo, na sala dos professores, né. É você estar o tempo todo 

vigilante mesmo porque uma atitude antirracista é vigilante, né. Para que a gente 

possa realmente evoluir, né. Tudo isso ser repensado e reparado, né. Embora, eu não 

acredite que seja possível uma reparação total. Não tem como, mas a vigilância ela se faz 

necessária! 

 

A narrativa da professora Capitu é carregada de emoção e metáforas que nos 

ajudam a pensar a temática (linhas 9, 10 e 11) e a importância de se combater o racismo, 

principalmente, no espaço escolar e com a disciplina que leciona. Ao apresentar a 

experiência com a obra infantil O Sítio do Pica Pau Amarelo, de Monteiro Lobato, a 



61 
 

professora se posiciona contra o Racismo existente na história que comparece na 

construção das duas personagens emblemáticas: Dona Benta e Tia Anastácia. Apresenta 

o escritor, Monteiro Lobato, não como um autor infantil, despretensioso, mas com uma 

narrativa racista, eugenista11.  Essa professora trabalha com o conceito de coisificação do 

outro e afirma a importância de estar sempre vigilante em todos os espaços. Chama 

bastante atenção o seu posicionamento quanto ao entendimento sobre o processo de 

invisibilização do negro e assume responsabilidade, enquanto professora, de romper com 

esse processo. Para além disso, traz o verbo evoluir (crescer em todos os sentidos) e 

assume o compromisso de se manter em movimento, de contribuir para a construção de 

uma sociedade mais equânime. Ao propor atividades focada na decolonialidade, ela 

provoca uma fissura, assim como propõe Walsh (2019, p. 105) “[...] minha aposta hoje 

em dia está em e por esperanças pequenas, ou seja, em por esses modos-muito-outros de 

pensar, saber, estar, ser, sentir, fazer e viver que são possíveis e, ademais, existem apesar 

do sistema, desafiando-o, transgredindo-o, fazendo-o fissurar”. 

 

Sequência 2 da professora Margarida:  

Usaria o vídeo com certeza em minhas aulas porque acho também necessário saber do 

ponto de vista de cada um acerca do fato. É bastante saudável ver essa diferença de 

opiniões e observações. A leitura como prática social leva em consideração todos esses 

aspectos, faria com que eles observassem o contexto, a reação dos passageiros, a 

reação dos profissionais e do próprio deputado que procura se acalmar e comprovar 

o constrangimento pelo qual ele passa. 

 

Nessa narrativa, a professora Margarida inicia contextualizando a leitura como 

prática social (linha 3) e compreensão acerca da necessidade de ouvir a opinião do outro, 

o ponto de vista que pode ser diferente do seu. 

 

Sequência 2 da professora Márcia:  

                                                             
11 A palavra deriva do grego eu (bom) e genesis (geração). Pretensa ciência fundamentada nas ideias de 

Francis Galton, conhecido pela descoberta das impressões digitais. Galton defendia a necessidade de o 

Estado formular um plano com o objetivo de selecionar jovens aptos a procriar os mais capazes. Propunha 

a escolha de uma boa raça (a mais pura) ou do bom nascimento, chegando ao extremo de defender a 

esterilização de doentes, criminosos, judeus e ciganos. A eugenia incentivou experiências desse tipo no 

Terceiro Reich, que se propôs a elaborar um plano de purificação racial, marca do holocausto judeu.  



62 
 

As estratégias que, enquanto professora e educadora... eu usaria uma roda de conversa é 

preciso falar sobre isso! A roda de conversa dá a todos, os olhos nos olhos, a oportunidade 

de fazer a fala, assumir a fala, se apropriar da fala, encontrar com uma fala, porque, 

muitas vezes, as pessoas passam por essa situação e não reconhecem como o racismo 

estrutural. Não a reconhece como protagonista dessa situação que nós vamos repetir 

todos os dias, muitas vezes, as pessoas não percebem e aí as pessoas normatizam, 

normalizam vira senso comum. 

 

A narrativa da professora Márcia inicia com uma proposição para uma roda de 

conversa. Essa proposta está baseada no seu fazer pedagógico, na necessidade de olhar 

nos olhos dos estudantes, prática diária que utiliza. Em suas aulas, a professora valoriza 

a escuta porque traz na memória momentos dolorosos em que não foi ouvida, acarinhada, 

sequer enxergada por suas professoras pelo simples fato de ser negra. Seu discurso é 

construído a partir do olhar de quem entende a importância de assumir e se apropriar da 

fala, que reconhece o protagonista tantas vezes negado à população negra, que não aceita 

a normalização de atitudes racistas e que sabe que é necessária firmeza para debelar os 

discursos de ódio que povoam as redes sociais, os espaços públicos, os transportes, a vida. 

Estar em roda, é estar aquilombada.  

 

Sequência 2 da professora Maria: 

A questão da sala de aula, eu poderia usar teria que pensar bem nas características da 

turma para que a discussão rendesse, e, provavelmente, fazendo uma atividade como esse 

vídeo pensando nessa questão de como a internet nos afeta em sala de aula. Eu começaria 

apresentando o vídeo iria começar do contrário. Primeiro pedir para que os alunos 

assistissem esses tipos de programas que tem nas televisões que tem tanto na aberta como 

fechada de aeroportos. Como o que você vê em vários lugares do mundo para que eles 

percebessem a diferença na abordagem em que foi feita, inclusive, de programas de 

aeroportos brasileiros poderia começar com essa situação. Uma outra forma de abordar 

seria ou complementando a primeira que eu falei, mas poderia fazer uma abordagem só o 

início do vídeo parava e pediria para os alunos observar o local onde eles estão e onde 

estão acontecendo a cena como se fosse uma cena de teatro, como não fosse um vídeo 

real. Onde está acontecendo a cena? Quem você acha que tá falando? É um passageiro, 

ou é um piloto, um repórter. Quem é a pessoa? Identificar o gênero da pessoa e daí para 

frente deixar o vídeo correr até o ponto um pouco antes da revelação a pessoa e quando 



63 
 

eu pedisse para eles falarem um pouco sobre a pessoa iria pedir depois para eles 

confirmasse que viriam que ele era um deputado que eles reformularam a sua abordagem 

a sua ideia inicial e depois que ele se revela, fisicamente, para ver se eles mantiveram a 

mesma ideia física, né. Da descrição física da pessoa. 

 

Nessa narrativa, a professora Maria sugere iniciar a aula ao contrário (linha 4). 

Inverte a lógica que estamos acostumados, talvez como mecanismo para prender a 

atenção dos estudantes e, também, pegá-los de surpresa. Ela, mulher, negra, direciona, se 

posiciona, ao questionar os estudantes sobre a sequência de atividades do vídeo (linhas 6, 

7 e 8). É preciso treinar o olhar já tão acostumado com as barbaridades, porque não 

podemos ignorar as sutilezas do racismo, mas ficar atento. Ao provocar os estudantes 

perguntando sobre o espaço, sobre quem está falando, a professora aguça a curiosidade 

deles e um debate sobre narrativas sofridas por eles pode ser enriquecedor e produtivo, 

inclusive com propostas para combater o racismo. Na linha 10, a professora sugere outra 

abordagem ao solicitar que os estudantes observem o espaço, o contexto e as pessoas 

envolvidas. Em nenhum momento ela faz referência a questão da cor da pele de quem 

está falando.  

 

4.3.3 Nessa seção, apresento a sequência das narrativas das professoras sobre a  

possibilidade de pensar práticas de letramentos a partir do vídeo  

 

Sequência 3 da professora Magali: 

Com certeza! É um assunto que dá para a gente explorar bastante. Os olhos D'água 

da Conceição Evaristo, ali nós temos vários contos que fala sobre preconceito, 

racismo, violência, então, trabalhar sempre os contos ou crônicas que abordem esse 

tipo de assunto e que a gente possa depois fazer primeiro uma leitura desde o conto, né. 

Depois da leitura promover um debate entre alunos e promover depois da ação, o que 

é viável e o que é possível. Sim! Isso enriquece muito os alunos até porque do ponto 

de vista deles terão outras leituras acerca desse assunto, né. Então, eu acho que vale 

sim e fica um Letramento para eles assim enriquecedor. Esse é meu ponto de vista 

  

A narrativa da professora Magali inicia com uma sugestão de leitura de autoria 

negra (linha 1 e 2), um livro de contos de Conceição Evaristo que aborda temas 

importantes que nos atravessam diariamente. Magali menciona os gêneros conto e crônica 



64 
 

como ferramenta para sensibilizar os estudantes que, normalmente, não têm o hábito de 

leitura e questionam o número de páginas. A professora apresenta sua sequência didática, 

iniciando com a leitura e, posteriormente, promovendo um debate, o que ela chama de 

ação (linha 5). Termina fazendo uma afirmação quanto a importância da sequência citada 

para enriquecimento do estudante e como Letramento enriquecedor (linhas 7 e 8).  

 

Sequência 3 da professora Capitu: 

Ainda tenho muito, muito para aprender para trabalhar essas atividades de 

letramento antirracista o tempo todo para vivenciar e atuar nessa vigilância 

antirracista, tenho muito que aprender, mas estamos caminhando, estamos tentando, 

né. Eu tenho tentado, eu tô tentando, né. Mas, ainda tenho um percurso imenso pela 

frente, né. Até mesmo de cuidados com a fala, até com cuidados com a postura, eu 

preciso realmente evoluir, né. A gente só consegue isso se a gente se coloca com 

abertura para isso, né. Se a gente se coloca para isso, né. É o que eu como professora, 

como cidadã, como pessoa, né. Tenho procurado fazer. 

  

A professora Capitu inicia sua narrativa se posicionando quanto a necessidade e 

importância de aprender a trabalhar o letramento antirracista (linhas 1 e 2). Ela, 

professora, branca, compreende sua construção social e tem consciência que precisa se 

manter vigilante com relação ao racismo (linha 3). A fala no plural (linha 3) parece uma 

tentativa de estabelecer uma interação com a pesquisadora, afirmando que estamos 

caminhando, estamos tentando (linha 3). Sua preocupação com a fala, a postura (linha 5) 

indica uma preocupação com relação aos discursos diários onde prevalecem a 

desumanização do negro e o quanto somos responsáveis, enquanto professoras, em 

desconstrui-los. Importante reforçar a narrativa (linhas 6 e 7) sobre o seu papel, sobre 

estar aberta, sobre assumir uma postura ética quanto a (re)construção da identidade social 

de seus estudantes e a própria.  

 

Sequência 3 da professora Margarida: 

Evidentemente, traria a discussão para a sala de aula. Será que se fosse um outro 

cidadão que se identifica como branco, nesse país, nascido nesse país, com a família 

toda brasileira, branco, tudo teria ocorrido deste modo? Os passageiros teriam a 

mesma reação de ficar calados? Não dizerem nada? Não questionarem nada? 



65 
 

Acharem normal esse tipo de abordagem. Seriam as primeiras perguntas que eu faria acho 

muito interessante esse tipo de trabalho e bastante pertinente no contexto escolar. 

  

A professora Margarida inicia sua narrativa apresentando elementos que 

provocam a reflexão. Cidadão, branco e com a família toda brasileira (linha 2). Nossa 

construção social é marcada pelo colonialismo, onde o branco representa a supremacia, a 

superioridade, como parâmetro para tudo e o negro é visto como cidadão inferior. É 

preciso pensar sobre a constituição da família brasileira onde “o negro não participou da 

formação social do Brasil só com seu trabalho, com seu sofrimento, ele participou 

também da mesa, da cama [...]” (Nascimento, 2016, p. 48), portanto, pensar numa 

sociedade branca pura, não condiz com a nossa realidade. A miscigenação é uma 

ferramenta utilizada para embranquecer a população brasileira de maneira a perpetuar a 

superioridade do branco.   

 

Sequência 3 da professora Márcia: 

É preciso colocar nome nessas emoções, para colocar nome é preciso encontrar 

substantivos, adjetivos, falas, narrativas, textos e contextos que nos façam conviver 

com essa prática racista para poder impedir que ela se repita, no nosso meio, na 

nossa vida, no nosso cotidiano. É claro que sim! Nós precisamos de um letramento do 

racismo cultural, do Racismo arraigado, do racismo que está dentro de cada um de nós. 

  

A professora Márcia inicia sua narrativa falando sobre a importância de colocar 

nome nas emoções (linha 1). Sua narrativa é carregada de emoção porque essa temática 

atravessa sua vida por ser uma mulher negra que precisa se reconstruir, diariamente. Sua 

experiência no magistério, tanto particular quanto no público, justifica seu 

posicionamento certeiro quando o assunto é combater o racismo (linha 3).  

 Em nossas conversas pelos corredores, a professora Márcia sempre fala de uma 

estratégia que utiliza em sala de aula para que os estudantes compreendam onde estão, 

quem são e que projeto é pensado para eles. Ela desenha no quadro uma pirâmide e aponta 

com uma seta para a base e fala para a turma, maioria negra: “nós estamos aqui. Somos 

força de trabalho há séculos e precisamos mudar isso. Vocês precisam se apropriar dessa 

fala”. Durante nossas conversas, ela sempre se emociona porque sente na pele a dor de 

ser negra. Talvez, por esse pequeno detalhe, ela tenha sido sucinta e resumiu a narrativa 

em emoções.  



66 
 

 

 

 

Sequência 3 da professora Maria: 

Essa abordagem, seria um ponto para começar uma discussão, uma conversa sobre as 

nossas expectativas enquanto pessoas, indivíduos, e depois enquanto sociedade. O 

que que a sociedade, o nosso grupo social e a nossa sociedade como um todo nos 

colocam como modelos ou como referências e levar os alunos a começar a mudar o 

olhar para as posições que nós temos e as questões de representatividade também 

porque nós vemos um deputado com determinadas características e não com outras. Nós 

precisamos parar para pensar letramento mesmo, na questão dos multiletramentos, nessa 

abordagem de você ver, de aprender a ver, a ler o que a gente vê a entender a 

interpretar, a se apropriar das informações que nós recebemos, seja ela em qual 

meio for: o escrito, ou o falado, ou a internet, ou o vídeo. Não é?! Eu acho que seria 

bom para mostrar a eles como a gente precisa aprender a ler um pouco mais o nosso 

mundo. 

  

A professora Maria inicia sua narrativa falando sobre expectativas individuais e 

coletivas. Ela, mulher negra, compreende a dificuldade na mobilidade do negro na 

sociedade. Já confidenciou na sala dos professores uma infinidade de situações 

constrangedoras, principalmente, na época de estudante. Sabe o que significa não ser 

enxergada, vista, lida como gente (linha 4). A professora se posiciona ao afirmar a 

importância do Letramento, dos multiletramentos, possivelmente, porque entende que a 

linguagem é múltipla e acontece em todas as mídias e que precisamos de novas maneiras 

de ler e compreender o mundo. Além do texto escrito, temos imagem, som e movimentos. 

Sua afirmação só reforça o entendimento de Rojo quanto “a multiplicidade cultural das 

populações e a multiplicidade semiótica de constituições de textos por meio dos quais ela 

[sociedade] se informa e comunica (Rojo, 2012, p. 13). 

As professoras Magali, Margarida e Márcia argumentam sobre a importância de 

se trabalhar com contos e crônicas com essa temática como meio de impedir que práticas 

como a do vídeo continuem a acontecer. A professora Capitu assume que ainda precisa 

aprender a trabalhar com letramento antirracista. Reforça a necessidade de estar vigilante 

e que procura ter cuidado com a fala, a postura porque sabe que carrega hábitos, vícios 

de linguagem que só agora percebe que são danosos e carregados de preconceito. A 



67 
 

professora Maria traz para a discussão o fato da sociedade ser racista, machista e só 

apresentar modelos, referências que não consideram o negro como gente, como produtor 

de conhecimento.  

Com base nas narrativas apresentadas, é possível inferir que embora a questão 

racial seja uma temática importante, no qual, diariamente, pessoas negras são humilhadas, 

abordadas, constrangidas nos espaços que transitam, inclusive na escola, ainda não 

avançamos nessa discussão e as ações pedagógicas são insuficientes quando o assunto é 

o sequestro, o comércio e a escravização de corpos negros. Embora as narrativas 

apresentem um posicionamento ético, cabe ressaltar que as práticas de letramentos 

antirracistas precisam de acompanhamento, persistência e vigilância. E para além disso, 

muita resistência.  

Todos nós temos histórias para contar e que são diferentes. Cada uma das 

narrativas apresentadas parte de uma perspectiva diferente. Como já pontuado, das cinco 

professoras entrevistadas, três são brancas e apenas uma tem na sua performance o 

compromisso de aprender mais sobre o letramento antirracista e da necessidade de se 

manter vigilante. As outras narrativas brancas, apontam um descontentamento, mas um 

questionamento tímido frente à questão racial. As outras duas metanarrativas, foram 

pontuais e acredito que por já terem vivenciado tantas situações de violência, forma mais 

comedidas com as palavras. As violências simbólicas já atravessaram seus corpos. 

É de extrema importância que as pessoas brancas, as professoras, construam um 

repertório sobre as questões raciais no Brasil e assumam sua responsabilidade no próprio 

letramento racial e proponham ações afirmativas que saiam do campo das ideias e partam 

para ações pedagógicas que façam a diferença. Um caminho possível é estudar sobre a 

branquitude, quem temos como referências, os padrões de beleza para podermos perceber 

os privilégios que os brancos ainda têm. Outra possibilidade é entender que o lugar de 

fala é de todos, mas foi o branco que inventou o racismo e, sendo assim, ele mesmo 

precisa buscar o seu letramento. É também importante, buscar referências negras para 

abordar questões raciais, ampliando seu olhar e se apropriando de experiências que 

desconhece.  

A escola, como um dos espaços de produção de conhecimento, deveria ser um 

lugar de acolhimento, proteção e preservação de memórias. Quantos de nossos estudantes 

chegam à escola carregados de histórias de traumas, lembranças de vivências dolorosas 

com o racismo e relatam a suas professoras como são vistos como diferentes e que estão 

cansados da brancura ser a referência. Enquanto professoras precisamos desconstruir esse 



68 
 

olhar da diferença porque se queremos uma educação com justiça social, descolonizar o 

conhecimento é o caminho. 

 As professoras fazem uso da linguagem assumindo um lugar na sociedade e 

construindo sentidos cotidianamente “[...] que racializam, hierarquizam, exaltam, 

inferiorizam, conferem poder e interditam as pessoas” (Espíndola, 2022, p. 271) precisam 

estar atentas para não perpetuar o discurso do colonizador e causar a partir dele um dano 

que impacta trajetórias em construção. Refletir que ao assumirmos um posicionamento 

político, ético, determinamos quem deve ou não ocupar os espaços neste mundo. 

 Sendo o Brasil, um país que tem como base a escravização, a desumanização de 

pessoas negras, dos discursos que circulam nas redes sociais, como o vídeo assistido pelas 

professoras, materializa práticas sociais e é importante refletir nosso posicionamento, 

principalmente, as professoras brancas desta pesquisa, não porque nós, as professoras, 

criamos o racismo, mas porque entendemos nossa responsabilidade em combatê-lo e a 

necessidade em fortalecer a luta diária contra qualquer controle sobre os corpos negros.  

 
[...] Pode-se falar de escravidão e depois retirar da consciência todos os seus 

efeitos reais e fazer de conta que somos continuação de uma sociedade não 

escravista. É como tornar secundário e invisível o que é principal e construir 

uma fantasia que servirá maravilhosamente não para conhecer o país e seus 

conflitos reais, mas sim para reproduzir todo tipo de privilégio escravista, ainda 

que sob condições modernas (Souza, 2019, p. 42). 

 

 Retomo a afirmação da professora Magali que utiliza em seu discurso o verbo 

‘destoar’ e quando faz isso transfere, inconscientemente, a culpa pela revista aleatória ao 

deputado que foi colocado em uma situação constrangedora. Parece desconhecer a 

tentativa de desqualificar o deputado, homem negro, que vivencia o racismo diariamente. 

Esse corpo negro traz sentidos construídos de uma história violenta e sem prestígio. 

 Trago para a reflexão o conceito de indexicalidade cunhado por Silverstein (2003) 

para compreender os signos linguísticos e os recursos semióticos utilizados pelas 

professoras em seus discursos, deixando em evidência suas visões de mundo e seu 

posicionamento quanto às questões raciais. Ao usarem os signos destoar, normalizar, 

relativizar, considerar elas operam com a construção de sentido de que são signos para 

serem usados quando nos referimos às pessoas negras, o que denota a superioridade do 

homem branco desde o período colonial. Corroboram para essa construção social os 

signos infrator, aleatório, ilícito, suspeito, bandidos e anormal. Todos eles foram pensados 

com sentidos indexicais associados a naturalidade com que pessoas brancas enxergam as 

negras, ou como negam a existência de corpos negros. Como criar novos sentidos 



69 
 

indexicais que inverta a lógica da desumanização, da falta de prestígio, da negação e que 

promova traçar caminhos outros resistindo ao que foi reservado pela história? 

 

[...] Atribuímos uma importância fundamental ao fenômeno da linguagem. É 
por esta razão que julgamos necessário este estudo, que pode nos fornecer um 

dos elementos de compreensão da dimensão para-o-outro do homem de cor. 

Uma vez que falar é existir absolutamente para o outro (Fanon, 2008, p. 33). 

 

 Entendendo que linguagem é ação e que somos responsáveis pelos discursos que 

produzimos, não podemos naturalizar a desumanização e inferiorização dos corpos 

negros e indígenas. Precisamos subverter essa lógica tão bem sedimentada do 

colonialismo e construir novas narrativas que legitimam a existência de corpos que não 

sejam brancos. Kilomba (2019, p.14) lembra “que a língua, por mais poética que possa 

ser, tem também uma dimensão política de criar, fixar e perpetuar relações de poder e de 

violência, pois cada palavra que usamos define o lugar de uma identidade”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Essa dissertação teve como objetivo refletir sobre práticas pedagógicas que 

propiciem o devir-negro do mundo. Enquanto professora de Língua Portuguesa, acredito 

que os letramentos são ferramentas fundamentais para pensar o mundo a partir de 

epistemologias outras e combater o racismo que se reinventa, diariamente. Não se trata 

de desconsiderar as contribuições dos pensadores Europeus, mas de reconhecer a 

importância e a potência de pensadores que por tanto tempo tiveram suas produções de 

conhecimentos apagadas e silenciadas. É provocar um giro epistêmico, trazendo como 

referências pensadores que vão de encontro à hegemonia eurocentrada. 

Subverter a lógica colonial que por séculos quis nos convencer de suas boas 

intenções, mas que só podemos compreender como resultado a desvalorização do 

humano, a negação da civilização, a coisificação. Compreendendo que a ideia de raça 

nega a humanidade do outro e que esse outro pode ser discriminado e explorado num 

processo que parece não ter fim, a escravidão – um modo de produção social –, que apesar 

de ter sido abolida, observamos, cotidianamente, episódios que remontam essa época 

tratados com naturalidade.  

 O conceito de raça foi construído ao longo da história como um marcador para 

categorizar, classificar e hierarquizar pessoas negras, desumanizando-as. Sendo esse 

corpo negro destituído de pensamento, na perspectiva ocidental, o que teria para oferecer 

além de sua força de trabalho? Esse conceito é uma construção social branca na 

modernidade europeia que vai determinar quem é humano e apagar todos os outros que 

não são, por isso a necessidade de destruir esse sujeito universal criado pela Europa. 

 Na História do Brasil a escravidão foi marcada pela desumanização numa 

dimensão ontológica, isto é, o corpo negro nasce escravo e permanece assim, uma marca 

indelével. Esse corpo precisava acreditar no seu não valor, na sua impossibilidade de ser 

gente, na permanente dimensão de subalternidade. Uma escravidão marcada pela 

superioridade branca que, ainda hoje, insiste em perpetuar um discurso racista, olhando o 

mundo sob a ótica racializada. Um caminho para reverter isso, é construir uma agência 

que tenha a África como centralidade para (re)pensar e (re)inventar o mundo. 

Sendo o racismo, um constructo social que se origina do conceito de raça criado 

pela branquitude (entendida como sistema), é importante refletir e criar estratégias para 

enfrentá-lo, combatê-lo, diminuindo os privilégios e rompendo a lógica brancocêntrica. 



71 
 

Essa pesquisa aponta a necessidade de enxergarmos as potências e não naturalizarmos a 

subalternidade e ausência de corpos negros em espaços de poder. Portanto, entendo que 

sendo a escola um espaço de relações de poder, preciso seguir abordando questões raciais 

em sala de aula, tendo como ponto de partido o meu olhar, as minhas vivências, 

reconhecendo meus privilégios e tecendo caminhos para o devir-negro do mundo. 

No levantamento de artigos feito entre os anos de 2016 e 2021, revistas Qualis A 

sobre a temática racial, tendo como palavras-chave: Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003); 

Currículo; Formação docente; Relações étnico-raciais e Letramento, foi possível observar 

que apesar do avanço nas publicações com essa temática, ainda temos um longo caminho 

pela frente. Sendo o Brasil, um país com 56% da população negra, das 1.651 publicações, 

apenas 124 abordavam a temática. O que causa um estranhamento visto a pertinência e 

urgência em discutir, refletir e garantir a participação em todos os espaços. É preciso 

transgredir as experiências de dor, das ausências, transformando-as em potências. 

Constatou-se que apesar da Lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) ter completado 20 

anos, ainda encontramos dificuldades em sua implementação nas práticas pedagógicas, 

construídas com criticidade, compreendendo a importância da formação ética e humana 

no espaço escolar e pensadas no coletivo. O não cumprimento da lei na integralidade, de 

certa forma, autoriza um discurso violento e racista que atravessa os corpos dos estudantes 

não só no espaço escolar, mas também em espaços extramuros.  

Para desconstruir o discurso racista, é preciso reivindicar um novembro de 

celebração de potências negras. Cabe a gestão escolar, a toda equipe docente a 

responsabilidade de pensar projetos e executá-los ao longo do ano. Uma maneira 

inteligente de implementar da lei n.º 11.645/08 (Brasil, 2008) é convidar profissionais 

negros para jornadas, eventos, encontros na escola para ministrarem cursos, apresentarem 

suas produções, narrarem suas histórias, compartilharem vitórias, exaltarem toda potência 

que sempre existiu. 

O levantamento realizado nas revistas constatou a importância de se discutir e 

(re)pensar o Brasil, construir políticas de igualdade racial e social e garantir direitos para 

a população negra. É de entendimento que o racismo é estrutural e que precisa ser 

combatido se queremos superá-lo. Por isso, é um desafio pensar uma educação que 

respeite as diversidades, os contextos e promova uma formação docente constante. E mais 

ainda, é mister pensar em material didático e paradidático que o estudante se veja 

representado, não em situação de pobreza, marginalização, sofrimento. Mas, como 

produtores de conhecimento, médicos, engenheiros, dentistas, arquitetos. Ele precisa se 



72 
 

enxergar ocupando esses espaços. A política ações afirmativas e cotas, é um horizonte 

desenhado para o negro. É necessário pensar que a luta não é apenas para a produção de 

caminhos para os negros, mas também para os quilombolas, pcds, indígenas, outras 

experiências de saberes (mesmo que essa dissertação tenha como recorte o negro). 

 Entendendo o racismo como uma construção social eurocêntrica, torna-se 

necessário retroceder no tempo para compreender nossa formação e reconhecer as marcas 

do colonialismo presentes ainda hoje. Observar não como meros espectadores, mas 

pesquisadores que entendem a necessidade de uma análise mais profunda e crítica sobre 

a colonização violenta que deixou marcas difíceis de serem apagadas. É inegável que a 

colonização desumanizou, desprezou e violentou não só o indígena, mas também o negro, 

trazido escravizado do continente africano. Corpos que foram explorados e tidos como 

não humanos e, por não ter o estatuto de humano, podiam ser descartados, exterminados.  

 Essa construção (racismo) tinha o conceito de raça associado ao biológico para 

justificar as relações de dominação entre colonizador e colonizado. Como um país 

‘recém-descoberto’, os europeus acreditavam ter o direito de determinar quem tinha ou 

não humanidade. Portanto, um conceito para dominar e destruir o outro. Esse construto 

biológico, científico dá lugar para o constructo social, que alimenta o racismo e o 

reinventa.  

 A destituição do outro só foi possível porque de um lado tinha a igreja afirmando 

que pessoas negras não eram humanas porque não tinham alma, do outro, a ciência dizia 

que as pessoas negras não tinham desenvolvimento humano (não podia ser chamada de 

gente) e a filosofia que vai apontar caminhos da inexistência de humanidade em corpos 

negros. Esse tripé destituiu os corpos negros de humanidade. Essa desumanização foi 

ideal para o capitalismo que se beneficiou com a escravidão, visto que o trabalho escravo 

não era remunerado e isso gerava um acúmulo de riqueza. O negro nunca vai ser aquele 

que produziu o conhecimento de si para si, mas um ser para servir outros, para produzir 

o conhecimento do outro, o ser que vai ser produzido para a morte, nunca um igual. 

 Quatro séculos depois, as marcas do colonialismo permanecem, e é urgente 

resgatar a humanidade perdida nos tempos da colonização, entendendo que a humanidade 

começa em África, que não deve ser representada como pobre, selvagem ou associada a 

ideia do negro como escravo. Esse olhar do colonizador precisa ser descontruído, 

passando o negro ao status de ser humano. Esse novo olhar é o que Mbembe (2022) 

propõe com o devir-negro do mundo. Um olhar que tenha como ponto de partida a 

experiência negra, rompendo com a ideia do sujeito universal desenvolvida na Europa. 



73 
 

Esse jogo de olhar de visibilidade e invisibilidade que é central numa sociedade racista e 

racializada como a brasileira.  

 Pensando nesse olhar, os letramentos como práticas sociais de linguagem são uma 

ferramenta que ajuda o estudante a construir sua identidade com criticidade. Essas 

práticas pretendem combater as desigualdades sociais e colaborar para a formação de 

sujeitos plurais. Essa perspectiva resgata e reivindica as histórias dos grupos que foram 

silenciados. Os letramentos possibilitam (re)pensar e (re)inventar o mundo para tentar 

entender por que o Brasil, um país constituído por 56% da população negra, não 

conseguiu destruir o racismo. Possivelmente, é porque não conseguiu romper com a 

eurocentrismo, apesar das constantes denúncias de episódios de racismo nas redes sociais. 

Ou porque optamos por reafirmar o passado colonial.  

Os letramentos na perspectiva do devir-negro são ferramentas para pensar o 

mundo para além das raças, da restituição, da reparação, da aceitação do diferente, da 

partilha. Um mundo sem as marcas da violência colonial – utopia? Talvez. O desafio é 

superar a ideia escravista, combater e destruir o racismo, projetando uma modernidade 

distinta da que temos hoje. Mbembe apresente duas teses. A primeira é a que todo discurso 

moderno ocidental sobre o homem é fundado no racismo, perspectiva que subtrai uma 

parte da humanidade porque nega a ela a humanidade do negro. A segunda é de que raça 

é uma categoria inventado com efeito devastador. Ele afirma que o delírio da 

modernidade é o estatuto de não existência do negro (o vazio de humanidade) e nem 

aqueles que inventaram esse nome (negro) vão querer usar esse nome ou ser tratado como 

negro. Mbembe nos provoca a pensar sobre a definição de negro para que possamos 

construir outro sentido de humanismo, pensando na pluraridade de mundos.  

 Acredito que os letramentos são ferramentas importantes, mas que precisam vir 

associados ao letramento racial. A partir deste, podemos propor uma desconstrução da 

história desumanizada do período colonial. Entendendo o processo de escravização 

violento do negro, pensar de que maneira podemos reverter, significativamente, a 

reinvenção do racismo. Letrar-se é entender o processo que explorou corpos negros e as 

consequências para o mundo moderno, compreender que o branco não é o sujeito 

universal e que, portanto, não pode determinar quem é ou não humano. Para além disso, 

os letramentos reforçam a obrigatoriedade no currículo oficial da História e Cultura Afro-

Brasileira, a lei n.º 10.639/03 (Brasil, 2003) que completou 20 anos, mas que ainda 

encontra dificuldade em sua implementação. 



74 
 

 Os letramentos do devir também proporcionam a construção de um caminho tendo 

epistemologias outras que retornam ao berço da humanidade, África. Esse retorno traz a 

ideia do tempo não como algo linear, lógico, estabelecido pela ideia ocidental. Mas, como 

um espiral já que a vida está sempre em constante movimento e somos tocados em vários 

lugares. O tempo nos penetra e nos mantém em movimento.  

 O devir é a possibilidade de (re)pensar e (re)inventar o mundo com as lentes dos 

colonizados, com a centralidade em África, desvinculando a ideia de raça articulado ao 

negro e retirando-o o lugar de subalternidade, de exclusão e de mercadoria. A ideia de 

raça e, consequentemente, o racismo permanecem hoje como mecanismo de controle dos 

corpos negros. O devir tem como modelo as experiências africanas e Mbembe (2022) faz 

uma convocação a todos que acreditam na impossibilidade de um corpo ser tirado ou 

tombado pela morte por ser negro. É mister construir caminhos para frear esse genocídio 

que acontece, diariamente, e, compreender, definitivamente, que o negro não pode estar 

associado aos conceitos de raça e escravo, não cabe a negação da humanidade desse 

corpo. A ideia do devir é pensar o mundo para além das raças, superando o racismo 

estrutural porque nenhum corpo pode ser descartado, inclusive o negro.  

 O devir é um desafio num mundo globalizado que ainda não superou a ideia da 

escravidão. Pensar uma sociedade mais justa e inclusiva requer pensar letramentos, 

práticas pedagógicas que trabalhem as potências negras, que reivindiquem as memórias 

e narrativas que tentaram silenciar por tantos séculos. O devir provoca um giro 

epistêmico, um movimento de resistência e uma abertura de mundo. Será que estamos 

preparados para enfrentar as violências coloniais, os traumas, e partilhar com os que 

sempre foram rejeitados o mundo que está em construção?  Estamos dispostos a romper 

com a violência, controle e seleção, deixadas pelo colonialismo?  

 Entendendo o devir-negro do mundo como uma ruptura, uma utopia, um desejo 

de abolição, essa pesquisa buscou analisar como cinco professoras de Língua Portuguesa 

e de Literaturas, Ensino Médio, de uma unidade escolar no município de São Gonçalo – 

Rio de Janeiro, pensam suas práticas de letramento, os enfrentamentos cotidianos e 

compreendem por letramento racial e por devir-negro – as possibilidade de efabular do 

corpo negro. As narrativas foram abordadas por um enfoque socioconstrucionista (Moita 

Lopes, 2003) que entende que toda prática discursiva tem um contexto social e é 

construída tendo o entrevistado e o entrevistador imbricados nesse processo. 

 O vídeo encaminhado às professoras, via whatsapp, apresentava um episódio de 

racismo sofrido pelo parlamentar Renato Freitas, deputado do Paraná, que foi abordado 



75 
 

‘aleatoriamente’ no aeroporto para a revista dos pertences pessoais. O vídeo viralizou 

com comentários de apoio ao parlamentar, mas como o racismo se reinventa, esse mesmo 

parlamentar, dois meses depois desse episódio, foi escolhido ‘aleatoriamente’ para a 

revista. Dentre tantos passageiros, apenas o deputado foi ‘escolhido’ nos faz pensar que 

o colonialismo está presente porque a colonialidade sobrevive porque é um padrão da 

subalternidade – a do poder, do saber e do ser, por isso o devir é tão importante.  

 A análise das narrativas mostrou o quanto a questão racial precisa ser abordada e 

discutida no espaço escolar. Pensar práticas pedagógicas, coletivamente, que discutam o 

racismo e como combatê-lo é responsabilidade de todos. Como abordar as ausências de 

representatividade negra nos livros didáticos e uma representatividade negativa do corpo 

negro numa perspectiva de miséria, marginalização? Como pensar em abertura de mundo, 

Ter uma agência africana de diáspora ou indígena, isto é, uma centralidade em outra 

maneira de ser e estar no mundo é um caminho a ser pensado e construído apontando para 

potencialidades e epistemologias outras.  

 Embora as narrativas tenham apresentado um posicionamento ético, mostrou, 

também, a necessidade do letramento racial para ajudar na construção de ações 

pedagógicas, de práticas sociais que não reproduzam a ótica ocidental, mas que resgatem 

nossa humanidade, que apresentam perspectivas que reforcem a importância da 

diversidade, entendendo que a pluralidade nos impulsiona para um futuro com mais 

justiça social. Compreender que existem muitas formas de existir no mundo, aprender 

com as diferenças e aceitá-las. A escola não pode, não deve produzir estigmas. Ela precisa 

celebrar a vida, a existência humana porque precisamos ter consciência histórica. 

Precisamos construir políticas que combatam as heranças coloniais e a escola é uma das 

principais arenas.  

 Enquanto professora, carrego comigo o compromisso de construir um currículo 

pautado nos conceitos apresentados nessa dissertação, propiciando uma eclosão, uma 

abertura de mundo porque acredito na necessidade de produzir futuro para meus 

estudantes, principalmente os negros. Para mim, não basta apenas afirmar as diferenças, 

mas entender que elas são produtos de um dispositivo racial que afirma a inferioridade, a 

negação e eliminação do outro. Esse discurso precisa ser reconhecido por restituição, 

reparação e justiça. As relações de desigualdades estão presentes em nossa sociedade e é 

essencial reconstruir a ideia de humanidade que seja capaz de absorver o diverso. Assim 

como Mbembe, pensar numa abertura de mundo que não pertença a UM único grupo, 

mas a todos. Construir um projeto de mundo tendo como ponto de partida não os mesmos 



76 
 

lugares de enunciação, mas lugares que trabalhem com a ideia de emancipação, de 

liberdade, de abolição. 

“Eu tenho medo de não ser aceito na sociedade, pois muitas vezes um 

negro criado em favela não é aceito em muitos lugares, onde passa todo 

mundo fica olhando, seguranças ficam toda hora olhando, querendo ou 

não têm pessoas que acham brincadeira o que a gente fala. Muitas vezes 

também nós temos medo até de falar isso. O único jeito dessas pessoas 

pararem com isso é aceitarem que um negro também é um ser humano, 

age igual a todos” (M, 2023) 

 Finalizo essa dissertação com a produção textual de um estudante potente da 

escola pesquisada. Espero que nós educadores possamos lutar por uma sociedade 

verdadeiramente democrática e comprometida em ampliar sua concepção de justiça e 

responsabilidade, enterrando o colonialismo e as marcas deixadas por ele, rompendo com 

o ciclo infernal (Mbembe) de dominação que ainda nos assombra. Que essa produção nos 

faça refletir sobre a importância dos letramentos como ferramenta para combater à 

violência colonial, as subjetivas, os traumas e o racismo, pois pertencemos e partilhamos 

o mundo, somos serem em comum.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 
 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

 

AKOTIRENE, C. Inerseccionalidade. São Paulo. Editora Jandaíra. São Paulo, 2018. 

 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte (MG): 

Feminismos Plurais, Letramento, 2018. 

 

BASTOS, Liliana Cabral; BIAR, Liana de Andrade. Análise de narrativa e práticas de 

entendimento da vida social. D. E. L.T. A. especial, (97-126), 2015 

 

 

BENTO, C. O pacto da branquitude. 1 edição. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

 

BLOMMAERT, Jan. Discourse: A Critical Introduction. Cambridge University Press, 

2005. 

 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996, modificada pela Lei nº 10.639, de 10 de março de 2008, que estabelece 

as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de 

ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 

Diário Oficial da União, Brasília, 10 de março de 2008. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 

29 de setembro de 2020.  

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, 5 de outubro de 1998. 

Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm.  Acesso 

em: 29 de setembro de 2020. 

 

BRASIL. Lei n. 10.639/03, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir 

no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura 

Afro-Brasileira", e dá outras providências. Brasília: Subchefia para Assuntos Jurídicos, 

2003. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/2003/l10.639.htm. 

Acesso em: 27 de julho de 2023. 

 

BUTLER, J. Corpos em aliança e políticas das ruas: notas para uma teoria performativa 

de assembleia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileiro, 2019. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm


78 
 

CARNEIRO, M. L. T. O Racismo na História do Brasil: Mito e realidade. 5 ª edição, São 

Paulo: Editora Ática, 1997 

 

CEREJA, William Roberto. Português: linguagens – volume único. São Paulo: Atual, 

2003. 

 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Editora Sá da Costa. 1ª edição, 

1987. 

 

EVARISTO, Conceição. Becos da memória. 1. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 

 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Ubu Editora. 2020. 

 

FERREIRA, A. de J. Letramento Racial Critico Através de Narrativas Autobiográficas: 

Com atividades Reflexivas. Ponta Grossa, Pr: Editora Estúdio Texto, 2015. 

 

FOUCAULT, M. A ordem do discurso. São Paulo: Edições Loyola, 2008. 

 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.  

 

FREIRE, Paulo; SHOR, Ira. Medo e Ousadia: o cotidiano do professor. 13. Ed. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 2011 

 

GOMES, N. L.; JESUS, R. E. de. As práticas pedagógicas de trabalho com relações 

étnico-raciais na escola na perspectiva de Lei 10.639/2003: desafios para a política 

educacional e indagações para a pesquisa. Educar em Revista, Curitiba, n. 47, p. 19-33, 

2013. 

 

GONZALEZ, Lélia. De Palmares às escolas de samba, estamos aí. Mulherio, São Paulo, 

ano II, n. 5, p. 3, jan/fev. Disponível em: www.fcc.org.br 1982 

 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades 

ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do 

longo século XVI. Soeciedade Estado. Brasília, v. 31, n. 1, p. 25-49, Abril  

 

HOOKS, B. Linguagem; ensinar novas paisagens/novas linguagens. Trad. Joana Plaza 

Pinto, Carliane Gonçalves e Paula de Almeida Silva. Estudos Feministas 16 (3): 424, 

2008. 

http://www.fcc.org.br/


79 
 

 

HOOKS, B. Ensinando a transgredir. A educação como prática da liberdade. Martins 

Fontes, 2017. 

 

HOOKS, B. Ensinando pensamento crítico: sabedoria prática. Tradução: Bhuvi Libanio. 

São Paulo: Elefante, 2020. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: episódios de Racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2019 

 

KLEIMAN, A. B. Os significados do Letramento: uma nova perspectiva sobre a prática 

social da escrita. Campinas: Mercado de Letras, 1995. 

 

LOPES, Luiz Paulo da Moita. Discursos de identidade: discurso como espaço de 

construção de gênero, sexualidade, raça e profissão na escola e na família. Campinas, SP: 

Mercado de Letras, 2003 

 

LOPES, A. C.; SILVA, D. do N. e. Todos nós somos de fronteira: ideologias linguísticas 

e a construção de uma pedagogia translíngue. Linguagem em (Dis)curso - LemD, 

Tubarão: SC, v. 18, n. 3, p. 695-713, 2018. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al 

desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.) El giro 

decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del Capitalismo global. 

Bogotá: Universidad Javeriana-Instituto Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del 

Hombre Editores, 2007. p. 127-167. 

 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. 1ª 

edição. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021 

 

MATUTE, Sharun Gonzales. Raça, Gênero e Poder: As experiências das mulheres afro-

peruanas como representantes no congresso. Tesses e Dissertações de Pós-Graduação da 

Universidade do Sul da Flórida. Março, 2020 

 

MBEMBE, A. Necropolítica. 1ª edição. São Paulo: n-1 edições, 2021. 

 



80 
 

MBEMBE, A. Crítica da razão negra. 2ª edição. São Paulo: n-1 edições, 2022. 

 

 

MELO, Glenda Cristina Valim de. JESUS, Dánie Marcelo. Linguística aplicada, raça e 

interseccionalidade na contemporaneidade. 1. Ed. – Rio de Janeiro: Mórulo, 2022. 

 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolinial e o significado de 

identidade em política. Cadernos de Letras da UFF 34, p. 287-324, 2008. 

 

MOITA LOPES, L. P. da & ROJO , R. H. R. Linguagens, códigos e suas tecnologias, in 

BRASIL/MEC/SEB/DPEM. Orientações curriculares de ensino médio. Brasília, DF: 

MEC/SEB/DPEM, 2004 

 

MOITA LOPES, L. P. da. Identidades fragmentadas. A construção discursiva de raça, 

gênero e sexualidade em sala de aula. Campinas: Mercado de Letras. 2002 

 

MOITA LOPES, L. P. da. Pesquisa interpretativista em Linguistica Aplicada: a 

linguagem como condição e solução. D.E.L.T.A.; v. 10, n. 2, 1994. 

 

MOITA LOPES, L. P. da. Oficina de linguística aplicada: a natureza social e educacional 

dos processos de ensino/aprendizagem de línguas. Campinas: Mercado de Letras. 

(Coleção Letramento, Educação e Sociedade) 192p, 1996.  

 

MOORE, Carlos. A África que incomoda: sobre a problematização do legado africano no 

cotidiano brasileiro. Belo Horizonte: Nadyala, 2008. 

 

MUNANGA, Kabenguele. Negritude e identidade negra ou Afrodescendente: um 

racismo ao avesso? Revista da ABPN. Rio de Janeiro. V. 4, n. 8, julho-out, 2016 

 

NASCIMENTO, Abdias. O genecídio do negro brasileiror; processo de um Racismo 

mascarado. 3ª edição – São Paulo: Perspectivas, 2016 

 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista. São Paulo: 

Planeta do Brasil, 2023. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do Poder, Eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, E. (Org.). A Colonialidade do Saber; Eurocentrismo e Ciências Sociais. Trad. 

Júlio César Casarin Barroso Silva. 3ª edição. Buenos Aires: CLASCO, 2005 



81 
 

 

ROJO, Roxane. Letramentos múltiplos, escola e inclusão social. São Paulo: Parábola 

Editorial, 2009 

 

ROJO, Roxane Helena R.; MOURA Eduardo. Multiletramentos na escola São Paulo: 

Parábola Editorial, 2012 

 

SILVA, Tomas Tadeu da. Pedagogia da exclusão. Petrópolis, RJ: Vozes, 1995 

 

SILVERSTEIN, M. Indexical order and the dialectics of sociolinguistic life. 

Language&Communication, v. 23, p. 193-329, 2003 

 

SOUZA, A. L. S. Letramentos de Reexistência: poesia, grafite, música, dança, hip-hop. 

São Paulo, Parábola, 2011. 

 

SOUZA, J. A elite do atraso: da escravidão a Bolsonaro. Rio de Janeiro: Estação Brasil, 

2019. 

 

STREET, B. V. Letramentos sociais: abordagens críticas do Letramento no 

desenvolvimento, na etnografia e na educação. Trad.: Marcos Bagno. São Paulo: Parábola 

Editorial, 2014. 

 

WALSH, Catherine. Gritos, gretas e semeaduras de vida: entreteceres do pedagógico e 

do colonial. Entre-Linhas: Educação, Fenomenologia e Insurgência Popular. Série Entre-

Linhas Vol. 6, S. Ribeiro Mota y L. Costa Santos (Coords.). Salvador, Brasil: EDUFBA, 

2019 

 

 

 

 

  



82 
 

ANEXO A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE): Professores 

 

 

Título da Pesquisa: O devir como desafio em sala de aula: a representatividade negra 

nas práticas de Letramentos. 

Pesquisadora Responsável: Maria José Pires Simão. 

 

Você está sendo convidado (a) para participar, como voluntário, do projeto de 

pesquisa O devir no mundo: práticas de letramentos pensadas a partir da experiência negra 

de responsabilidade da pesquisadora Maria José Pires Simão. 

 Leia cuidadosamente o que segue e me pergunte sobre qualquer dúvida que você 

tiver. Após compreender as informações a seguir, caso aceite fazer parte do estudo, assine 

ao final deste documento, que consta em duas vias. Uma via pertence a você e a outra ao 

pesquisador responsável. Em caso de recusa você não sofrerá nenhuma penalidade. 

 

Declaro ter explicitado os seguintes pontos: 

 

1. O trabalho tem por propósitos compreender, do ponto de vista dos professores da área 

de linguagens, especificamente os de Língua Portuguesa, sobre a (im)possibilidade de 

pensar práticas de letramentos descomprometidas politicamente; quais estratégias podem 

ser utilizadas para transgredir o currículo eurocêntrico; a possibilidade de pensar ações 

pedagógicas antirracistas; e quais os possíveis impactos observáveis das práticas de 

letramentos antirracistas nos alunos. 

2. A sua participação nesta pesquisa consistirá em participar de conversas 

presencialmente, individuais ou em grupos sobre práticas de letramentos antirracistas.  

3. A coleta de dados será por meio do registro das narrativas e análise dos enunciados 

gerados por meio da conversa que será realizada a análise das informações obtidas para a 

construção dos apontamentos sobre a pesquisa. 

4. Em caso de concordância na participação dessa pesquisa, o presente documento 

permite concordar ou não em participar e a qualquer momento optar por sua permanência 

ou desistência na pesquisa. 

5. Não haverá nenhuma despesa ao participar da pesquisa e você poderá deixar de 

participar ou retirar seu consentimento a qualquer momento, sem precisar justificar, e não 

sofrerá nenhum prejuízo. 



83 
 

6. Você está sendo informado e está ciente de que não há nenhum valor econômico, a 

receber ou a pagar, por sua participação, no entanto, caso tenha qualquer despesa 

decorrente da participação na pesquisa, será ressarcido pela pesquisadora responsável. 

7. Seu nome será mantido em sigilo, assegurando assim a sua privacidade, caso assim se 

manifeste e se desejar terá livre acesso a todas as informações e esclarecimentos 

adicionais sobre o estudo e suas consequências, enfim, tudo o que queira saber antes, 

durante e depois da sua participação. 

8. Informamos que os dados coletados serão utilizados, única e exclusivamente, para fins 

desta pesquisa, e que os resultados poderão ser publicados. 

9.Os dados obtidos nesta pesquisa permanecerão, por, pelo menos, cinco anos, após o 

término da pesquisa, em preservação de sigilo. 

10.Qualquer dúvida, pedimos a gentileza de entrar em contato com Maria José Pires 

Simão, pesquisadora responsável pelo estudo, pelo telefone: 21 996915435, ou pelo e-

mail: mjpsimao@yahoo.com.br. 

 

São Gonçalo, ______________ de ____________________ de 2023. 

 

Eu, _____________________________________________, documento de identificação 

_________________, tendo sido explicitado acerca de todas as informações quanto ao 

estudo, manifesto meu livre consentimento em participar, estando totalmente ciente de 

que não há nenhum valor econômico, a receber ou a pagar, por minha participação declaro 

ter sido informado e concordo em participar, como voluntário, do projeto de pesquisa 

acima descrito. 

 

 

____________________________________________________ 

Assinatura do participante/responsável por obter o consentimento 

 

 

 

  

mailto:mjpsimao@yahoo.com.br


84 
 

ANEXO B – Termo de Autorização 

 

 

Ilma. Srª Dilma Lopes Senna 

Diretora do Colégio Estadual Santos Dias, 

  

  Venho por meio desta, solicitar a autorização para realizar uma pesquisa de campo 

junto aos professores do Ensino Médio, em horário acordado com eles. Esta pesquisa se 

trata do tema O devir para além da cor da pele: práticas de letramentos que abalam 

certezas e ampliam sentidos e tem como objetivo investigar como os professores da área 

de linguagens (Língua Portuguesa e Literaturas) elaboram suas práticas de letramentos 

antirracistas e como colaborem para a construção de um projeto de educação que tenha 

como base a justiça social. 

A participação será voluntária e ocorrerá após a assinatura do Termos de 

Autorização e do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE). As informações 

coletadas serão utilizadas, exclusivamente, para fins de pesquisa e será permitida a 

retirada do consentimento e assentimento a qualquer momento da pesquisa sem prejuízo 

ao participante. 

Agradeço, antecipadamente, a compreensão e aguardo deferimento. 

 

Mestranda /Pesquisadora: Maria José Pires Simão 

E-mail: mjpsimao@yahoo.com.br 

 

Eu, Dilma Lopes Senna, autorizo a realização da pesquisa no Colégio Estadual Santos 

Dias. 

 

São Gonçalo, ________ de ________________ de 2023.  

 

 

___________________________________ 

Diretora Geral 

 

 

Rua Marechal Floriano Peixoto, s/n - Neves, São Gonçalo - RJ, 24425-470. 

 



85 
 

ANEXO C – Carta-convite 

 

 

 

Figura x. Carta-convite. 

    Fonte: a autora, 2023. 

 

Para a leitura acessível: 

 

Convite para uma conversa sobre 

O devir para além da cor da pele: 

práticas de letramentos que abalam certezas e ampliam sentidos 

 

Projeto de pesquisa de responsabilidade de Maria José Pires Simão. Os dados 

coletados serão utilizados, única e exclusivamente, para fins desta pesquisa. Seu nome 

será mantido em sigilo. 

Segue um vídeo para sua apreciação. Após assisti-lo, reflita sobre as seguintes 

questões: 

1. Quais são suas impressões do vídeo? 

2. A temática apresentada nele pode ser discutida em sala de aula?  

    Que estratégias   você utilizaria? 

3. É possível pensar práticas de letramentos a partir dele? 

Muito obrigada! 



86 
 

ANEXO D – Vídeo problematizador: Deputado Renato Freitas é retirado de avião e  

           revistado, e acusa a Polícia Federal de racismo 

 

Link para o vídeo: 

https://youtu.be/Ldrcy7tWILU?si=e6n8BetmWZ6uSC1U 

 

 

Figura x. Vídeo problematizador 

    Fonte: a autora, 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://youtu.be/Ldrcy7tWILU?si=e6n8BetmWZ6uSC1U


87 
 

ANEXO E - As transcrições 

 

Primeira conversa 

Magali 

51 anos 

16 anos de 

magistério 

Graduação: 

Letras 

Pós-Graduação 

Oi, Maria, boa noite! Tudo bem? Então, vamos lá, pergunta número 

1: Quais são suas impressões do vídeo? Nós ali temos recortes, né. 

Nós não temos o vídeo na íntegra, então, o que me parece é que 

aquela pessoa que se identificou como deputado no vídeo que está 

sendo revistado destoava dos demais passageiros. Então, por isso 

que eles usaram essa forma educada e polida que ele foi escolhido 

“aleatoriamente”. Por ele estar “destoando”. Não digo nem pela cor, 

tá! Acho que foi mais pelo cabelo e pela vestimenta dele, porque 

quando ele volta para o acento quando ele vai filmando tem uma 

pessoa com muito mais pele escura, porém bem mais vestido do que 

ele. Então, a minha impressão foi essa, tá! Porque ele estava 

“destoando” dos outros passageiros.  

Vamos lá, segunda a temática apresentada nele pode ser discutido 

em sala de aula? Sim! E deve! Que estratégia você utilizaria? Bom 

a temática foi a questão do preconceito. Ela deve ser debatida. Ela 

tem que ser combatida, qualquer tipo de preconceito, qualquer ele 

que seja, antes de tudo nós temos que ter o respeito, independente 

da cor, da religião, da vestimenta da pessoa. Até do ponto de vista, 

né... que ela tenha sobre algo, principalmente, nesse mundo 

polarizado da política que estamos vivendo. Agora com questão 

sexual, de ideologia de gênero, sempre há de ter que ter o respeito. 

Que estratégia eu utilizaria? Eu trabalharia com texto, com imagens 

que tivesse essa temática para que eu pudesse explorar o assunto 

com os alunos, tá bom?! 

Terceira: É possível pensar práticas de Letramento a partir de dele? 

Sim! Com certeza! É um assunto que dá para a gente explorar 

bastante. Os olhos D'água da Conceição Evaristo, ali nós temos 

vários contos que fala sobre preconceito, Racismo, violência, então, 

trabalhar sempre os contos ou crônicas que abordem esse tipo de 

assunto e que a gente possa depois fazer primeiro uma leitura desde 



88 
 

o conto, né. Depois da leitura promover um debate entre alunos e 

promover depois da ação, o que é viável e o que é possível. Sim! 

Isso enriquece muito os alunos até porque do ponto de vista deles 

terão outras leituras acerca desse assunto, né. Então, eu acho que 

vale sim e fica um Letramento para eles assim enriquecedor. Esse é 

meu ponto de vista. Um beijo tchau.  

 

 

Segunda conversa 

Capitu 

48 anos 

25 anos de 

magistério 

Graduação: 

Letras: 

Português/Literatura 

- Unipli 

Ciências da 

Educação – Grupo 

Lusófono 

Bom, darei início a minha contribuição sobre o devir além da 

cor da pele sobre Silas Santos Nunes docente da rede estadual 

e municipal de ensino. Iniciarei pelas minhas impressões 

iniciais do vídeo. Desde o começo foi construído e conduzido 

uma ótica. Estamos diante de um infrator: abre mochila, 

revista pessoal, por favor! Me acompanhar de tal forma que 

parece iminente a descoberta de algo ilícito. Assim se dá toda 

a construção social. Nossa ótica é conduzida a própria palavra 

“aleatório”, parece normalizar o absurdo! O que que é 

aleatório? Um tiro é aleatório? A bala perdida aleatória? 

Acabamos por relativizar o absurdo, mesmo que a pessoa só 

apareça explicitamente no final do vídeo. Eu não consigo 

imaginar que a abordagem se desse dessa forma com uma 

pessoa de pele branca. “Ah que bom que tá tudo bem!” Bem 

para quem? Né. A fala da mulher branca transpira o Racismo 

Estrutural. “Não liga não!” E com isso a gente vai 

relativizando o absurdo, né. Acho que cabe e cabe muito, né. 

É esse vídeo para desenvolver atividades de Letramento 

antirracial, antirracistas, né. Qual seria a minha estratégia? Eu 

passaria para os alunos, mas eu não o deixaria correr de forma 

integral. Eu iria dando pausas, né. Desde a hora da 

abordagem: “poderia me acompanhar, por favor!” E dá uma 

pausa, né. Iria fazendo perguntas a turma: “vai aparecer 

alguma coisa? Será que vai encontrar? Porque que essa pessoa 



89 
 

foi abordada? Será que estava fazendo algo suspeito?” Né. 

“Como que você imagina ser fisicamente essa pessoa 

abordada?” A partir do vídeo claro, né. E dois 

questionamentos ali da reflexão, da discussão, né. Que esse 

que é o objetivo, né. Eu iria pedir para a turma que trouxesse 

no título notícias contemporâneas em que a existência desse 

crime que é o Racismo, né. Do crime Racismo, né. 

É claro! Ao chegar ao final, ao desfecho do vídeo que percebe 

que não havia nada ilícito e que se percebe a cor da pele da 

pessoa que foi abordada, né. É dar toda uma vazão para uma 

discussão muito mais ampla, muito mais profunda a respeito 

do Racismo, né. Do Racismo Estrutural, inclusive, né. Como 

eu disse, anteriormente, né. Que está ali transpirando 

praticamente na fala da mulher branca: “Ai que bom que tá 

tudo bem” (risos). Que bom que tá tudo bem? Depois da 

pessoa passar por uma situação absurda daquela, né. Trazendo 

notícias contemporâneas que infelizmente não é difícil de 

encontrar, a gente encontra praticamente todos os dias, né. 

Isso que é noticiado fora os acontecimentos que não chegam 

ao jornal, né. Para que se fizesse uma discussão a respeito, né. 

Outra estratégia também de desenvoltura de atividades de 

Letramento Antirracistas seria análise de Narrativas já 

consagradas, né. Narrativas consagradas em que nas próprias 

letras, na nossa própria língua, representação da nossa 

ideologia, representação da nossa postura, representação da 

nossa visão de mundo, né. Carrega muito do Racismo, né. 

Muito do Racismo, né. Então, isso aí seria também uma 

abordagem que a gente fizesse bastante discussão a respeito, 

né. Para repensar muito de nossa postura, né. Compartilhar 

um exemplo de uma atividade que eu desenvolvi com eles que 

na verdade não chegou a ser uma atividade, especificamente, 

antirracista, né. Mas a nossa reflexão a respeito de uma 

Narrativa já consagrada. Funcionou dessa forma: funcionou 



90 
 

como um... é... vamos colocar assim como um insight. Tipo, 

nossa! Isso acontece! Mas ninguém sabe que isso acontece. 

Sim, sabe, mas parece que precisa que se comprove o tempo 

todo, o tempo todo entendeu? Eu tava trabalhando Monteiro 

Lobato com a turma e eu falei de uma Narrativa infantil, né. 

Que é o sítio do pica-pau amarelo. Então, a priori é algo 

inocente, né. É algo isento de qualquer Racismo, né. De 

qualquer Racismo... e aí eu fui só perguntando questionando, 

né. Para ver se eles conseguiam alcançar isso, né. Se a turma 

conseguia alcançar como que é a construção ali, como que é 

a construção familiar ali, como que é a construção social do 

sítio do pica-pau amarelo. Tem a dona Benta, tem a tia 

Anastácia, tem Narizinho, tem Pedrinho, né. Qual é a primeira 

coisa que vem à mente de vocês quando eu falo dona Benta: 

a cadeira de balanço, ela sentada na cadeira de balanço. Qual 

a primeira coisa que vem à mente de vocês quando eu falo tia 

Anastácia: o avental... aí que a gente foi chegando nessa 

questão que se constrói no “tá tudo bem!”, né. Mas, “tá tudo 

bem!” para quem, né. Porque em muito da Narrativa, 

especialmente, na dos bolinhos de chuva que são muitos 

significativas que são metafóricos, né. Do carinho da avó, da 

representação e da construção que a gente tem no momento 

mais íntimo com a família em dia de chuva que você cozinha, 

né. Essa abordagem toda, essa simbologia toda e a dona Benta 

sempre recebeu, né. Esses elogios, né. Uma excelente avó 

porque inclusive oferece o bolinho de chuva porque faz o 

bolinho de chuva, né. Que tem aquele momento ali... só que 

assim, ela nunca chegou na cozinha para fazer esse bendito 

bolinho de chuva, né. Sempre quem fez o bolinho de chuva 

foi a tia Nastácia. Então, a tia Nastácia ela é representada pelo 

avental, né. Em momento algum recebe algum crédito pelo 

que se faz entendeu? Como se você tivesse simplesmente 

fazendo uma obrigação, né. Obviamente você não precisa dar 



91 
 

crédito, né. Ela existe ali para isso, né. Ela é o avental, ela é a 

cozinha, ela é o fogão, ela não é uma pessoa, né. Ela é 

coisificada. Então, até um aluno meu virou e falou: “aí 

professora, você acabou com a minha infância” É acho que 

talvez esse seja objetivo, né. Não acabar com a infância, né. 

Mas acudir, sacudir, bagunça, né. Mas não é bem assim! Tem 

alguma coisa errada aqui, né. Aí tem uma discussão muito 

produtiva e muito interessante, né. A própria farinha não sei 

se tem a ver, mas foi o aluno que me chamou atenção para 

isso, né. Ele que comentou depois e eu não pesquisei a 

respeito, mas a própria farinha, né. É a farinha dona Benta, né. 

Em momento nenhum é a farinha tia Nastácia, né. Não entra 

essa questão, né. Isso é só um exemplo básico, né. Outras 

questões... questionamos muito em relação ao Machado de 

Assis ao escritor Machado de Assis notoriamente brilhante 

óbvio, mas que nós tivemos exemplo uma situação em que 

precisávamos de uma pessoa que o representante para tirar 

uma foto do nosso café literário, né. E daí eu sugeria ao meu 

genro que pudesse fazer Machado de Assis só para tirar foto 

que a gente iria ampliar para colocar porque as fotos de 

Machado de Assis ela não teria uma impressão por causa da 

qualidade até porque durante muito tempo ele foi 

embranquecido, né. Aí o meu genro virou e falou assim: “eu 

não tenho como ser porque eu sou preto”. Quer dizer... aí 

chega outra questão de que ele não tinha nem conhecimento 

de que o Machado de Assis é preto, era preto, né. Então esse 

é só um dos exemplos em que costuma trabalhar em sala de 

aula. Então, assim caberia esse vídeo com certeza, né. Depois 

traçar um paralelo com notícias contemporâneas, né. Também 

em um outro momento fazer essa abordagem de Narrativa já 

consagradas entendeu? Em que carregam em si esses 

relativismos absurdos, né. Esses relativismos nos absurdos 

que é o Racismo, o Racismo é absurdo, né. Como eu vou dizer 



92 
 

resolver um problema não é legal, então, seria simples dizer 

que o Racismo não existe, né. Agora resolver o absurdo 

histórico acho que é mostrar, é expor, frequentemente, isso 

que acontece. É expor na padaria, é no banco da praça, na sala 

de aula, numa conversa no pátio, na hora do intervalo, na sala 

dos professores, né. É você estar o tempo todo vigilante 

mesmo porque uma atitude antirracista é vigilante, né. Para 

que a gente possa realmente evoluir, né. Tudo isso ser 

repensado e reparado, né. Embora, eu não acredite que seja 

possível uma reparação total. Não tem como, mas a vigilância 

ela se faz necessária! Realmente, espero ter contribuído; ainda 

tenho muito, muito para aprender para trabalhar essas 

atividades de Letramento Antirracista o tempo todo para 

vivenciar e atuar nessa vigilância antirracista, tenho muito que 

aprender, mas estamos caminhando, estamos tentando, né. Eu 

tenho tentado, eu tô tentando, né. Mas, ainda tenho um 

percurso imenso pela frente, né. Até mesmo de cuidados com 

a fala, até com cuidados com a postura, eu preciso realmente 

evoluir, né. A gente só consegue isso se a gente se coloca com 

abertura para isso, né. Se a gente se coloca para isso, né. É o 

que eu como professora, como cidadã, como pessoa, né. 

Tenho procurado fazer. 

 

 

Terceira conversa 

Margarida 

61 anos 

39 anos de 

magistério 

Graduação: 

Letras 

Doutorado - 

Letras 

Boa tarde, foi com muita tristeza, infelizmente! Não surpresa que 

eu assisti ao conteúdo do vídeo sobre a infeliz ocorrência do voo da 

Azul com o deputado Renato Freire. Tristeza porque é um absurdo! 

Nós estamos em 2023 e ainda é possível observar esse tipo de 

comportamento hipócrita, racista e preconceituoso. Como brasileira 

que sou e tenho origem nas minhas raízes... Eu não vejo como ainda 

pode existir esse tipo de postura, tristeza maior eu sinto de ver a 

reação das pessoas, dos passageiros com expressões do tipo: Graças 



93 
 

a Deus, tá tudo bem! Isso é normal, não! Isso não é normal! Se 

olharmos a parte técnica, a postura dos profissionais está totalmente 

equivocada. Essa abordagem deveria ter sido feita antes a repetição 

da palavra aleatório... aleatório. Esse é um processo aleatório 

demonstra todo despreparo dessas pessoas que se dizem 

profissionais. Se o passageiro passou e entrou no avião o que 

aconteceu antes? Será que se fosse uma outra pessoa isso teria 

acontecido? É o que eu questiono não foi aleatório... aleatório, mas 

foi com afrodescendente e isso não me causa estranheza e daí a 

tristeza. Por que fatos como esse se tornar o corriqueiro? Já 

deveriam ter sido punidos com maior energia, mas isso não 

acontece ele se repete e as pessoas continuam achando normal. É 

totalmente anormal, vergonhoso e vexatório.  

Usaria o vídeo com certeza em minhas aulas porque acho também 

necessário saber do ponto de vista de cada um acerca do fato. É 

bastante saudável ver essa diferença de opiniões e observações. A 

leitura como prática social leva em consideração todos esses 

aspectos, faria com que eles observassem o contexto, a reação dos 

passageiros, a reação dos profissionais e do próprio deputado que 

procura se acalmar e comprovar o constrangimento pelo qual ele 

passa.  

Evidentemente, traria a discussão para a sala de aula. Será que se 

fosse um outro cidadão que se identifica como Branco, nesse país, 

nascido nesse país, com a família toda brasileira, branco, tudo teria 

ocorrido deste modo? Os passageiros teriam a mesma reação de 

ficar calados? Não dizerem nada? Não questionarem nada? 

Acharem normal esse tipo de abordagem. Seriam as primeiras 

perguntas que eu faria acho muito interessante esse tipo de trabalho 

e bastante pertinente no contexto escolar.  

 

 

 

 



94 
 

Quarta conversa 

Márcia 

59 anos 

34 anos de 

magistério 

Graduação: 

Pedagogia 

Pós-

Graduação: 

Psicopedagogia 

 

O de vir para além da cor da pele. Ao assistir o vídeo, revisitei cenas 

que cotidianamente são repetidas por este Brasil afora, em todos os 

lugares, em todas as situações. Fica claro que o Racismo cultural 

infiltrado em todas as situações cotidianas deste país são de 

entristecer. Seja no transporte público, seja nos álbuns de 

reconhecimento de bandidos. A pele preta é alvo pode e deve ser 

discutida em sala de aula. É assim que nós vamos combater o 

Racismo cultural com consciência de quem vive, de quem passa por 

isso, de quem observa isso, de quem está vivendo isso todos os dias. 

Seja como espectador, seja como protagonista dessa situação. As 

estratégias que enquanto professora e educadora... eu usaria uma 

roda de conversa é preciso falar sobre isso! A roda de conversa dá 

a todos, os olhos nos olhos, a oportunidade de fazer a fala, assumir 

a fala, se apropriar da fala, encontrar com uma fala, porque, muitas 

vezes, as pessoas passam por essa situação e não reconhecem como 

o Racismo Estrutural. Não a reconhece como protagonista dessa 

situação que nós vamos repetir todos os dias, muitas vezes, as 

pessoas não percebem e aí as pessoas normatizam, normalizam vira 

senso comum. É possível pensar em práticas de Letramento sim! É 

preciso colocar nome nessas emoções, para colocar nome é preciso 

encontrar substantivos, adjetivos, falas, Narrativas, textos e 

contextos que nos façam conviver com essa prática racista para 

poder impedir que ela se repita, no nosso meio, na nossa vida, no 

nosso cotidiano. É claro que sim! Nós precisamos de um 

Letramento do Racismo cultural, do Racismo arraigado, do 

Racismo que está dentro de cada um de nós.  

 

 

Quinta conversa 

Maria 

61 anos 

Poxa! Achei o vídeo bem interessante mesmo dá pano pra manga, 

cachecol, gravata, dá para roupa inteira, né. Porque você pensa 

numa situação que é absurda, né. Mesmo quando a gente vê aqueles 



95 
 

38 anos de 

magistério 

Graduação: 

Letras 

Mestrado 

interdisciplinar 

em Linguística 

Aplicada 

(UFRJ) 

 

programas como de aeroporto, raramente, as polícias interrompem 

um voo porque interromperiam um voo, né? Pararia um voo para 

revistar um passageiro. O que que tem esse passageiro demais? E aí 

você vê depois que é um deputado e ver as características físicas do 

deputado e aí a coisa fica meio esquisita, né. Vem todo uma 

estrutura sócio política envolvida para ser discutida com os alunos 

ou com qualquer outra pessoa, não precisa, necessariamente, ser um 

aluno tá! Uma situação que nós temos vivido muito frequentemente 

da nossa sociedade. 

A questão da sala de aula, eu poderia usar teria que pensar bem nas 

características da turma para que a discussão rendesse, e, 

provavelmente, fazendo uma atividade como esse vídeo pensando 

nessa questão de que como a internet nos afeta em sala de aula. Eu 

começaria apresentando o vídeo iria começar do contrário. Primeiro 

pedir para que os alunos assistissem esses tipos de programas que 

tem nas televisões que tem tanto na aberta como fechada de 

aeroportos. Como o que você vê em vários lugares do mundo para 

que eles percebessem a diferença na abordagem em que foi feita, 

inclusive, de programas de aeroportos brasileiros poderia começar 

com essa situação.  

Uma outra forma de abordar seria ou complementando a primeira 

que eu falei, mas poderia fazer uma abordagem só o início do vídeo 

parava e pediria para os alunos observar o local onde eles estão e 

onde estão acontecendo a cena como se fosse uma cena de teatro, 

como não fosse um vídeo real. Onde está acontecendo a cena? 

Quem você acha que tá falando? É um passageiro, ou é um piloto, 

um repórter. Quem é a pessoa? Identificar o gênero da pessoa e daí 

para frente deixar o vídeo correr até o ponto um pouco antes da 

revelação a pessoa e quando eu pedisse para eles falarem um pouco 

sobre a pessoa iria pedir depois para eles confirmasse que viriam 

que ele era um deputado que eles reformulassem a sua abordagem 

a sua ideia inicial e depois que ele se revela, fisicamente, para ver 



96 
 

se eles mantiveram a mesma ideia física, né. Da descrição física da 

pessoa.  

Essa abordagem, seria um ponto para começar uma discussão, uma 

conversa sobre as nossas expectativas enquanto pessoas, 

indivíduos, e depois enquanto sociedade. O que que a sociedade, o 

nosso grupo social e a nossa sociedade como um todo nos colocam 

como modelos ou como referências e levar os alunos a começar a 

mudar o olhar para as posições que nós temos e as questões de 

representatividade também porque nós vemos um deputado com 

determinadas características e não com outras. Nós precisamos 

parar para pensar Letramento mesmo, na questão dos 

multiletramentos, nessa abordagem de você ver, de aprender a ver, 

a ler o que a gente vê a entender a interpretar, a se apropriar das 

informações que nós recebemos, seja ela em qual meio for: o 

escrito, ou o falado, ou a internet, ou o vídeo. Não é?! Eu acho que 

seria bom para mostrar a eles como a gente precisa aprender a ler 

um pouco mais o nosso mundo.  

Meu nome é Rita Chagas. Eu sou professora do Estado, sou 

professora universitária também e trabalho com línguas Língua 

Portuguesa e Língua Inglesa e trabalho tanto na questão dos 

Letramentos de vídeos como as leituras interpessoais. Sou mestre 

linguística aplicada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


