
 

  UFRRJ  
INSTITUTO DE EDUCAÇÃO E INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 
CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES  

 
 

 
 
 
 
 
 

ESCRITORAS  NEGRAS NA BAIXADA  FLUMINENSE: ESCREVENDO  
NA LUTA CONTRA O RACISMO.  

 
 
 

MARIA DO CARMO DE ARAÚJO PAIVA  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2025 

 



 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO  

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO E INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR  
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES  
 
 

ESCRITORAS NEGRAS NA BAIXADA FLUMINENSE: ESCREVENDO 
NA LUTA CONTRA O RACISMO  

 
MARIA DO CARMO DE ARAÚJO PAIVA  

 
Sob orientação da professora  

FABRÍCIA VELLASQUEZ PAIVA  

 

Dissertação Submetida como requisito 
parcial para obtenção do grau de 
Mestre em Educação, no Curso de 
Pós-Graduação em Educação, 
Contextos Contemporâneos e 
Demandas Populares. Área de 
Concentração em Educação, 
Contextos Contemporâneos e 
Demandas Populares. 

 

 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ 

 março, 2025 

 



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico

 
Ficha catalográfica elaborada 

 com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

P142e
Paiva, Maria do Carmo de Araújo , 1965-
   Escritoras negras na Baixada Fluminense:
escrevendo na luta contra o racismo / Maria do Carmo
de Araújo  Paiva. - Seropédica; Nova Iguaçu, 2025.
   91 f.: il. 

   Orientadora: Fabrícia Vellasquez  Paiva .  
Dissertação(Mestrado). -- Universidade Federal Rural
do Rio de Janeiro, Programa de Pós-graduação em
Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas
Populares, 2025.

   1. Literatura negra feminina. 2. Mulheres negras
escrevendo suas identidades. 3. Contribuição na luta
contra o racismo. I.  Paiva , Fabrícia Vellasquez,
1981-, orient. II Universidade Federal Rural do Rio
de Janeiro. Programa de Pós-graduação em Educação,
Contextos Contemporâneos e Demandas Populares III.
Título.





 

Dedicatória  

 

 

 

 

A todas as escritoras negras, em especial, às escritoras negras da Baixada Fluminense. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Agradecimentos  

 

 

A Deus. 

À minha família, pela compreensão e apoio. 

Aos amigos e amigas que incentivaram a concretizar este projeto. 

Aos colegas do curso que em vários momentos contribuíram indiretamente com 

informações valiosas a partir da realidade de cada um. 

Às professoras e professores, pelas amizades e ensinamentos, pois através dos encontros 

em sala de aula proporcionaram debates enriquecedores que contribuíram bastante nessa 

busca de conhecimentos. 

À banca de qualificação com a professora Simone Tourino e o professor Fábio José Paz 

Rosa, que contribuíram qualitativamente na organização do trabalho, propondo pontos 

relevantes de conteúdo. 

À orientadora Fabrícia Vellasquez, por ter acreditado neste projeto e colaborado de várias 

formas, direta e indiretamente em muitos aspectos, para a concretização. Agradeço a sua 

compreensão nos momentos de contratempos. Acrescento aqui o grupo de pesquisa que 

proporcionou situações de troca de saberes e aprofundamentos de temas diversificados e 

importantes. 

Agradeço a todos. 

 

“O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001” 

 

“This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001” 

 

 

 

 

 

 



 

Resumo  

 

Paiva, Maria do Carmo de Araújo. Escritoras negras na Baixada Fluminense: 

escrevendo na luta contra o racismo. 2025. 91p. Dissertação (Mestrado em Educação, 

Contextos Contemporâneos e Demandas Populares). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, 

RJ, 2025. 

 

É na luta contra a discriminação racial, na valorização da cultura afro-brasileira, na 

desconstrução de estereótipos e preconceitos que a literatura negra vem demostrando 

historicamente um papel essencial. Dentre a diversidade cultural existente na Baixada 

Fluminense, a literatura negra tem seu espaço. Espaço construído no cotidiano pelas 

próprias escritoras e escritores da região. As escritoras negras da Baixada Fluminense 

têm contribuído não só para a visibilidade dessa vertente literária, mas, a partir dela, nos 

seus locais de atuação, colaborado de formas diferenciadas e significativas na luta contra 

o racismo. A pesquisa busca identificar as diferentes formas de atuação das escritoras 

negras da Baixada Fluminense na luta contra o racismo. Para isso, foram selecionadas 

algumas escritoras que nasceram, viveram ou vivem nessa região e têm a mesma como 

espaço de atuação, considerando alguns critérios como diferentes profissões e formas de 

atuação em suas militâncias e ativismo. Utilizamos, como documentos para a análise, 

registros biográficos e autorais e buscamos acompanhar as participações das escritoras 

em eventos, analisando a relação das suas escritas com as identidades das autoras. Além 

da pesquisa documental, foi realizada busca bibliográfica, como fundamento de 

conceitos, de narrativas e de memórias acerca da literatura negra de autoras e autores 

como Eleonora Menicucci, Conceição Evaristo, Maria Cristina Maciel, e Kabengele 

Munanga. A análise apontou que através dos espaços de atuação profissional, ativismo e 

militância, elas realizam o desejo de difundir a literatura negra, ao mesmo tempo em que 

organizam discussões temáticas sobre negritude dando possibilidades a contação de 

outras histórias. 

 

Palavras-chave: Literatura negra; Escrita feminina; Baixada Fluminense. 

 



 

Abstract  
 

Paiva, Maria do Carmo de Araújo. Black women writers in Baixada Fluminense: 

writing in the fight against racism. 2025. 91p. Dissertation (Master in Education, 

Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, 

RJ, 2025. 

 
It is in the fight against racial discrimination, in the valorization of Afro-Brazilian 

culture, in the deconstruction of stereotypes and prejudices that black literature has 

historically demonstrated an essential role. Among the cultural diversity that exists in 

Baixada Fluminense, black literature has its space. A space constructed in everyday life 

by the writers of the region themselves. The black writers of Baixada Fluminense have 

contributed not only to the visibility of this literary movement, but from there, in their 

places of activity, they have collaborated in different and significant ways in the fight 

against racism. To this end, some writers who were born, lived or live in this region and 

haver worked in the same area were selecter, considering some criteria such as different 

professions and forms of action in their militancy and activism. We used biographical and 

authorial records as documents for the analysis and sought to follow The writers’ 

participation in events, analyzing the relationship between their writings and their 

identities. In addition to the documentary research, a bibliographic search was carried out 

to provide a basis for concepts, narrativas, and Memories about black literature by 

authors such as Eleonora Menicucci, Conceição Evaristo, Maria Cristina Maciel, and 

Kabengele Munanga. The analysis showed that through spaces of professional activity, 

activism, and militancy, they fulfill their desire to disseminate black literature, while 

organizing thematic discussions about blackness, providing opportunities for the telling 

of other stories. 

 
 

Key words: Black literature; Feminine writing; Baixada Fluminense. 

 
 

 



 

 
 

SUMÁRIO  

 

Apresentação……………………………………………………….…………………….9 

 

Introdução………………………………………………………………………….…….12 

 

Capítulo 1: Literatura Negra Feminina…………………………………………………..20 

1.1. Refletindo a literatura negra feminina………………………………….…..……….25 

1.2. Identidade e Autoafirmação…………………………………………………………28 

1.3. Ressignificando a escrita negra feminina…………………………….……..………30 

 

Capítulo 2: Literatura Negra Feminina da Baixada 

Fluminense……………………………….……..….…………………………………….33 

2.1. Mulheres negras escrevendo suas identidades…………………………………..…..39 

2.2. Contribuindo na luta contra o racismo………………………………………………47 

2.3. Na luta contra o mercado editorial………………………………………….……….53 

 

Capítulo 3: Escritoras Negras da Baixada Fluminense Escrevendo na Luta Contra o 

Racismo……………………………………………………………………………..……56 

3.1. Dayse Marcello………………………………………………..…………………….62                 

3.2. Dóris Barros………………………………………………………………………....67 

3.3. Mãe Beata de Iemanjá……………………………………………………………….71 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS…………………………………………..…….…….……81 

 

REFERÊNCIAS…………………………………………………………………….……84 

 

 

 

 



 

 

 

APRESENTAÇÃO  
 

       ​ A cultura afro-brasileira passou a ser um tema interessante para mim quando 

comecei a participar em movimentos sociais e políticos. A partir da atuação nesses 

movimentos veio a oportunidade de conhecer pessoas ativistas, ou militantes do 

movimento negro, mais especificamente, Agentes de Pastoral Negros (APN), uma 

pastoral social da igreja católica da ala progressista. Eu atuava na Pastoral Operária, mas 

tínhamos momentos de trabalhos em parcerias entre as pastorais sociais. Nos 

encontrávamos nos eventos festivos, culturais e políticos: celebrações afros nas igrejas 

católicas, atos  ecumênicos, palestras e debates, eram alguns deles.  

      ​ Essas oportunidades fizeram-me conhecer e compreender a importância da cultura 

africana na formação cultural brasileira e, consequentemente, na construção de nossas 

identidades. São reflexões que nos levam a pensar formas de atuação que possam 

contribuir efetivamente com a valorização da afrodescendência e da conscientização 

social e cultural, partindo dos trabalhos de base com a população local. 

            Tenho algumas experiências de práticas educacionais populares, trabalhei como 

educadora em alguns projetos de alfabetização de jovens e adultos, tendo como referência 

a pedagogia de Paulo Freire, em especial. Entendo as ideias de Freire como necessárias a 

um aprofundamento, tendo em vista que foi a partir de suas percepções de mundo, 

considerando o tempo e o espaço, e de suas práticas como educador e militante, que essas 

ideias foram escritas. E, assim, com legitimidade ele nos possibilita conhecer o passado 

dando-nos orientações para no presente agirmos levando em conta a realidade que nos é 

posta, mas com o intuito de transformação, de contribuir no processo de mudanças 

necessárias. Tudo sempre num processo dialético/dialógico. Carrego essa prática nos 

outros espaços de atuação e o Centro Cultural Oscar Romero, localizado em Mesquita, na 

Baixada Fluminense, foi um desses espaços. Lá adquiri experiência de atendimento no 

setor da biblioteca, e foi por conta dessa tarefa que fui provocada, já na Licenciatura em 

educação do campo, mais especificamente no grupo de relações raciais, a pensar formas 

de contribuir com a visibilidade da literatura negra da Baixada Fluminense. 

9 



 

            Essa provocação causou-me estímulo para levar a ideia adiante, e o que veio à 

minha mente foi especificamente a literatura negra feminina. Pesquisar sobre essas 

mulheres que estão invisíveis, mas que existem e colaboram no processo de 

conscientização da população local através de suas escritas e seus espaços de atuação 

como militantes e ativistas. Imediatamente veio em mente a escritora negra e psicóloga 

da Baixada Fluminense, Dayse Marcello, pois tinha lido há pouco tempo o livro de sua 

autoria, "Eu Verso Buakamukua" (2013), um dos livros mais interessantes que já li, muito 

apropriado para ser aplicado nas escolas. Inclusive, este livro já tem sido trabalhado em 

algumas escolas por conta da implementação da Lei 10.639/03. Para Marcello, esse tipo 

de conteúdo proporciona uma qualidade de ensino diferenciada, a partir do momento em 

que as informações equivocadas são eliminadas do imaginário coletivo dando 

possibilidades de encontrarem suas raízes, suas crenças, seus heróis. Ainda segundo ela, 

viabilizam “resgatarem valores essenciais à convivência com as diferenças, que é o que 

fortalece a identidade social e torna o país mais positivo em sua diversidade” (Marcello, 

2013, p.17). 

Diante do que diz Marcello, volto a Paulo Freire. Para ele a democracia se 

apresenta num processo dialético: é por meio do diálogo que transitamos da ingenuidade, 

estado de fantasia, para a criticidade entrando numa situação na qual nos entendemos 

como sujeitos do processo. Entendo que Freire nos faz um convite com essas ideias, não 

só como educadoras e educadores, mas em outras funções, como pesquisadoras e 

pesquisadores, por exemplo, para sempre considerarmos a cultura de cada sujeito, seja na 

sala de aula ou no campo de alguma pesquisa. 

        Outra referência que me conquistou mais recentemente, e que dialoga diretamente 

com o meu tema de pesquisa, bell hooks, que inclusive travou diálogo necessário com 

Freire referente à linguagem sexista de suas obras que por sua vez acolheu as críticas 

proporcionando mudanças na forma de escrever do autor, sendo percebido a partir das 

obras posteriores. Em 2013, hooks escreveu o livro "Ensinando a Transgredir: a educação 

como prática da libertação", em que dedica um capítulo também às ideias de Freire. 

hooks e Freire praticaram o processo dialético/dialógico com toda sensibilidade e 

simplicidade.  

10 



 

            Venho lendo há algum tempo várias referências da literatura negra e bell hooks 

tem sido uma luz muito significativa. Para ela, o trabalho intelectual é necessário na luta 

pela libertação e fundamental para os esforços dos oprimidos e explorados que passaram 

de objetos a sujeitos descolonizando e libertando suas mentes. 

                 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

11 



 

 

 

INTRODUÇÃO  
 

É inquestionável a importância histórica e cultural da literatura negra no Brasil. 

As negras e os negros por um longo período tiveram suas vozes silenciadas e 

experiências excluídas da sociedade. Foi a partir do século XX que a literatura negra 

começou a se destacar, principalmente com o Movimento Negro e junto a uma vontade 

de conquistar maior representatividade passando a ser valorizada como forma de 

resistência, afirmação da identidade e combate ao racismo (Zin, 2018). 

         ​ É na luta contra a discriminação racial, na valorização da cultura afro-brasileira, 

na desconstrução de estereótipos e preconceitos que a literatura negra vem demonstrando 

um papel essencial. Escritoras negras e escritores negros buscando “romper com as 

narrativas hegemônicas, trazendo à tona as experiências, memórias e identidades da 

comunidade negra,1 assim como suas lutas e conquistas” (Vieira, 2014, p.2). O 

pesquisador Natanael Vieira, acentua que a representatividade na literatura é importante 

porque permite que as negras e os negros se vejam nos livros e se identifiquem com os 

personagens e histórias retratadas, acrescenta que durante muito tempo, a literatura 

brasileira foi dominada por autores brancos, e as vozes negras foram silenciadas e 

excluídas do cânone literário (2014). 

         A luta pela representatividade e visibilidade da literatura negra no Brasil ainda vem 

enfrentando desafios. A desigualdade na distribuição de recursos e apoio editorial para 

escritoras e escritores negras e negros são evidentes. É necessária uma ampliação da 

presença dessas escritoras e escritores nas escolas e nas bibliotecas, garantindo que seus 

livros sejam lidos e acessados por um público maior, diz Vieira. 

       O tema aqui trabalhado, como já exposto na apresentação, resulta de algumas 

inquietações que foram surgindo como resultado do meu processo de engajamento nos 

movimentos sociais e consequente aproximação das pessoas ativistas e militantes do 

1 A Comunidade negra surgiu no período da escravidão, os negros escravizados se uniram com o intuito 
de resistir a violência e às injustiças (Fahs, 2019, politize.com.br). O Estatuto da Igualdade Racial (Lei 
12.288/2010) define a população negra como “o conjunto de pessoas que se autodeclaram pretas e 
pardas” (Painel de Indicadores SUS n°10, 2016). 

12 



 

Movimento Negro. Fui então, entendendo a importância do Movimento Negro na luta 

antirracista no Brasil e no mundo, um movimento que surgiu com intuito de responder à 

injustiça e opressão desde a época da escravidão e permanece lutando por direitos iguais 

e justiça social, avançando nas conquistas como o abolicionismo e as políticas 

afirmativas. 

       Participando de eventos afros, passei a compreender a importância da cultura 

africana na formação cultural brasileira, que por sua vez, influencia na construção de 

nossas identidades. Acredito nisso considerando que a autoafirmação identitária, como 

ressalta o antropólogo Munanga, é consequência de um processo envolvendo questões 

pessoais e sociais do sujeito nas suas experiências histórico-sociais (2019). 

         Além da importância cultural e identitária, vale destacar, que é também a partir do 

conhecimento histórico-social que identificamos os problemas existentes na sociedade. 

Esse conhecimento pode ser entendido como um elemento motivador para se pensar 

formas de contribuição para a transformação social. Para Freire (1979) a transformação 

social acontece quando precedida de um processo de conscientização, porque a 

conscientização2 é um ato de reflexão/ação. É por meio desse ato que é permitido aos 

indivíduos perceberem a realidade social, política e econômica. É através da participação 

ativa que se dá a transformação social. 

         Nesse sentido, penso que dar visibilidade à literatura negra seja uma boa 

contribuição. A literatura negra é considerada uma contranarrativa de um segmento 

extremamente oprimido da população. Esta guarda em si uma potencialidade de 

transformação social através da arte.  Para Conceição Evaristo (2007), é uma literatura 

que se apresenta como uma narrativa contra-hegemônica, que visa desautorizar o discurso 

da democracia racial brasileira.  

         ​ É necessário então conhecer como se comporta a literatura brasileira. Segundo a 

professora, Fernanda Miranda, a totalidade da arte das letras brasileiras, historicamente, 

se construiu pela “chave da escrita como privilégio reservado a alguns homens brancos, 

heterossexuais, pertencentes a elite econômica, geralmente circunscritos às 

2 Segundo Paulo Freire, a conscientização não pode existir fora da “práxis”, ou melhor, sem o ato 
ação-reflexão. Uma unidade dialética que constitui, de maneira permanente, o modo de ser ou de 
transformar o mundo. É consciência histórica, inserção crítica na história, assumindo o papel de sujeitos 
que fazem a refazem o mundo (Freire, 1979, p.26). 

13 



 

territorialidades urbanas das capitais do país” (2021), ela acentua que a escritora Carolina 

Maria de Jesus confrontou essa lógica colonial, ainda contemporânea, ao afirmar: “sim eu 

escrevo. Na minha opinião, escreve quem quer”.3 Isso foi uma resposta contra o 

silenciamento que mantém pessoas negras, pobres, periféricas, de fora da possibilidade de 

inscrição na literatura. 

            Evaristo reforça quando diz que é perceptível a invisibilidade histórica e literária 

das mulheres negras, e quando representadas na literatura, são estereotipadas, não 

fazendo parte do modelo padronizado como de mulher na sociedade brasileira. É uma 

representação ancorada nas imagens de seu passado escravo, de corpo objetificado ao 

prazer do macho senhor, “não desenha para ela a imagem de mulher-mãe, perfil 

delineado para as mulheres brancas" (2007). 

          Diante disso, é fundamental entender a importância de um processo de 

desconstrução da imagem da negra e do negro na forma como ela é transmitida pela 

literatura brasileira. Há uma necessidade de maior valorização da cultura afro-brasileira 

impressa nos textos de autoria negra, e assim, reconhecer a negra e o negro como sujeitos 

legítimos para falar e escrever subjetivamente a sua história. É preciso ter consciência do 

branqueamento da literatura brasileira e de forma étnica construir uma textualidade negra 

que vem afirmando a diferença contextual do mundo, tendo em mente a necessidade de 

subverter o sistema literário brasileiro, contestando o jeito de como se escreve a história 

do Brasil. 

         Dessa forma, a pesquisa se preocupa em apresentar a mulher negra produzindo 

como sujeito da escrita, considerando sua subjetividade, sua vivência, sua visão de 

mundo, distanciando-se do que costuma ser reconhecido como literatura oficial, dos 

livros aceitos facilmente pelos currículos escolares, um modelo dominado pela cultura 

branca, comumente escrita por brancos, descrevendo personagens brancos, e quando 

apresenta personagens negras, a distância racial reproduz estereótipos como a mulata 

hipersexualizada, o malandro, o serviçal sem família etc. A literatura negra entra em cena 

com autoras negras e autores negros e suas personagens mostrando integridade e 

totalidade, rompendo o vício do racismo que se mostra também institucional. 

3 Carolina Maria de Jesus disse isso a um jornalista que a encontrou protestando contra homens que 
ocupavam um parque infantil. Audílio Dantas foi enviado pelo seu jornal à favela do Canindé, em São 
Paulo, em 1958 (público.pt/2021/05/07/culturaipsilon/notícia/carolina-maria-jesus, 2021). 

14 



 

         Vale destacar o que disse a escritora Chimamanda Ngozi Adichie (2009), em 

palestra intitulada: “O Perigo de Uma História Única”, para ela quando se mostra um 

povo como uma coisa só, sem parar, é isso que esse povo se torna. Acrescenta que é 

impossível falar sobre a história única sem falar sobre poder, que o poder é a habilidade 

não apenas de contar a história de outra pessoa, mas de fazer que ela seja sua história 

definitiva. Adichie destaca que as histórias importam, muitas histórias importam, que as 

histórias que foram usadas para espoliar e caluniar, também podem ser usadas para 

empoderar e humanizar. 

         E, assim, reforçando o que já foi dito, quando a literatura negra entra em cena, 

trazendo a totalidade dos acontecimentos, ela cria uma abertura, uma passagem, com 

possibilidades de, através do conhecimento integral, como salienta Adichie, usar as 

histórias para empoderar e humanizar. Isso é transformador. 

         Lembrando as palavras de hooks, o trabalho intelectual é necessário na luta pela 

libertação porque, em outras palavras, valoriza os esforços dos oprimidos e explorados, 

mostrando os possíveis caminhos de passagens de objetos a sujeitos, num processo de 

descolonização e libertação de suas mentes (hooks, 1995) 

         E nesse sentido, é oportuno que as regiões periféricas tenham lideranças capazes de, 

não só denunciar as injustiças que podem ser consequências do descaso do poder público, 

mas praticar ações com o intuito de transformação4. Sendo território negro, a Baixada 

Fluminense tem grande influência africana na cultura, mas é uma característica pouco 

conhecida. Dentre a diversidade cultural existente na Baixada Fluminense, a literatura 

negra tem seu espaço. Espaço construído no cotidiano pelos próprios escritores e 

escritoras da região. Escrever é uma arte, e sabemos que a arte tem potencial 

transformador. As escritoras negras da Baixada Fluminense têm contribuído não só para a 

visibilidade dessa escrita, mas também a partir dela, nos seus locais de atuação, 

colaborado de formas diferenciadas e significativas na luta contra o racismo.  

       Para chegar aos objetivos deste trabalho alguns questionamentos são pertinentes: 

Como as escritoras negras da Baixada Fluminense dão visibilidade às suas escritas e 

4 Transformação: “Pressupõe uma alteração de um estado, modelo ou situação anterior, para um estado, 
modelo ou situação futuros, por razões inesperadas e incontroláveis, ou por razões planejadas e 
premeditadas (https://pt.wikipedia.org)  

15 

https://pt.wikipedia.org


 

contribuem na luta contra o racismo? Quais são as estratégias de ações alternativas de 

cada escritora visando a divulgação e publicação de suas escritas? 

          

METODOLOGIA  

 

         O objetivo central da pesquisa foi o de identificar as diferentes formas de atuação 

das escritoras negras da Baixada Fluminense que visibilizam as suas escritas e, 

consequentemente, contribuem na luta contra o racismo. Para viabilizar o objetivo 

proposto, e assim, conhecer e compreender as estratégias de ações alternativas de cada 

escritora visando a divulgação e publicação de suas escritas, do ponto de vista 

metodológico, a pesquisa adotou uma perspectiva qualitativa, uma vez que não se 

preocupa em quantificar escritoras negras, mas saber como elas atuam. Para isso foram 

selecionadas três escritoras, considerando alguns critérios como: variação de municípios, 

porém levando em conta realidades semelhantes, no caso, Mesquita e Nova Iguaçu. O 

primeiro, mesmo emancipado há 25 anos e uma perspectiva de implementação de novas 

políticas de desenvolvimento local, ainda é muito influenciado pelo segundo: A Baixada 

Fluminense faz parte da Região Metropolitana do Rio de Janeiro e abrange 13 

municípios; diferentes profissões: As mulheres negras da região exercem variadas 

profissões, aqui não se trata de levantar especificamente as condições de trabalho, 

sabemos que as histórias das mulheres negras periféricas são de resistência e luta por 

sobrevivência diária, mas considerar a atuação profissional como mais um espaço de 

divulgação; e formas de atuação na luta, em especial, contra o racismo: Esse critério 

durante o percurso teve mais relevância considerando o objetivo central de identificar as 

formas de atuação, porque leva em conta a militância e ativismo, momentos prioritários 

para divulgação de suas escritas, o que explica o fato de duas das três escritoras atuarem 

no mesmo município (Nova Iguaçu), mas com históricos de atuação diferentes. As três 

escritoras escolhidas abrangem em suas militâncias e ativismo, as áreas de educação, 

saúde e direitos humanos. Analisando registros biográficos e autorais encontrados, 

caracterizando uma pesquisa documental, como também acompanhando participações 

das escritoras em eventos, documentários, entrevistas, debates e rodas de conversas 

online.  

16 



 

          Por meio da análise dos documentos, a pesquisa pretendeu descobrir como as 

atividades desenvolvidas pelas escritoras negras da Baixada Fluminense possibilitam uma 

maior aproximação a um público que desconhece a existência de uma literatura que tem 

legitimidade para contribuir com a desconstrução dos estereótipos negativos relacionados 

à cultura africana e afro-brasileira, e as estratégias para publicação de suas produções 

literárias tendo em vista um mercado editorial excludente. Um mercado em que os 

valores estéticos, econômicos e políticos decidem ou não a publicação de uma obra. 

Esses valores são mutáveis historicamente, se relacionando às determinações e ideologias 

de um período, referente a preferências individuais e, sobretudo, de grupos sociais que 

exercem e mantêm o poder sobre outros. 

         Essa análise proporcionou um maior entendimento sobre as estratégias de ações 

dessas escritoras, considerando a realidade local. A Baixada é uma região periférica que 

carrega a marca da desigualdade social, tendo como desafio maior o acesso à saúde e 

educação, como também, o reconhecimento da sociedade de sua rica diversidade cultural. 

E neste lugar, essas mulheres, independentemente do talento para a produção literária, 

exercem funções diversificadas. 

         A pesquisa apontou que através dos espaços de atuação profissional, ativismo e 

militância, elas realizam o desejo de difundir a literatura negra, ao mesmo tempo em que 

realizam discussões temáticas sobre negritude dando possibilidades a contação de outras 

histórias. Representadas por Dayse Marcello, Dóris Barros e Mãe Beata de Iemanjá, são 

mulheres negras da Baixada Fluminense e suas histórias de vida, existências e 

persistência, lidando com o silenciamento, e criando formas de dar visibilidade. 

         Para a estrutura do texto foram aqui traçados alguns pontos considerados 

importantes para um entendimento, divididos em três capítulos que subdividem-se e que 

foram desenvolvidos à luz de conceitos, teorias, comentários, opiniões, narrativas de 

memórias e vivências relacionados ao tema. As obras estudadas têm como base 

conteúdos relacionados a literatura negra, sobretudo, a literatura negra feminina e a 

problemática da invisibilidade, apresentando autoras como Conceição Evaristo e outras,  

e o processo de construção da identidade e  estereótipos negativos na visão de Kabengele 

Munanga, Evaristo e outros. 

17 



 

             O primeiro capítulo inicialmente faz um levantamento histórico acerca do 

surgimento do termo literatura negra trazendo um apanhado da literatura negra feminina 

brasileira, destacando informações que reforçam o entendimento da sua definição a partir 

de teorias, comentários e opiniões de estudiosos, contextos históricos com o objetivo de 

situar a sua trajetória, apresentação de escritoras contextualizando suas produções. Em 

seguida retrata a relação das produções literárias com a identidade e autoafirmação, com 

a intenção de explicar que a escrita se relaciona com a subjetividade e vivências de quem 

a produz, podendo proporcionar independência de expressão, defendendo pontos de vista 

e direitos. 

     Eleonora Menicucci (2013), por exemplo, foi referência teórica nesta pesquisa por 

conta de sua participação na organização do prêmio “Mulheres Negras Contam sua 

História”. Como socióloga e pesquisadora ela relata a importância de resgatar as 

mulheres negras do anonimato, como sujeitos na construção da história do Brasil. A 

escritora Conceição Evaristo (2007) destaca a invisibilidade histórica e literária das 

mulheres negras, e quando representadas são estereotipadas com a imagem da antimusa. 

Evaristo enfatiza que a desconstrução dos estereótipos ocorrerá quando colocada a 

questão das identidades no interior da linguagem com um olhar valorativo sobre a cultura 

e o corpo negro. 

        O segundo capítulo começa colocando um pouco da estimativa territorial destacando 

questões históricas e sociais como desigualdade, violência, lutas e resistências, entrando 

especificamente no tema identificando a complexa cultura afro-brasileira na Baixada 

Fluminense. Uma cultura conceituada como um conjunto de valores, costumes, crenças e 

conhecimentos. Cultura que se expressa nas artes, e dentre elas, o teatro, a música, a 

literatura, também conhecida como a arte das letras. Questiona a invisibilidade das 

escritoras negras da Baixada com o intuito de informar a existência delas e as formas de 

encontrá-las. Na sequência apresenta como a identidade local, considerando as vivências 

singulares numa região marcada por uma trajetória negativa, mas com uma diversidade 

cultural que influencia nas produções literárias a partir de suas próprias narrativas de 

memórias ou a luz de teorias e conceitos.  

               O antropólogo Kabengele Munanga (2019) defende que o processo de 

identidade é inacabado e é construído de elementos comuns aos membros de um grupo. 

18 



 

Dóris Barros escritora negra da Baixada, sustentada no Munanga, destaca que cada 

sujeito participante de um grupo possui sua bagagem de vivências, experiências, crenças, 

sua subjetividade pessoal construída ao longo de sua história de vida num entrelaçamento 

entre o individual e o coletivo. 

         O capítulo finaliza mostrando como cada uma das escritoras contribui na luta contra 

o racismo considerando os seus espaços de atuação e a relação conflituosa com o 

mercado editorial. 

          O terceiro capítulo introduz enfatizando a importância da presença histórica das 

mulheres negras neste lugar, nas lutas cotidianas, na resistência, na cultura, na literatura, 

como diz Lu Ain Zaila, “uma literatura com a cara da Baixada”, e faz uma apresentação 

mais específica do seleto grupo de escritoras negras da Baixada Fluminense que 

protagonizam o trabalho, trazendo mais informações sobre suas histórias de vidas, 

sobretudo nas atuações como ativistas e militantes. 

        A dinâmica de apresentação das escritoras negras da Baixada Fluminense começa a 

partir do segundo capítulo. A intenção é a de que através das suas próprias narrativas de 

memórias vá se desenhando uma autoapresentação. Para isso foram selecionados trechos 

de suas falas retiradas de suas produções literárias e também de entrevistas, 

documentários e participações em rodas de conversas.      

          Sem maiores pretensões, esse trabalho procura contribuir com a visibilidade da 

literatura feminina negra na região da Baixada Fluminense, e também homenagear essas 

mulheres que tiveram e têm o talento de produzir literatura com simplicidade e verdade, 

que tem a sensibilidade de compartilhar saberes mesmo com dificuldades com o intuito 

de colaborar com a transformação social, que sabiamente entendem que o processo de 

conscientização é o caminho. 

          

          

 
 

 

 

 

19 



 

 

 

 

 

1: LITERATURA NEGRA FEMININA  

 

         Os primeiros registros da literatura de autoria negra no Brasil datam a partir da 

segunda metade do século XIX (2018), porém os estudos críticos acerca dessa vertente 

literária se intensificaram há algumas décadas. Uma potência criativa que mesmo 

silenciada revela a sensibilidade subjetiva de uma camada da população que reinventa a 

vida e constrói novas realidades. Os estudos relacionados a presença do negro na 

literatura brasileira, como tema ou autoria, por muito tempo foram exclusividade de 

pesquuisadores estrangeiros, por isso a comprovação hegemônica da branquitude no 

Brasil.  

         O pesquisador Rafael Balseiro Zin, aponta que em 1943, surge um dos primeiros 

livros abordando a questão: Poesia afro-brasileira, do sociólogo francês Roger Bastide. 

Com base nas obras de autores, como Domingos Caldas Barbosa, ele atravessa o século 

XIX, passando por autores como Gonçalves Dias, Silva Rebelo, Luís Gama e outros 

(2018, p.3). Surgiram no Brasil, com o passar do tempo,  pesquisadores como Oswaldo 

de Camargo (1987), Zilá Bernd (1987, 1988 e 1992) entre outros. Estudos importantes 

que consolidam um acervo crítico dedicado aos escritores e escritoras negros e negras no 

Brasil, mas com circulação restrita entre os pesquisadores que investigam o assunto.  

         Somente nas últimas décadas do século XX e a partir dos anos 2000, que o interesse 

pela literatura afro-brasileira se ampliará, principalmente como resultado da 

reorganização e fortalecimento do Movimento Negro no país, com o revisionismo crítico 

proveniente da chamada “crise dos paradigmas” nas ciências humanas e sociais e de seus 

reflexos nos estudos literários” (Duarte, 2011 apud Zin, 2018, p.5). 

 

Dentre os intelectuais que se debruçaram sobre o assunto, Luiza Lobo 
(1993, p.222) afirma que um dos aspectos primordiais, que caracteriza a 
literatura afro-brasileira, é o fato dela ter surgido no momento em que o 
negro passa de objeto a sujeito da criação, deixando de ser tema para 

20 



 

autores brancos e passando a registrar a sua própria visão de mundo (Zin, 
2018, p.6). 
 

           Sobre a crise dos paradigmas nas ciências humanas e sociais, vale levantar 

algumas questões referente aos estudos que tratam da relação entre literatura e 

afrodescendência no Brasil: Como a noção de cultura (com base nos estudos culturais 

ingleses, na década de 1960) que passou a ser vista como a organização dos significados 

e dos valores de um determinado grupo social direcionando a um mundo mais 

democrático, plural e inclusivo. Os estudos culturais trouxeram para o debate “a ideia de 

que as sociedades deveriam ser entendidas enquanto um conjunto hierárquico e 

antagonista de relações sociais, comumente balizadas por opressões de classe, de gênero, 

de raça e demais marcadores de diferença” (Ibid, 2018).  

    Esses avanços, respondendo à proliferação de manifestações culturais, fizeram 

expandir os estudos literários. No Brasil, trouxe à tona a possibilidade de um exame das 

aproximações e distanciamentos entre a chamada Alta literatura e a produção literária 

não-canônica. Nesse contexto, a literatura afro-brasileira, “encontrou uma brecha para 

denunciar o preço de se viver em um país onde o fazer literário continua sendo reserva de 

classe e em que boa parte da população é excluída tanto de sua produção quanto de sua 

fruição”  (Ibid).   

      Importante destacar que no final da década de 1970 no Brasil, um acontecimento foi 

responsável pelo surgimento do Movimento Negro Unificado Contra a Discriminação 

Racial (MNDCR)5, que pouco depois passou a ser Movimento Negro Unificado (MNU). 

No dia 7 de julho de 1978, as escadarias do Teatro Municipal de São Paulo foram palco 

do ato público que convocava homens e mulheres a reagirem à violência policial 

cotidiana. No mesmo ano dessa movimentação política, em Araraquara, cidade do 

interior de São Paulo, ocorre o lançamento do primeiro volume da série Cadernos 

5 Movimento Negro Unificadora Contra a Discriminação Racial: Criado para ser um instrumento de luta da 
Comunidade Negra. O  princípio básico é o trabalho de denúncia permanente de todo ato de discriminação racial e 
em 1979 passou a ser Movimento Negro Unificado. Um movimento que foi influenciado pelas lutas dos direitos dos 
negros dos Estados Unidos e movimentos de libertação dos países africanos como Guiné Bissau, Moçambique e 
Angola. Com o tempo foram surgindo núcleos em vários estados pautando projetos e atividades denunciando o mito 
da democracia racial brasileira e a conscientização da população negra. 

21 



 

Negros6, publicação independente reunindo trabalhos de oito poetas afro-brasileiros, que, 

entre eles, dividiram os custos da edição. 

         Esse mesmo grupo de autores, das primeiras edições dos Cadernos, Em 1980, 

fundou o coletivo paulistano, Quilombhoje Literatura7, com o objetivo de promover 

discussões e aprofundar a experiência afro na literatura brasileira. São alguns deles: Cuti, 

Oswaldo de Camargo, Abelardo Rodrigues, Colina e Mário Jorge Lescano. O 

Quilombhoje continua ativo até hoje estimulando o hábito da escrita e da leitura de 

autores afro-brasileiros, além disso, desenvolvendo estudos, pesquisas e diagnósticos 

sobre vários aspectos da cultura negra no país. 

         O corpo negro sofreu, durante séculos, violação em sua integridade física, e foi 

interditado no seu espaço individual e social por conta do sistema escravocrata, e ainda 

hoje sofre por outros meios de exclusões sociais, que levam os descendentes de africanos 

a inventarem formas de resistência. Para a escritora Conceição Evaristo (2007, p.12), 

“Vemos, pois, a palavra literária oral e / ou escrita buscar modos de enunciação positivos 

na descrição do corpo / corpus cultural negro”. E afirmando uma textualidade 

diferenciada de mundo a literatura afro-brasileira vem subvertendo o sistema literário 

brasileiro, e contestando a escrita da história brasileira que ignora a trajetória dos 

africanos e seus descendentes no Brasil e o desconhecimento das lutas quilombolas que 

aconteceram em vários lugares do território brasileiro.  

        Nesse sentido destacam-se as vozes do movimento negro para colocar Zumbi dos 

Palmares, João Cândido, Luiza Mahin e outros e outras como heróis e heroínas nacionais. 

Evaristo destaca que a literatura afro-brasileira está incluída nas pontuações ideológicas 

do Movimento Negro, que a expressividade negra ganha uma nova consciência política 

inspirada no Movimento Negro Brasileiro voltando para a reafricanização, na década de 

1970. Um Movimento que chega tarde, influenciado pelos discursos de Lumumba, Black 

Pantera, Luther King, Malcom X, Angela Davis e das guerras de independência das 

colônias portuguesas. 

 

7 O coletivo Quilombhoje foi criado em 1980 para cuidar das edições dos Cadernos e das reflexões entre literatura e 
racialidade, cânone e identidade, e contribuir com o debate político e social referente à situação dos 
afro-descendentes no Brasil. 

6 Cadernos Negros começou a publicar em 1978 com poemas de Osvaldo de Camargo, Cuti e outros. A série 
consolidou-se como uma das mais importantes coletânea de divulgação da literatura negro-brasileira no país. 

22 



 

[...] Esse discurso é orientado por uma postura ideológica que levará a 
uma produção literária marcada por uma fala enfática, denunciadora da 
condição do negro no Brasil, mas igualmente valorativa, afirmativa do 
mundo e das coisas negras, fugindo do discurso produzido nas décadas 
anteriores carregado de lamentos, mágoa e impotência. Autores / as, se 
não estão ativamente no seio do Movimento Negro, não podem negar 
que as suas produções sofreram ou sofrem influência dos discursos 
elaborados e propagados pelos longos anos de lutas do MN (Evaristo, 
2007, p.14). 
 

          
            Para a autora, embora a década de 1970 tenha sido um período marcante como a 

afirmação das vozes negras em seus discursos, históricos, literários, religiosos de matriz 

africana, políticos, musicais, ao longo do processo de formação da literatura brasileira, 

existiram vozes negras desejosas em falar por si e de si. Como exemplos as obras de 

Caldas Barbosa (1738 - 1800), Luís Gama (1830 - 1882), Cruz e Souza (1861 _ 1898), 

Lima Barreto (1881 - 1922), dentre outros. Evaristo destaca a voz incisiva de Luís Gama, 

filho de Luiza Mahin, uma das líderes da Revolta dos Malês8, que ocorreu em 1835, 

Salvador, Bahia, aparece em seus poemas. A obra de Gama “Orfeu de carapinha”, em que 

assumindo uma autodeterminação indica o desejo em ostentar uma identidade de origem 

africana, numa época totalmente influenciada pelos costumes europeus. Outro poema do 

mesmo autor “Quem sou eu”, conhecido como “A Bodarrada”, aqui ele ironiza, 

respondendo ao apelido de “bode9” que era dado aos mulatos. Neste poema, segundo a 

autora, havia forte presença de uma miscigenação negra numa sociedade que desejava se 

embranquecer. 

         E nesse contexto escravocrata, aparece o nome e a obra de Maria Firmina dos Reis 

(1825 - 1917), autora dos primeiros escritos produzidos por uma mulher brasileira. Foram 

poemas, Contos, crônicas, e o primeiro romance abolicionista, “Úrsula” (1859). 

 

[...] Nesse sentido, o pesquisador Eduardo de Assis Duarte ao reconhecer 
os precursores, “os pais” de uma literatura afro-brasileira, como Caldas 
Barbosa, Gama, Cruz e Souza, Machado de Assis, Lima Barreto, advoga 

9 O poema foi uma resposta ao apelido que os intelectuais da época tentaram lhe impor. Bode era um termo usado 
para depreciar os negros mais claros. 

8 A Revolta dos Malês aconteceu em 24 de janeiro de 1835. Trabalhadores africanos escravizados ocuparam 
Salvador (BA) e enfrentaram, por mais de três horas, civis e soldados coloniais, ficando conhecida como a mais 
importante rebelião urbana de escravizados no Brasil. 

23 



 

o nome de Firmina dos Reis, como”um dos Marcos fundadores” da 
literatura afro-brasileira. Chamando a atenção para o fato de que Firmina 
dos Reis publica seu romance Úrsula, no mesmo ano em que Luís Gama 
publicou as suas primeiras trovas burlescas, Duarte aponta não só um 
Pai, mas também uma Mãe, para uma literatura afrodescendente (Ibid, 
p.15). 

 

          E assim, as mulheres negras buscam, até hoje, formas de saírem do silenciamento, 

de se fazerem ouvir na sociedade brasileira. Vêm produzindo, segundo Evaristo, uma 

contra-escrita à letra hegemônica. Produzindo uma literatura que pode ser pensada como 

uma escrevivência que considera a interseção de gênero e etnia. A autora destaca nomes 

como Ana Cruz, Celinha, Cidinha da Silva, Esmeralda Ribeiro, Geni Guimarães, Lia 

Vieira, Mãe Beata de Iemanjá, Maria Helena Vargas, Miriam Alves, Roseli Nascimento, 

Sônia Fátima da Conceição, dentre outras. Elas afirmam “a existência de um discurso 

literário nascido da experiência específica de ser mulher e negra na sociedade brasileira”.   

         Não esquecendo as precursoras de audaciosos movimentos de escrita ainda na 

sociedade escravista patriarcal, tempo em que ler e escrever eram atos reservados ao 

patriarca branco, Evaristo cita mulheres negras, como Rosa Maria Egipcíaca da Vera 

Cruz e Maria Firmina dos Reis. Sem esquecer já na década de 1960, o movimento 

executado por Carolina Maria de Jesus10, que, audaciosamente, reciclando a miséria de 

seu cotidiano (2007), escreveu vários livros, dentre eles, o famoso Quarto de Despejo. 

 

Sobre o fazer literário das mulheres negras, pode-se dizer que os textos 
femininos negros (poemas, contos, romances, crônicas), para além de um 
sentido estético, buscam semantizar um outro movimento, aquele que 
abriga todas as suas lutas. Toma-se o lugar da escrita, como direito, assim 
como se toma o lugar da vida  (Ibid, 2007,  p.25). 
 
 

             

 

 

10 Carolina Maria de Jesus desconstrói o conceito tradicional de identidade, para Erenice Gertrudes Ramos, ela passa 
a ser o sujeito da própria história vencendo os desafios de viver no lugar esquecido pelas autoridades, de ser mãe 
solteira de três filhos e de não ter um emprego decente para satisfazer todas as suas necessidades (2021). Desse 
modo Carolina, ainda, segundo Ramos, descobriu as palavras  e o prazer pela literatura e escrita na luta diária pela 
sobrevivência, e junto a isso a discriminação. 

24 



 

 

 

1.1. Refletindo a literatura negra feminina  

 

            Inicio minhas reflexões sobre literatura negra feminina considerando algumas 

referências norteadoras. Segundo a professora Fernanda Miranda, a afirmação da 

Carolina Maria de Jesus, "Sim eu escrevo. Na minha opinião, escreve quem quer", tem 

um grande significado de transformação na totalidade da arte das letras brasileiras, que 

historicamente se construiu pela "chave da escrita como privilégio reservado a alguns 

homens brancos, heterossexuais, pertencentes a elite econômica, geralmente circunscritos 

às territorialidades urbanas das capitais do país" (2021). Ela acentua que: 

 

Tal lógica colonial, ainda tão contemporânea, foi confrontada por 
Carolina Maria de Jesus de forma avassaladora. Depois dela, ficou 
gravado no edifício literário nacional uma resposta muito altiva contra o 
silenciamento que mantém pessoas negras, pobres, periféricas, de fora da 
possibilidade de inscrição na literatura (Miranda, 2021, p.16). 
 

 
           No dia 25 de fevereiro de 2021, Carolina Maria de Jesus foi homenageada com o 

título de Doutora Honoris Causa, concedido pela Universidade Federal do Rio de Janeiro 

(UFRJ). Essa atitude pode ser entendida como um reconhecimento da contribuição da 

escritora para a cultura brasileira através da arte das letras. Carolina Maria de Jesus, 

obteve notoriedade a partir da publicação da obra "Quarto de Despejo" (1960). Um diário 

das suas experiências de vida como catadora de papel, mãe de três filhos e moradora da 

comunidade do Canindé, na capital paulista, na década de 1950. Esse livro chegou a 

vender cem mil exemplares, teve tradução em vários idiomas sendo distribuído em vários 

países. A escritora, que faleceu em 1977, continua sendo lida até hoje. Estudada 

profundamente tanto na sua escrita, como na sua trajetória de vida como mulher negra e 

marginalizada. A socióloga e escritora, Neide Almeida, fala ao Portal CENPEC11 sobre a 

importância do prêmio: 

 

11 CENPEC: rganização da sociedade civil sem fins lucrativos que promove qualidade e equidade na educação 
pública brasileira. 

25 



 

Esse reconhecimento do lugar da Carolina Maria de Jesus diz muita 
coisa. Primeiro, coloca em xeque o próprio conceito que a gente tem em 
relação ao título de doutor. Esses títulos foram concebidos a partir de 
uma perspectiva absolutamente eurocentrada, pautada principalmente por 
um conhecimento acadêmico também orientado por esse olhar 
eurocêntrico. Ao reconhecer a Carolina como Doutora Honoris Causa, 
abre-se um espaço importante para o reconhecimento de que os saberes 
são construídos de formas diversas, e podem se materializar na 
diversidade de possibilidades (2021). 

 
              Dessa forma, é importante observar o que disseram a escritora Conceição 

Evaristo e a professora Fernanda Felisberto sobre literatura afro-brasileira em entrevista 

dada para o Canal Cultura (2015). Para a primeira, literatura negra tem como definição 

uma produção literária que coloca o próprio negro (a) como sujeito e objeto da escrita. 

Mulheres e homens criando textos literários partindo da subjetividade negra. Já a 

segunda, professora de literatura da UFRRJ, destaca que é preciso conscientizar-se de que 

a experiência negra é diferente de ser branca, que também se diferencia de ser africano no 

Brasil. É olhando para essas experiências, partidas de um lugar e de uma vivência 

ancestral, que as histórias são construídas. 

         Na apresentação do livro "Mulheres Negras Contam Sua História” a socióloga, 

Eleonora Menicucci, relata a importância de resgatar as mulheres negras do anonimato, 

como sujeitos na construção da história do Brasil. Menicucci não é uma escritora negra, 

mas, como pesquisadora, nos lembra das negras vindas da África nos porões das naus 

portuguesas do século XVI até o ano de 1850, quando o tráfico foi proibido. "Elas 

estavam na labuta das plantações canavieiras e posteriormente do café, nas alcovas e 

cozinhas das casas grandes", destaca a socióloga: 

 
Foram amas de leite, negras dos tabuleiros vendendo doces e comidas 
nas ruas, lavadeiras, lutadoras nas revoltas contra a escravidão e a 
opressão racista. Libertas, pobres e anônimas resistem, combatem a 
discriminação e estão presentes no rosto do povo pobre que habita este 
país, mas esquecidas pelos livros que contam nossa história (Menicucci, 
2013, p.09). 

 
          Importante entender que  a invisibilidade da literatura negra não nega a sua 

existência, e o reconhecimento dessa escrita deve partir das próprias escritoras e 

escritores, negando o saber estabelecido e legitimando uma escrita vivenciada. Evaristo 

26 



 

diz que é perceptível a invisibilidade histórica e literária das mulheres negras, e quando 

representadas na literatura, são estereotipadas, não fazendo parte do modelo padronizado 

como de mulher na sociedade brasileira. Cria-se a imagem de antimusa. Assim: 

 

A representação literária da mulher negra, ainda ancorada nas imagens de 
seu passado escravo, de corpo-objeto de prazer do macho senhor, não 
desenha para ela a imagem de mulher-mãe, perfil delineado para as 
mulheres brancas [...] (Evaristo, 2007, p. 21). 

 
              E assim,  com seus textos quase sempre ignorados, as escritoras negras têm sido 

sub-representadas nas histórias e críticas literárias. Segundo a escritora Florentina Souza, 

os "donos" do campo literário usaram de forma eficiente os recursos para silenciar as 

vozes de mulheres negras que tentavam reescrever suas histórias e inseri-las na produção 

textual brasileira. Logo: 

As mulheres negras, na tradição escolar brasileira, obtiveram espaço 
restritíssimo, e a não escolarização das mulheres livres e libertas tem sido 
apontada, por alguns, como motivo para o fato de não encontrarmos 
registros de mulheres negras atuando na vida literária brasileira (Souza, 
2012, p. 09). 

 
            Com essa preocupação, em artigo, Douglas Rodrigues de Sousa, fala sobre a 

mulher negra no contexto da literatura afro-brasileira. Ele destaca as figuras negras 

femininas que produziram literatura afro-brasileira em diversas épocas na literatura 

nacional como Maria Firmina dos Reis, no século XIX, ou Carolina Maria de Jesus, no 

século XX, sendo referências de um determinado momento histórico. "Das mãos 

femininas afrodescendentes, histórias foram produzidas" (2015). Na literatura brasileira, 

a mulher negra pode ser encontrada na variação de duas formas: sendo representada e ela 

mesma escrevendo e participando dessa literatura. Ou seja, são representadas e 

autorrepresentadas. 

 
 

 

 

 

 

27 



 

 

1.2.   Identidade e Autoafirmação 

 
Colocada a questão das identidades no interior da linguagem, isto é como 
ato de criação linguística, a literatura, como um espaço privilegiado de 
produção e reprodução simbólica de sentidos, tornar-se um locus 
propício para enunciação ou para apagamento das identidades (Evaristo, 
2007, p.7). 

 
            Segundo a escritora, a premissa acima citada, se torna uma referência para, 

assim, desconstruir estereótipos de negros propagados pela literatura brasileira, com um 

olhar valorativo sobre a cultura e o corpo negro, os textos de autoras e autores 

afro-brasileiros adotam um discurso específico causando uma ruptura no conjunto do 

sistema literário nacional.  

                Falando ainda sobre a importância do prêmio da Carolina Maria de Jesus, a 

escritora, Neide Almeida, acrescenta que no universo literário, por conta desse 

acontecimento, abrem-se brechas para questionamentos acerca do conceito de literatura 

que tem orientado a nossa formação. Enfatiza, que durante muito tempo, a nossa 

literatura vem sendo organizada referenciando um conceito extremamente 

preconceituoso, que é racista por não reconhecer produções que consideram, sobretudo, a 

oralidade oriundas das pessoas com graus de letramento mais baixos. O espaço de criação 

da literatura para a valorização e representação da expressão humana precisa de uma 

inclusão diversificada.  

         Existe uma enriquecedora representatividade de escritoras negras como Maria 

Firmina dos Reis, Carolina Maria de Jesus, Conceição Evaristo e outras que parte de uma 

força ancestral e mostram o cotidiano das mulheres negras do Brasil, com o olhar 

feminino sobre os problemas enfrentados pelos negros e negras nos vários espaços, 

desvendando aspectos escondidos pelo poder dominante. Essas mulheres escrevem 

despadronizando as imposições estruturais que dominam e invisibilizam às mulheres e os 

negros. 

             Em seu artigo, "Literatura: a voz da escritora negra", a professora Maria Cristina 

Maciel faz referência ao termo literatura negra, como sendo:  
 

28 



 

A resistência ao silenciamento imposto à sua desvalorização na 
hierarquia social, tornando-se revolucionário, por ser um enfrentamento 
da herança patriarcal e racista, base da sociedade brasileira. É uma luta 
contra a invisibilidade, é uma reivindicação da alteridade e da existência 
da narrativa, em que o dominador tem seu lugar de fala legitimado. [...] E 
uma escrita que tem suas origens na senzala e emerge com sua força 
ancestral, para contar a sua história com o corpo e as entranhas, fazendo 
ecoar a voz coletiva de um povo e tornando visível o que foi ocultado, 
silenciado e desacreditado. As Escritoras negras das sombras a história 
que foi sepultada pelo poder (Maciel, 2017, pp. 234-235). 
 

                 Vale a pena considerar a visão de Douglas de Souza sobre o poema 

"Resgate", de Alzira Rufino: 

 
sou negra ponto final 
devolvo-me a identidade 
rasgo minha certidão 
sou negra 
sem reticências 
sem vírgula sem ausências 
sou negra note cansaço 
sou negra 
ponto final 
(Alzira Rufino, 1988, p.19).  

 
             Para esse autor, aí se revela um sujeito negro feminino que apresenta e afirma 

sua identidade negra. E que a voz lírica que se expressa no poema resgata não somente a 

sua história, mas sua identidade e origens. Uma voz que procura resolver qualquer dúvida 

em torno de sua identidade negra. 
 

Por meio dos seus antepassados, do coletivo negro e das imagens do 
povo da diáspora negra, Rufino elabora a memória e a identidade de sua 
poesia afrodescendente (Souza, 2014, p.20). 

 
 

 

 

 

 

 

29 



 

 

1.3.   Ressignificando a escrita negra feminina  

 
                É importante questionar o papel da literatura negra com o objetivo de causar 

uma ressignificação do sujeito subalterno feminino negro, considerando os vários espaços 

que foram negados as mulheres negras, isso, por intermédio da literatura e da escrita 

apropriando-se da "escrevivência", termo criado e utilizado pela escritora negra, 

Conceição Evaristo. As mulheres negras apropriam-se dos espaços de suas aspirações e 

evidenciam suas representatividades na literatura, especialmente com suas experiências e 

histórias de vida. "Instrumentalizadas com voz, escrita, luta e resistência, rompem com o 

sistema patriarcal, sexista e racista como um ato político, que é a escrita, instigando 

outras mulheres a se questionarem e a se libertarem parcialmente das suas dores da 

alma", Segundo Mariana Oliveira e Luciene Almeida, no livro "A Literatura Feminina 

Afrocentrada e o Seu Papel de (Re) Significação do Sujeito Feminino Subalterno Negro". 

            Nesse sentido, o grupo de mulheres da disciplina "A escrevivência literária: 

literatura como forma de sobrevivência" do curso de Licenciatura em letras, do Instituto 

Federal de Goiás (IFG), serve de referência. Disciplina que apresentou contos, poemas e 

textos de autoria feminina e negra, e a partir desses conteúdos, essas mulheres, buscaram 

respostas dos motivos que levam às mesmas a se identificarem com as leituras de autoras 

como Cristiane Sobral, Conceição Evaristo, entre outras. 

                  Importante destacar o trabalho elaborado por esse grupo, uma vez que, como 

relata Oliveira e Almeida, foram esses questionamentos que  levaram as mulheres a 

participarem da disciplina, e se identificarem com as criações das autoras 

afro-referenciadas. Passaram então a analisar o papel da literatura, desde os primeiros 

escritos, e quem e para quem era a literatura. Perceberam que a literatura é articulada "às 

questões históricas, sociais, culturais, políticas e econômicas" (Gomes, 2012, p.729, apud 

Oliveira e Almeida, 2021, p.2), observaram o porquê da representatividade da mulher 

negra ser embasada pela visão do eu hegemônico, objetificado, depreciado e o motivo 

pelo qual essas vozes foram apagadas. 

              É necessário entender como a literatura afro-brasileira, escrita por mulheres 

negras, vem conquistando esse espaço na sociedade brasileira. Em seu artigo: Literatura 

30 



 

afro-feminina brasileira: uma forma de combate ao silenciamento e ao racismo, Fabiana 

dos Santos Sousa, enfatiza essa necessidade: 

 
Não é de hoje que as mulheres negras escrevem. Essa função já vem 
sendo exercida por elas há alguns séculos. O pesquisador Ello Ferreira de 
Souza em seu artigo A Carta da Escrava 'Esperança Garcia' de Nazaré do 
Piauí: Uma narrativa de testemunho precursora da literatura 
afro-brasileira, aponta que, ainda no período colonial, escravas já eram 
alfabetizadas, a exemplo, Esperança Garcia, do estado do Piauí, Brasil, 
autora de uma carta datada de 1770 através da qual denuncia os maus 
tratos sofridos por ela e a família e reclama por direitos ao governador da 
Província do Piauí (Sousa, 2019, p.110). 

 
              Para a autora, a carta da Esperança Garcia12 tem o seu reconhecimento como 

uma escrita afro-brasileira por conta dos elementos apresentados condizentes com os 

textos literários afro-brasileiros atuais: Temas relacionados a escravidão, o fato de a 

autora escrever para requerer direitos e denunciar abusos praticados pelos representantes 

da coroa de Portugal. Ela acrescenta que a escravizada Esperança Garcia deixa registrado 

em sua carta a condição miserável que os negros viviam num período considerado dos 

mais cruéis da história humana, a escravidão, sendo relatado pelas mãos de quem sofreu 

três vezes o preconceito por parte do colonizador, por ser mulher, negra e escrava. Para a 

autora, Esperança Garcia, Maria Firmina, e outras,  tiveram suas vozes emudecidas pelos 

retratadores da historiografia literária do Brasil. Elas são exemplos de que as mulheres 

afro-brasileiras lutaram muito para adquirir saber e usaram a escrita como uma arma na 

luta contra o silenciamento das mulheres afrodescendentes e o racismo por elas sofrido. 

         Diante das amostras colocadas por mim sobre literatura negra feminina, entende-se 

então, que é preciso um processo de desconstrução da imagem da negra e do negro na 

forma como ela é transmitida pela literatura brasileira. Isso fica cada vez mais evidente. 

A necessidade de maior valorização da cultura afro-brasileira impressa nos textos de 

autoria negra, sobretudo, de autoria das mulheres negras. Deixando cada vez mais nítida a 

12 Em 1770 uma mulher negra, mãe, escravizada, em 6 de setembro, escreveu uma carta endereçada ao governador 
da capitania do Piauí. Denunciava as situações de violência que ela , as companheiras e seus filhos sofriam na 
fazenda de algodões, região a 300 quilômetros da futura capital, Teresina. Historicamente o documento é uma das 
primeiras cartas de direito que se tem notícia, segundo matéria do Instituto Esperança Garcia. Na carta encontra-se 
uma narrativa marcada pela indignação e a coragem de resistir (2019). 

31 



 

importância de reconhecer a negra e o negro como sujeitos legítimos para falar e escrever 

subjetivamente a sua história. 

          Tendo consciência do branqueamento da literatura brasileira e de forma étnica 

construir uma textualidade negra que também vem afirmando a diferença contextual de 

mundo, tendo em mente a necessidade de subverter o sistema literário brasileiro, 

contestando o jeito como se escreve a história do Brasil, que por sua vez, tende a ocultar 

os caminhos traçados pelos africanos e descendentes. Vale destacar o reconhecimento das 

lutas quilombolas que aconteceram em vários espaços do território brasileiro. Espaços 

marcados também pela presença das mulheres negras. 

                É da escrita que também se modifica o sentido de uma história que foi imposta 

como oficial, contestando o colonizador e estabelecendo uma nova história de autoria 

negra. E as escritoras negras brasileiras vêm com subjetividade e legitimidade, 

consciência e resistência, contribuindo no processo de estabelecimento da história real, 

vivenciada. 

 
           
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

32 



 

 2: Literatura Negra Feminina da Baixada Fluminense  
 

        A Baixada Fluminense é território de resistência construído no dia a dia, nos 

bairros, considerando as experiências particulares. São treze municípios com diversas 

culturas como resultado das migrações que ainda acontecem por conta da organização ou 

reorganização determinada pela dominação capitalista. Essas infinidades culturais trazem 

o entendimento da importância da resistência coletiva. 

         A estimativa populacional da Baixada Fluminense é de 3.908.510 milhões de 

pessoas, segundo projeção do IBGE (2020). Composta por treze municípios (Belford 

Roxo, Duque de Caxias, Guapimirim, Itaguaí, Japeri, Magé, Mesquita, Nilópolis, Nova 

Iguaçu, Paracambi, Queimados, São João de Meriti e Seropédica). Segundo Simões 

(2011), a concentração populacional da região ocorreu ao longo do século XX, 

especialmente por conta do processo migratório intermunicipal e interestadual, junto a 

elevado crescimento vegetativo que provocou uma aceleração do crescimento 

demográfico entre 1940 a 1970. 

          De acordo com Simões (2011), ao analisar o território da Baixada Fluminense se 

evidencia uma complexidade das configurações sociais, espaciais e políticas. Tem como 

características marcantes a diversidade de paisagem e as desigualdades sócio-espaciais 

entre os seus municípios. Nova Iguaçu e Duque de Caxias formam os dois núcleos 

centrais, influenciando os territórios vizinhos. 

 

Dentro da divisão regional do trabalho, desenvolvida ao longo do processo de 
estruturação econômica e sócio-espacial da metrópole, cabe a estas cidades o 
papel de centros de negócios, com uma grande diversidade de ofertas de bens e 
serviços, que vão dos mais simples aos mais complexos que, no entanto, exibe 
lacunas de atendimento obrigando as populações destes núcleos e do seu entorno 
a se deslocarem para o Rio de Janeiro (Simões, 2011, p. 27). 
 

           
            O autor salienta que não existe um consenso geral no debate referente aos limites 

e composições dos municípios da Baixada Fluminense, nos trabalhos, cada autor tem 

colocação diferenciada sobre a delimitação dessa área, mas ressalta que alguns consensos 

devem ser considerados: os municípios de Nova Iguaçu e Duque de Caxias, por exemplo, 

33 



 

são classificados como núcleos desta região, e Belford Roxo, São João de Meriti, 

Nilópolis, Mesquita, Queimados e Japeri, são incluídos como parte da Baixada 

Fluminense por todos os autores. Dependendo destes, Magé, Guapimirim, Itaguaí, 

Seropédica e Paracambi podem ser inseridos ou não. 

         São cidades com algumas características diferentes. O cientista social e coordenador 

da organização não governamental Fórum Grita Baixada, Adriano Araújo, aponta que 

existem cidades com regiões com Mata Atlântica e vegetação preservadas, como 

Guapimirim, e outras cidades industriais, com grande população e diversidade cultural. É 

como se a Baixada dividisse entre as cidades que possuem um ar de interior, com pessoas 

que nasceram e vivem ainda no local e amam usufruir essa tranquilidade, e as cidades 

maiores, como Duque de Caxias, Nilópolis, Nova Iguaçu, Belford Roxo, São João de 

Meriti, sofrendo dos processos típicos das grandes periferias dos centros urbanos (2023). 

         E nessa divisão regional e cultural analisada pelo cientista social, é importante 

atentar para as informações da Agência Brasil (2023), apontando que o censo de 2010, 

caracterizou as cidades da Baixada como mais negras que a média do país. Dos 13 

municípios, Nilópolis e Seropédica são os únicos que não tem mais de 60% da população 

que se reconhecia como preta ou parda. Japeri chega a 70%, Belford Roxo a quase 68%. 

           Pode-se entender a Baixada como um espaço social construído, sobretudo, nas 

lutas contra as opressões, violências e desigualdades. Uma região que, ao longo de sua 

história, habita uma população que vem convivendo com vários problemas que são 

estruturais, como processos de violência ligados a grupos de extermínio, facções 

criminosas do tráfico de drogas e as milícias. A política de segurança pública do Estado 

privilegia outros territórios mais centrais, reforçando a desigualdade. Como reação a isso, 

movimentos, coletivos e organizações se manifestam nas lutas defendendo direitos na 

tentativa de combater as desigualdades. 

         Uma população que convive diariamente não só com o problema da violência 

policial e atuação de grupos criminosos, mas com outros problemas históricos, como 

saneamento, mobilidade, ausência de equipamentos públicos de esporte, lazer e cultura. 

A violência se articula influenciando as relações sociais, as disputas eleitorais, locais de 

moradia e trabalho, acesso a transporte, educação, saúde, como também nas 

manifestações religiosas, nas afirmações identitárias de gênero e raça. Uma violência 

34 



 

imposta em discurso ou ameaça concreta que remonta as origens do processo de 

colonização defendendo a dominação de uma elite branca. Por esse motivo, a Baixada se 

enquadra nos territórios vistos como espaços deficitários de infraestrutura necessárias e 

políticas públicas que contribuam para reduzir as desigualdades. 

         Diante disso, vale destacar o que falou um grupo de três mulheres negras 

pesquisadoras13 da Baixada Fluminense para o portal Radar Saúde Favela14. Para elas, 

falar em ancestralidade é remontar à luta contra a escravidão e a manutenção da vida em 

coletivo, culturas, identidades e memórias que formam um pilar sólido para nossa 

resistência, que a Baixada Fluminense é um espaço de constante tensão ditando um 

ordenamento pela violência de Estado que vem cada vez mais se estruturando e, assim, 

dificultando o combate. É rememorando que se afirma a importância do enfrentamento 

diário, protagonizando e denunciando as ausências sistematizadas pelo Estado, definindo 

a esses espaços a opressão, a vigilância, o medo e as carências sociais (2024). 

          É um lugar de uma cultura identificada com a cultura negra, portanto não pode 

haver uma separação nesse sentido. Uma cultura que deu início durante o Brasil colônia, 

como consequência das fulgas dos negros, graças as suas rebeldias, não aceitando a 

escravidão, muitos vieram parar na Baixada Fluminense, formando, assim, os Quilombos 

e Mocambos exercendo importante papel na história de resistência coletiva. As 

pesquisadoras Monique Rodrigues e Giselle Florentino (2020)15, com base em registros 

históricos de jornais que circulavam nos tempos da escravidão negro africana, apontam 

que nesses registros é perceptível como o Estado brasileiro do século XIX, por meio da 

legislação, garantia a violência da escravidão, junto a imprensa local, que servia a uma 

elite latifundiária, promoveu várias caçadas aos Quilombos da Guanabara para destruir 

essa sociedade usando a Guarda Nacional, atual Polícia Militar16.  

16 As pesquisadoras indicam o livro “Histórias de Quilombos: mocambos e comunidades de senzalas no 
Rio de Janeiro, século XIX” 

15 dmj.racial@gmail.com (2020). 

14 Radar Saúde Favela é um informativo produzido no âmbito da Cooperação Social da Fiocruz. Foi gestado no 
contexto da pandemia de Covid-19. Segundo o próprio Portal, no início, o projeto foi realizado na esfera da Sala de 
Situação Covid-19 nas Favelas do Rio de Janeiro, vinculada ao Observatório Covid-19. 

13 Pesquisadoras::Monique Rodrigues - Iniciativa Direito à Memória e Justiça Racial, Rose Cipriano - 
Coletivo Minas da Baixada, Articuladas MNU, Fátima Monteiro - MNURJ, Fórum Comunitário do Jardim 
Gramacho (2024). 

35 

mailto:dmj.racial@gmail.com


 

            A trajetória de resistência das mulheres negras na Baixada Fluminense nos lembra 

a organização social dos Quilombos17, que existiu enfrentando a violência e 

ressignificando as vivências africanas. Como consequência do epistemicídio18 e do 

racismo estrutural que fundamenta a sociedade brasileira, esse legado não é contado nos 

livros de história, reforçando a invisibilidade e o desconhecimento do protagonismo do 

nosso povo na história do país. Rodrigues e Florentino (2020), apontam que muitas destas 

comunidades quilombolas eram comandadas por mulheres negras, que se mantiveram na 

luta pela liberdade. O complexo de Quilombos levava o nome de Hidra Iguassu, Hidra 

em analogia ao monstro quase indestrutível da mitologia grega, Iguassu,  referente ao rio 

que ainda corta o território do município de Duque de Caxias. Esse complexo deu origem 

à região da Baixada Fluminense, nos fazendo entender que é um território que, desde lá, é 

marcado pela resistência e lutas contra a violência de Estado. As mulheres negras têm em 

suas histórias a marca da resistência, da ancestralidade e da luta por sobrevivência diária, 

segundo as pesquisadoras. 

            Uma longa história que não surgiu agora, vem de muito tempo. Como já dito, 

marcada pela presença de Quilombos, comunidades formadas por escravizados que 

tinham como meta alcançar a liberdade e a autonomia. A produção cultural expressa a 

diversidade e a resistência do povo negro que habita essa região. Uma cultura que vem de 

um conceito diferente de ser  letrada, acadêmica, mas conceituada de forma muito 

simples, ou seja, como um conjunto de hábitos, valores, costumes, leis, moral, língua, 

crenças, conhecimento.  

             Entendendo que todo povo, todo lugar tem cultura, percebe-se, dentre outras 

coisas, que alguns lugares têm uma cultura muito típica da região e outras que vão se 

espalhando, somando aos valores de outras culturas,  podendo ser chamado, 

metaforicamente, de "caldeirão cultural19". Essa cultura tem uma expressão viva e por 

isso é também chamada de arte, já que esta é entendida como a forma de o ser humano 

19 “Caldeirão Cultural é uma expressão que tem como referência a fusão de culturas, etnias e nacionalidades. O seu 
uso pode descrever um evento cultural ou um país com grande diversidade cultural. O termo entrou em uso geral nos 
EUA depois de ser usado como uma metáfora descrevendo uma fusão de nacionalidades, culturas e etnias na peça de 
1908 de mesmo nome (Matéria no site da populimstudies.org). 

18 Epistemicídio: Termo criado pelo sociólogo e estudioso das epistemologias do Sul Global, Boaventura 
de Sousa Santos, para explicar o processo de invisibilização e ocultação das contribuições culturais e 
sociais não assimiladas pelo ‘saber’ ocidental (JORNAL DA UNIVERSIDADE - UFRGS, 2021). 

17 Uma organização marcada pela luta por direitos e pela defesa de sua identidade cultural, histórica e social. As 
comunidades quilombolas têm uma organização política e econômica, e gerenciam as suas terras de forma coletiva 

36 



 

expressar suas emoções, sua história, sua cultura, e que pode ser representada de várias 

formas: na música, dança, pintura, cinema, literatura entre outras.  

                 E falando nisso, quais são as artes existentes na Baixada Fluminense? Para um 

olhar atento, muitas! Segundo o professor de história Luís Alberto Bruno música, 

audiovisual, artes plásticas, teatro, literatura, etc. Existe uma complexidade cultural, e 

nela, a cultura afro-brasileira, que bem representa a presença africana na região (Bruno, 

2021, Canal Seeduc RJ). Importante reconhecer que a cultura afro-brasileira é parte 

fundamental da identidade nacional, e ela se faz presente na Baixada Fluminense e 

merece ser reconhecida. 

             Mas o que interessa aqui é a literatura negra e, mais especificamente, a feminina. 

Cadê as escritoras negras da Baixada Fluminense? Que escrevem e conseguem publicar? 

O quanto sabemos da produção literária dessas mulheres? Parece até que não existem! 

Quais são os olhares que assim acreditam? 

               Para mim elas são visíveis há algum tempo. Isso porque num determinado 

momento da trajetória da minha vida tive a oportunidade de conhecer a existência delas. 

E como foi isso? Quando comecei a participar mais intensamente de movimentos sociais 

e políticos. Quando ainda muito jovem, a partir da atuação em pastoral social e partido 

político, veio a oportunidade de conhecer agentes de pastoral negros e negras, militantes 

do movimento negro e ativistas negras e negros. Então, como disse a escritora negra da 

Baixada Fluminense, Elisabete Nascimento, "As vozes sempre disseram, boa parte do 

problema está na escuta" (Canal do YouTube, Iaras e Pagus, 2021). Ela disse isso 

referindo-se ao mercado editorial em entrevista sobre mulheres negras e a literatura. 

            Coloquei o meu exemplo para um subentendimento de que muitas das 

informações que obtemos nem sempre estão expostas para todos, mas por conta de 

circunstâncias, ocasiões específicas. Como já foi dito aqui, a invisibilidade não nega a 

existência. A literatura negra feminina existe na Baixada Fluminense, e mesmo 

desconhecida para a grande maioria da população, vem de certa forma ocupando os 

espaços alternativos há algum tempo, e a partir destes, têm surgido oportunidades de ser 

expandida. 

              Isso tem acontecido, principalmente, de iniciativas das próprias protagonistas. 

considerando a definição do que seja literatura negra: "uma produção literária que coloca 

37 



 

o próprio negro e negra como sujeitos e objetos da escrita; mulheres e homens criando 

textos literários partindo da subjetividade negra" (Evaristo, 2007). Além das que se 

aventuram na luta para conquistar espaços de divulgação e publicação de suas produções, 

existem as que anonimamente escrevem e se mostram restritamente para a família e/ou 

amigos(as), que se apresentam como os principais motivadores. De outra forma, a 

automotivação, como a vontade de contar histórias e/ou colaborar nos processos de 

identificação e autoafirmação, no sentido de pertencimento, de seus restritos leitores e 

junto a isso acabam contribuindo na luta contra o racismo. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

38 



 

2.1. Mulheres negras escrevendo suas identidades  
 
           Autoafirmar-se identitariamente, conscientizar-se, é consequência de um processo 

complexo que envolve questões pessoais e sociais dos sujeitos nas suas experiências 

histórico-sociais, mesmo diante das determinações do sistema dominante. Segundo o 

antropólogo Kabengele Munanga (2019), a construção da nossa consciência só será 

possível se o ponto de partida for a autoidentificação dos membros de um determinado 

grupo contrapondo com a identidade dos membros do grupo “alheio” (refere-se a 

ideologia dominante). 

 

Uma tal identificação - ("quem somos nós?" - "de onde viemos e aonde 
vamos?" - "qual é a nossa posição na sociedade?"; "quem são eles?" - "de 
onde vieram e para onde vão?"- "qual é a posição deles na sociedade?") - 
vai permitir o desencadeamento de um processo de construção de sua 
identidade ou personalidade coletiva, que serve de plataforma 
mobilizadora (Munanga, 2019, p.18). 

 
              Para ele, o processo de identidade é inacabado e é constituído de elementos 

comuns aos membros de um grupo como: língua, história, território, cultura, religião, 

situação social entre outros. As escritoras negras da Baixada Fluminense  

autoafirmam-se, também, através de suas produções literárias, partindo das identidades 

singulares nos grupos a que pertencem.  

              Dóris Barros, pedagoga e escritora negra da Baixada Fluminense, na conclusão 

de seu ensaio "Teias da Memória e Fios da História" (2012), sustentada no Munanga, 

destaca que cada sujeito participante de um grupo possui sua bagagem de vivências, 

experiências, crenças, sua subjetividade pessoal construída ao longo de sua história de 

vida, mas num processo de desenvolvimento humano que se constitui no entrelaçamento 

entre o individual e o coletivo. Para a pedagoga, a cultura cultivada nos engenhos 

acompanhou aquele povo em suas andanças. A transição do Brasil para um país 

industrializado, a urbanização, crescente importância dada às escolas, que ensinavam 

outros saberes, os considerados legítimos, intensificaram o declínio das práticas e saberes 

dos primeiros habitantes da Baixada Fluminense. 

 

39 



 

[...] Os saberes do cotidiano aos quais me refiro não diziam respeito 
apenas a mim ou aos meus familiares. Eram conhecimentos 
compartilhados por toda uma gama de pessoas em um território 
específico, pois muitas das cidades que hoje compõem a Baixada 
Fluminense surgiram de antigas fazendas [...] (Barros, 2012, p.149). 

 
         Essas terras inicialmente eram ocupadas pelos indígenas, e ainda hoje observamos 

que existem localidades que guardavam nomes originários de tupi-guarani e dialeto 

falado pelos tamoios e temiminós, habitantes da região antes do período colonial. 

Iguassu, por exemplo, que tem como significado água / rio grande que passou a ser 

Iguaçu, e a localidade de Belém hoje conhecida como Japeri, que significa uma espécie 

de planta que boia sobre o rio. A cultura indígena, por conta da ocupação urbana, foi 

destruída. 

          Renata Tobaldini e Maiara Sagato (Ewald e Soares,2007, apud Tobaldini e Sapato, 

2019 p.67) citam no conceito de identidade a existência de uma essência compartilhada, 

uma relação intrínseca entre identidade pessoal ou subjetividade e identidade cultural ou 

intersubjetividade, entendendo que a cultura pode ser vista como expressão que orienta a 

ação da comunidade. Elas ainda acrescentam que identidade segundo Bennici (2007), é 

um conjunto de características pessoas ou comportamentais que leva o indivíduo a 

reconhecer-se como membro de um grupo, numa relação constante de transformação 

(Bennici, 2007, apud Tobaldini e Sagato, 2007). 

         O convívio com os mais próximos, como a família, exerce influência na formação 

da identidade partindo dos acontecimentos cotidianos e são memórias que contribuem 

dando inspiração para a construção do enredo das escritas. Dayse Marcello, psicóloga e 

escritora negra da Baixada Fluminense, faz o seguinte relato na introdução dos motivos 

que a levou a escrever o seu livro "Eu Verso Buakamukua" (2013): 

 
Quando temos pouca idade, é comum pensar que as coisas que os mais 
velhos dizem são exageros ou equívocos.  Eu quando criança ouvia 
minha mãe dizer que “mentira era coisa do diabo”. Cheguei a pensar que 
“o diabo não era tão ruim”, pois eu convivia com muita gente que mentia 
com a naturalidade de quem bebe um copo de  água sem expressar medo 
algum. 
Então a gente cresce, amadurece e começa a perceber o porquê dos mais 
velhos nos dizerem certas coisas, na maioria das vezes, são para evitar as 
"consequências desastrosas" que a nossa pouca idade não nos permite 

40 



 

enxergar. No caso da minha mãe, ela estava me ensinando um valor 
moral que mobiliza afetividade, caráter, identidade. Sua intenção era me 
ensinar a ser verdadeira e a fazer questão de saber a verdade sobre 
qualquer coisa (2013, p.14). 

 
          A psicóloga faz alusão a essa memória da sua infância com as inúmeras 

contradições, equívocos, omissões e distorções nos relatos da história do Brasil, 

sobretudo, os relatos dos 388 anos de escravatura, dominação e posse dos territórios 

indígenas e o quanto isso se perpetuam no imaginário popular como "verdades". 

Contradições como: 

 
não falamos no Brasil o português de Portugal; Zumbi não foi um 
"rebelde", foi um grande herói que lutou pela liberdade dos negros; as 
mulheres negras não eram mulheres fáceis ou prostitutas, eram 
trabalhadoras de reconhecido valor e resistiram aos estupros a exemplo 
de Anastácia; os negros não são menos capazes, foram eles que 
(escravizados e explorados em sua força de trabalho) trabalharam "duro" 
sem nenhuma remuneração para enriquecimento dos "senhores" e 
consequentemente do Brasil; a maior e mais expressiva contribuição para 
a cultura brasileira foi a dos negros e a dos índios (no vocabulário, na 
alimentação, nos ritmos musicais e em outras áreas) e não a dos 
portugueses. (Idem, 2013). 
 

             Para a escritora, essas e outras contradições cristalizaram-se no imaginário 

coletivo impedindo a pluralidade da sociedade. Uma história "malversada" com origem 

na situação desvantajosa de negros e índios com base discriminatória. O indivíduo na 

relação com os acontecimentos, com as pessoas, os lugares, como na vivência familiar, 

relacionamentos com as pessoas e social, os espaços em que viveu, são questões 

determinantes na concepção da identidade desse sujeito. Dóris Barros começa seu ensaio 

supracitado fazendo uma análise da procedência do seu nome destacando a ausência de 

identidade com o mesmo ao tomar ciência do motivo que levou o pai a assim nomeá-la: 

 
[...] Não tinha motivos para acreditar que meu nome poderia ter surgido a 
partir de qualquer outro referencial geográfico e cultural senão ocidental,  
já que as histórias assimiladas por meu pai não pareciam ser provenientes 
de outras origens.  A paixão dele pelas estrelas de loiras de Hollywood 
da década de 50 goi um fator de definição do elemento básico da minha 
constituição identitária. [...] Quando vi pela primeira vez a imagem de 

41 



 

Doris Day não consegui me reconhecer naquela mulher loira e muito 
mais velha do que eu, uma menina magrinha cujos cabelos crespos 
estavam sempre presos.  [...] Na adolescência, cheguei a imaginar se 
aceitaria melhor caso me chamassem Macabéa, pois sendo filha de um 
migrante do sertão das Alagoas,  nascida na periferia do Rio de Janeiro,  
para além das origens geográficas,  culturais,  etimológicas ou 
hegemônicos eu teria a protagonista de uma bela narrativa,  que tem a 
subalternidade como eixo, servindo de musa inspiradora para o meu 
batismo.  Ou seria uma antimusa? [...] (Barros, 2012, pp.126-127). 
 

               Analisando esse trecho de memórias da autora, identificamos aspectos 

históricos, sociais, culturais da época e do local. Os tais elementos comuns, enumerados 

por Munanga, que estão presentes no processo de formação da identidade coletiva. 

        A construção da identidade do Brasil como nação aconteceu de forma complexa e 

também contraditória, partindo de perspectiva homogênea com base na ideologia do 

branqueamento. Uma perspectiva eurocêntrica tendo como referência a religião católica 

vinda da cultura europeia, simbolizando a supremacia na construção de uma nação 

solidificada que por sua vez exerceu influência decisiva na cultura religiosa do país. 

              Diante  disso, entende-se a necessidade de uma maior compreensão do contexto 

sócio-histórico e cultural das religiões de matriz africana no Brasil, considerando o 

processo de constituição de identidades étnico-raciais que não se restringiram ao passado 

reconstituindo a construção da identidade nacional brasileira. A escritora Beatriz Moreira 

Costa, mais conhecida como Mãe Beata de Iemanjá, nos diz, nas entrelinhas, do trecho 

em que relata o seu nascimento no seu livro de contos, “Caroço de Dendê" (1987), que a 

identidade individual se processa no interior da realidade ao longo da vida da pessoa nas 

suas relações sociais. Assim: 

 
Minha mãe chamava-se do Carmo, Maria do Carmo. Ela tinha muita 
vontade de ter uma filha. Um dia, ela engravidou. Acontece que, num 
desses dias, deu vontade nela de comer peixe de água doce. Minha mãe 
estava com fome e disse: 'Já que não tem nada aqui, vou para o rio 
pescar.' Ela foi para o rio e, quando estava dentro d'água pescando, a 
bolsa estourou. Ela saiu correndo, me segurando, que eu já estava 
nascendo. E eu nasci numa encruzilhada. 
Tia Afalá, uma velha africana que era parteira do engenho, nos levou, 
minha mãe e eu, para casa e disse que ela tinha visto que eu era filha de 

42 



 

Exu e Yemanjá. Isso foi no dia 20 de janeiro de 1931. Assim foi o meu 
nascimento (2024, portal literafro). 
 

              Desse modo pode-se dizer que memória e identidade estão articuladas e, através 

da narrativa, é possível uma reorganização das experiências. A partir do momento em que 

existe uma seleção de acontecimentos, lugares, pessoas compostas na narrativa 

percebe-se a intenção da autora ou autor em informar como quer ser visto pelos outros. 

No tempo presente é relatado o passado que será lido e interpretado futuramente em 

visões de mundo diferentes sendo assim perpetuado. Assim a produção literária se 

apresenta carregada de referências existenciais positivas, porque real, e nas contradições 

de narrativas desafiando a escrita. Marcello faz comentário neste sentido: 

 
Eu verso buakamukua tem influência direta das referências de lideranças 
que tenho recebido na minha existência e nas contradições que são 
recorrentes nas diferentes narrativas acerca do descobrimento e 
desenvolvimento do Brasil. Essas contradições sempre me sufocaram…! 
Esta obra tem me ensinado muito. Consegui ousar, respirar através dos 
poemas e desabafar mitos, origens, verdades não ditas, que precisavam 
ter espaço e visibilidade histórica. Para mim, este foi um trabalho 
bastante desafiador. Costumo dizer que precisamos ser aprendizes de 
nossas próprias criações! (Marcello, 2013, Contracapa do livro "Eu Verso 
Buakamukua"). 
 

           Assim, as memórias podem ser vistas como construção social. Segundo a 

pesquisadora, Vilma Lemos (2014), embasada em Halbwachs, (1990), o pensamento 

individual é sustentado no coletivo, a memória individual é entendida como um ponto de 

vista sobre a memória coletiva. Fazendo referência às escritoras negras, ao contarem suas 

histórias individuais refletem um contexto histórico coletivo. As memórias de 

acontecimentos passados podem confirmar uma conscientização dos direitos negados, ao 

mesmo tempo que demonstra como exerceram influências na nova percepção de 

pertencimento. Barros faz uma ilustração nesse sentido: 

 
Nas viagens de trem que eu fazia com minha trupe do subúrbio ao centro 
da cidade do Rio de Janeiro para visitar exposições, assistir a espetáculos 
musicais e teatrais gratuitos, quando passávamos em frente ao imponente 
prédio de uma Universidade pública me sentia invadida pelo desejo de 
um dia voltar a estudar. E ao mesmo tempo, pela sensação de 

43 



 

impossibilidade em alcançar o que parecia um vislumbre, miragem, 
devaneio, porque algo implicitamente me fazia ver aquele templo do 
saber como lugar inacessível. Comecei a perceber que, assim como na 
infância, deveria procurar dentro do silêncio algumas respostas: nos não 
ditos, no velado, no implícito. Naquele exato momento, eu estava indo ao 
encontro de lugares que igualmente não haviam sido idealizados e 
concretizados para o usufruto de pessoas como eu (Barros, 2012, p.135). 
 

            Acredito que ao construir a identidade cultural afrodescendente pode ou deve,  de 

certa forma, ter uma passagem pelas religiões afro-brasileiras tendo em vista a 

recuperação de nova identidade social e cultural para os afrodescendentes brasileiros. 

Não significando uma participação geral dos afrodescendentes em religião de matriz 

africana, porém, que todos os brasileiros conheçam e passem a respeitar dando 

importância ao que significa as religiões afro na formação da cultura brasileira. É preciso 

também respeitar aqueles que participam, entendendo que a religião tem também função 

na formação de suas identidades culturais. 

             A escritora, pondera sobre o empobrecimento da experiência social quando há 

uma interrupção do fluxo das memórias oriundas da ancestralidade africana. "A 

compreensão do mundo é muito mais do que a compreensão ocidental do mundo" 

(Santos, 2008, apud Barros, 2012). Isso impossibilita a identificação de formas variadas 

de sociabilidades, de produzir e disseminar saberes. Os saberes que hoje são 

compartilhados por Barros vem de influências de situações passadas: 

 
A curiosidade própria da infância trazia o desejo de explorar outros 
espaços e possibilidades, me levando a cruzar o terreiro de umbanda de 
minha tia-avó, Maria de Jesus, que ficava nos fundos do quintal e dava 
acesso a um terreno baldio. Enquanto corria de uma porta a outra para 
alcançar a saída e chegar ao terreno vizinho para brincar, olhava de 
soslaio o altar dos santos. Não sabia se corria de medo de levar uma surra 
de mamãe - de correia ou de "espada de São Jorge -, ou se daquelas 
imagens sacras das quais eu pouco sabia ou entendia, tampouco dos 
rituais que aconteciam naquele lugar e dos quais eu só ouvia de longe os 
sons dos tambores e os cânticos. [...] "Para parte da família, os ritos 
afro-brasileiros eram proibidos e eu estava vinculada ao lado familiar que 
reprovava aquelas práticas ritualísticas. E, provavelmente, o silêncio que 
surgiria no momento de esclarecer não se faria presente na hora de 
recriminar (Idem). 
 

44 



 

       Para ela, as práticas ritualísticas tinham base em princípios disponíveis apenas nas 

palavras dos mais experientes impostas nos limites dos espaços interditados. Mas tinha a 

lembrança do odor da fumaça do defumador espalhado pela casa por sua avó, a vaga 

lembrança do quadro de Iemanjá pendurado na parede da sala da casa onde morava, o 

sumiço do quadro após o ingresso da avó materna a igreja neopentecostal sendo 

substituído por outros símbolos: hinários, bíblias, orações e cânticos evangélicos, 

abandonando e rejeitando as antigas práticas e formas de compreensão do sagrado 

inerentes do terreiro da família. Para ela, acompanhar os acontecimentos cotidianos trazia 

à tona várias questões para as quais ainda buscava respostas, "me perguntando se a 

curiosidade de pesquisadora não começou nesses tempos de afeto, em que as dúvidas 

eram maiores do que a capacidade de ficar em silêncio" (Idem, 2012).    

         A memória de um contexto machista e socialmente desigual, deixa transparecer na 

narrativa o tom crítico denotando que os acontecimentos passados contribuíram para a 

construção de uma identidade própria. Mãe Beata com muita simplicidade faz o relato 

que segue: 

 
Eu só tenho o terceiro ano primário. Sempre quis estudar, mas meu pai 
achava que mulher não podia aprender a escrever muito para não 
escrever cartas de amor. Saí da escola, que na verdade, não era bem uma 
escola. Naquela época, no interior da Bahia, as filhas dos coronéis iam 
para Salvador, faziam um curso por lá e voltavam professoras. Elas eram 
a escola. Não tinha mais essas aulas, mas lia nos almanaques que vinham 
no Biotônico Fontoura e lia tudo o que podia. Escrever também escrevia. 
Com carvão, com pedra de cal, com varinha na areia. Acho que foi assim 
que me tornei escritora. Mas isso eu me tornei. Predestinada mesmo 
estava era para ser Ialorixá. Esse era meu Odu (Iemanjá, 2007). 
 

           Colocar essas narrativas de memórias de escritoras negras da Baixada 

Fluminense, à luz de alguns conceitos ou teorias, teve a intenção de mostrar algumas 

experiências de suas vidas que certamente exerceram influências na construção identitária 

das mesmas. Processos que, segundo Munanga, são inacabados e tendem sempre a buscar 

uma nova consciência da realidade, partindo de algum lugar e se expandindo socialmente. 

                Para Barros, ao revisitar memórias da infância vivida na Baixada Fluminense,  

a fez tornar a ordenar seu olhar acerca da própria história, agora à luz de teorias nas 

leituras, cursos de formação, dialogando com estudiosos da sociedade brasileira e da 

45 



 

cultura africana. "Todo conhecimento é interconhecimento, é reconhecimento, é 

autoconhecimento" (Santos, 2010, apud Barros, 2012). As práticas cotidianas surgiram 

nos elementos de origens ancestrais afro-brasileiras ocultadas e, por conta disso, não são 

consideradas. A sua nova consciência diz que: 
 

Todos os dias, quando saía de casa para a escola, para trás ficavam o 
chão do terreiro, o xarope feito de ervas para curar a bronquite do meu 
irmão cuja receita fora aprendida por mamãe com suas comadres, o 
cheiro do defumador que minha avó espalhava pela casa e o pedido de 
benção aos mais velhos. Hoje compreendo que tais práticas remetem a 
princípios africanos como a transmissão de conhecimentos de geração 
por meio da oralidade, o respeito aos mais velhos e aos ancestrais por 
reconhecê-los como pessoas mais experientes e possuidores de sabedoria, 
a utilização das ervas e demais recursos da natureza para garantir o 
bem-estar humano assegurando também o equilíbrio e a preservação do 
planeta (Barros, 2012, p.146). 
 

            Podemos entender que identidade é tudo aquilo que percebemos individualmente 

e coletivamente de nós mesmos e das outras pessoas. São características que nos fazem 

ser entendidos como indivíduos, principalmente, que compõem um coletivo. Uma 

identidade que resulta de uma construção social e individual, das interações estabelecidas 

no meio sociocultural, tendo como base as imagens que são construídas pelo próprio 

sujeito, sobre si partindo do próprio olhar, mas também do olhar do outro. É nessa 

perspectiva que indivíduos e grupos procuram a inclusão e o reconhecimento das próprias 

histórias e memórias. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

46 



 

2.2. Contribuindo na luta contra o racismo 

 
Meu nome não é Maria, mas tenho dom, força e magia. Meu nome 
começa com a letra D, assim como certas palavras que me acompanham 
ao longo da vida: desafio, doação, determinação, que a dor já está 
embutida: Dóris. Segundo fontes que consultei, sua origem grega 
significa ofertar, no meu caso acho que às vezes até mais do que o 
possível. Faço minhas as indagações do poeta: "Sabe lá o que é não ter e 
ter de ter pra dar? Sabe lá?". "Sabendo ou não, a gente faz assim mesmo 
[...]  (Barros, 2012, p.126). 

 
        Segundo o professor e pesquisador, Amauri Mendes Pereira, "Não existe uma 

cultura negra fora e acima das lutas sociais e políticas da população negra", que é preciso 

"priorizar ações políticas que envolvem e com as quais se envolve a população negra". 

Destaca que "as lutas da população negra, no Brasil, constituem um fato cultural e fator 

de cultura, não só para si, mas de enriquecimento da cultura do povo brasileiro" (2007, 

p.16). 

         Ainda existe uma negação dos negros e, sobretudo das mulheres negras como 

sujeitos políticos, que desconsidera a discussão da igualdade de direitos e do direito a 

diferença, "o que acaba revelando as diversas formas de exploração e opressão a que 

estão submetidos nesse profundo processo" (Castro, 1999, p.23).  

         A Baixada Fluminense é uma região estigmatizada. É residência de jovens negros e 

pobres. São filhas e filhos de trabalhadoras e trabalhadores que, de forma desumana, são 

excluídos e discriminados, "lugar onde a criação de estereótipos e preconceitos estão 

presentes em todos os espaços" (Dupret, 2008, apud Barros, 2012,). 

        As estratégias que controlam e mantêm as estruturas excludentes não impedem que 

os marginalizados(as) atuem na promoção de mudanças das realidades às quais estão 

inseridos(as).  Uma realidade na qual os excluídos e marginalizados querem o direito de 

ser, o direito de serem respeitados nas suas escolhas. Assim, mãe Beata fala o porquê da 

sua luta: 

Eu luto para que tenham respeito. Eu não quero tolerância, odeio essa 
palavra tolerância. Nós não deveríamos dar direito a ninguém de falar 
essa tolerância. Quero respeito. Eu quero ser o que eu sou, eu quero ser 
verdadeira. Me respeite. Eu sou uma mulher negra e eu sou Ialorixá do 
candomblé, das religiões tradicionais. Me respeite, respeita a mim e a 
meu povo (Iemanjá, 2017, para istoe.com.br). 

47 



 

 
        Acompanhamos recentemente alguns protestos nas ruas contra o racismo no Brasil 

inspirados em mobilizações internacionais, como os contra o assassinato de George 

Floyd, um negro morto por um policial branco nos Estados Unidos, por exemplo. A 

palavra de ordem 'Vidas negras importam', desencadeou discussões acerca do assunto. A 

mídia vem pautando os casos frequentes de violência policial principalmente contra a 

juventude negra (João Pedro, Ágatha Félix, Vitor Henrique e outros). Os dados do Mapa 

da Violência20 mostram que um jovem negro é morto a cada 23 minutos no Brasil. E a 

luta contra o racismo também virou pauta no país contra as desigualdades. 

             A história nos mostra que os movimentos negros já vêm denunciando o racismo 

desde o período da escravidão (rebeliões de escravos, formação de quilombos e outros), 

entendendo movimento negro como diferentes ações de pessoas negras que lutaram e 

lutam por sobrevivência e garantia de direitos. A formalização se deu em 1931, com a 

Frente Negra Brasileira (FNB),21 levantando bandeiras como denúncias a segregação 

racial, a dissimulada abolição e a quase inexistente integração dos negros na sociedade.  

            Desde sempre, como fizeram nossos ancestrais, a luta por direitos básicos para a 

vida nas cidades periféricas e favelas é histórica, reivindicando justiça e direitos iguais. É 

uma luta que precisa ser diária e não apenas quando acontecem atos de violência como 

uma criança ser executada ou um jovem ser asfixiado pela polícia. 

              É importante entender que o racismo só será superado no combate a sua 

naturalização que se faz presente no cotidiano. Esse combate pode acontecer de várias 

maneiras e pode ser aprendido na resistência da juventude, na valorização da nossa 

cultura, nas práticas religiosas, com experiências das mulheres, sobretudo, nas 

periféricas.  

           Na Baixada Fluminense, as mulheres negras escritoras têm em comum a 

experiência de produzir literariamente, de transmitir através do livro toda a sua vivência e 

identificação como autora e mulher negra, mas se diferenciam em algumas formas e 

21 Frente Negra Brasileira: Criada em outubro de 1931 na cidade de São Paulo, foi uma das primeiras 
organizações do século XX a exigir igualdade de direitos e participação dos negros na sociedade brasileira. Liderada 
por Arlindo Veiga dos Santos, José Correia Leite e outros, desenvolvia diversas atividades política, cultural e 
educacional para os seus associados como palestras, seminários, cursos de alfabetização, oficinas de costura e ainda 
promovia festivais de música (ipeafro.org.br). 

20 www.ipea.gov.br  

48 

http://www.ipea.gov.br


 

espaços de atuação e de luta. Isso porque, além dos momentos de manifestações de 

protestos e reivindicações populares e encontros, nos debates, entrevistas, intercâmbios 

de saberes, rodas de conversas e palestras,  elas oportunizam os momentos e lugares 

próprios (profissão, religião, etc) de atuação individual para a conscientização de uma 

coletividade. Ou seja, as lutas dessas mulheres contra o racismo se apresentam, também,  

nos desafios dos espaços cotidianos como no Terreiro de Candomblé, na escola pública, 

Secretaria Municipal de Assistência Social e outros. A partir de suas práticas específicas  

tornam-se referências para um público, principalmente, às mulheres negras, que 

certamente tiveram suas identidades negadas. 

                Mãe Beata de Iemanjá, que além de escritora, era artesã, Ialorixá, ativista dos 

direitos humanos, se referia a casa onde morava como um espaço dos Orixás e não dela. 

Uma casa das árvores sagradas, do ar, da chuva, dos pássaros. Mas também um lugar de 

acolhimento: do homossexual desrespeitado, da mulher quando o marido não a reconhece 

como uma mulher e mãe, do soropositivo jogado na sarjeta, das crianças abandonadas 

sem direitos, daqueles que não têm um hospital decente e humanitário. A partir da 

preocupação com essas categorias, ela desenvolveu trabalhos relativos à defesa e 

preservação do meio ambiente, aos direitos humanos, à educação, à saúde, combate ao 

sexismo e, como não poderia deixar de fora, de combate ao racismo. 
 
É importante entender a responsabilidade que temos do nosso 
imaginário, da proteção também dos conteúdos que são passados pra 
gente, da filtragem, do que é passado pra gente, do que é produzido para 
nos fazer sentir ou pra nos fazer pensar. É preciso se responsabilizar pela 
desconstrução desse imaginário. Além da mídia, o racismo também é um 
dos grandes responsáveis pelo imaginário perverso que impede que as 
pessoas consigam compreender direitos humanos realmente para todos 
(Marcello, 2021, Canal YouTube, Líquens). 
 

              Dayse Marcello, além de escritora, é psicóloga, assessora técnica de gestão 

pública, consultora e analista de projetos, blogueira (blog "África Brasil Identidades 

Positivas") e coordenadora de Direitos Humanos da Secretaria Municipal de Assistência 

Social de Nova Iguaçu. Para falar sobre o tema: Imaginário dos direitos humanos, ela 

ressalta a importância de perpassar nos bastidores dos direitos humanos e faz uma 

comparação com um dos poemas do seu livro "Eu Verso Buakamukua" (livro que tem a 

49 



 

proposta de fazer um resgate de palavras que são originalmente brasileiras, mas foram 

criadas dentro de uma raiz africana e incorporada ao português do Brasil). "Pipa Voada", 

um poema que, segundo a autora, trata a questão da escola e das distrações que os alunos 

enfrentam frente ao processo de educação e a escolarização. O imaginário da pipa voada 

e que voou da escola para outro lugar interfere para a visão do que precisa ser visto e que 

é preciso entender o processo que nos faz voar para um outro lugar.  

 
           A pipa está "voada"! 
       Conceição pega o menino correndo 
à beira da estrada. 
            A pipa voa e cai no galho da 
árvore 
                O garoto que     ia pra escola  
   puxa a linha e segura a pipa pela 
rabiola. 
 

                 A pipa que voava 
voada 

                    Correndo estradas e caindo 
em galhos 
                     É remendada e gentilmente 
enfeitada. 

              E o menino agora 
crescido 
                      Onde está o 
menino? 

                Deu linha na 
pipa! (Marcello, 2013, 
p.26). 

 
 

                Ela nos lembra do passado histórico do Brasil de cicatrizes, dores, sangue 

derramado no chão, de escravatura, muita tortura e estupros. Um passado que não pode 

ser esquecido uma vez que toda a geração que participou desse cenário de hostilidades, 

ódio e maus tratos está no presente. Mais que isso, estão aqui as duas gerações, a do 

opressor e a do oprimido. O sangue continua a caminhar, mas somos levados a esquecer 

ou tratar como se não tivesse acontecido. É como sentir uma dor física que já está 

50 



 

acostumado a sentir e depois de alguns minutos tomar um remédio paliativo porque a 

vida anda.  

              Ressalta que essa reação imediata a faz pensar no Brasil e seu passado de dor, 

nas estratégias produzidas e, assim, reproduzidas para que essa dor não seja sentida, a voz 

não seja ouvida, a existência não seja perpetuada. É o que chamamos de invisibilidade. 

 
Minha atuação como pedagoga na rede pública de ensino na mesma 
periferia onde nasci e cresci me coloca cotidianamente no contato com 
crianças e adolescentes vivendo processos muito semelhantes aos que 
conservo em minhas memórias. No movimento dos conhecimentos 
partilhados com outras educadoras e educadores fomentamos a reflexão 
constante sobre nossos saberes e fazeres com esse público-alvo que nos 
desafia (Barros, 2021, p.143). 
 

            Dóris Barros, além de escritora, é pedagoga na rede pública de ensino. Ela 

entende que por conta da complexidade crescente da dinâmica social, é necessária a 

aquisição de conhecimentos teórico-metodológicos para melhor compreensão do 

processo pedagógico e suas articulações com a sociedade.  

               Sobre as Leis 10.639/03 (ensino de História e Cultura Africana e Afro-brasileira 

nos currículos escolares) e a 11.645/08 (ensino dos conhecimentos indígenas), fala dos 

desafios a serem alcançados como currículos mais afinados com a diversidade da nossa 

sociedade. Que as demandas de sua profissão requerem maior participação formativa na 

tentativa de preencher as lacunas acadêmicas que interferem na compreensão de questões 

ligadas à África e sua presença na História e cultural da nossa sociedade. Um profundo 

estudo desse continente complexo, culturalmente rico, diversificado e muito afetado pela 

colonização. 

                Podemos Entender aqui, que a luta contra o racismo deve ser diária podendo se 

manifestar de diferentes formas em diversos espaços culturais, pedagógicos e políticos 

envolvendo organizações e coletivos, principalmente, das periferias, lugar das lutas por 

saúde, educação, moradia, dos movimentos de mulheres, em sua maioria negras, mas sem 

deixar de aproveitar os espaços e momentos que surgem no contato cotidiano com a 

realidade. 

         O dever de lutar por direitos da população negra não deveria ser uma 

responsabilidade apenas desses movimentos, mas de toda a sociedade. As pessoas mais 

51 



 

afetadas precisam ter a possibilidade de se expressarem sobre o que é mais interessante 

para elas. Essa possibilidade é dada no chão da escola que Dóris Barros trabalha, onde 

procura junto com educadoras e educadores aplicar uma metodologia abrangente a 

comunidade, no consultório de psicologia e nos espaços de debates sobre direitos 

humanos criados por Dayse Marcello, no terreiro de Candomblé que atuou Mãe Beata de 

Iemanjá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

52 



 

2.3. Na luta contra o mercado editorial  

 

         Nas reflexões sobre mercado editorial brasileiro e literatura negra entendo que é 

fundamental considerar a complexidade econômica, ideológica, política e histórica não só 

no campo da literatura, mas da edição de livros. 

         Historicamente existe uma diversidade de relações perpassando os campos das 

artes, da literatura e do mercado. Artistas e literatos passaram pela sujeição de 

patrocinadores e propósitos de patronos e mecenas até o século XVII, se abrindo 

posteriormente a uma arte atrelada à economia mercantil. Ou seja, a transformação da 

arte em mercadoria de consumo. Os valores estéticos, econômicos e políticos decidem ou 

não a publicação de uma obra. 

          Atualmente as discussões teóricas e literárias se abrem para reflexões dos 

elementos ideológicos, econômicos, políticos, sociais e históricos que tendem a definir 

critérios para atribuição de valor literário e estético de uma obra. São valores mutáveis 

historicamente, que se relacionam às determinações e ideologias de um determinado 

período, que se referem a preferências individuais, mas sobretudo, de grupos sociais que 

exercem e mantêm o poder sobre outros. 

         Na contramão dos ditames do mercado, tentando fugir do determinismo, existem as 

pequenas editoras que vêm encontrando os próprios espaços de criação e expansão. Sobre 

isso a pesquisadora Camila Marchesan Cargnelutti (2019), com base na concepção de 

Luciana di Leone (2014), destaca dois tipos de pequenas editoras: 

 
As editoras que buscam brechas e espaços ainda não ocupados pelos 
grandes grupos editoriais - não necessariamente possuindo uma posição 
estética definida, mas construindo suas estratégias de publicação e edição 
a partir da ocupação desse nicho de mercado; e aquelas que focam em 
um projeto estético e de circulação bem definido. A partir desses dois 
tipos mais gerais, existem inúmeras misturas, formando pequenas 
editoras nacionais (Leone, 2014, p.74 apud Cargnelutti, 2019, p.3). 
 

          No Brasil a editora Malê, por exemplo, tem configuração de uma editora pequena, 

constituida num misto dos dois tipos, possibilitando publicação de textos literários em 

língua portuguesa, escritos por autores e autoras negros  / as brasileiros, africanos e da 

diáspora, em vários gêneros: conto, poesia, romance, crônica, ensaio, crítica textual e 

53 



 

roteiro, segundo Cargnelutti. A pesquisadora revela que simultâneo a isso, o surgimento 

da Malê se deu por conta da percepção de um nicho de mercado editorial que tinha 

dificuldade de encontrar livros de autores / as negros em circulação. Então, em 2016 

surge a editora definida como uma editora que tem o objetivo de colaborar na ampliação 

da diversidade do mercado editorial brasileiro, garantindo a visibilidade, assessoramento 

editorial e obras com design, produção gráfica e impressão de qualidade. 

           As editoras pequenas podem ser compreendidas como independentes, porém não 

significando que estão à parte das leis que regem o mercado, a economia e a sociedade 

como um todo. Ou seja, podem ser independentes em relação aos grandes conglomerados 

editoriais, e de certa forma ao mercado; independentes de um processo de globalização 

cultural visando à homogeneização; independentes de uma imagem do outro previamente 

determinada e fixa; e independentes perante a mesmice de publicações semelhantes. 

         Na verdade é uma independência em algum grau, adverte a pesquisadora, 

salientando que não devemos esquecer que as pequenas editoras também estão inseridas 

no mercado, em algum grau, como as editoras que compõem grandes conglomerados, e 

precisam de vendas, público, consumidores, publicidades etc. 

         Analisando essas informações sobre como funciona o mercado editorial, percebe-se 

que historicamente as determinações do mercado, que sempre esteve aliado com a elite 

do poder,  social, econômico, político etc, vem na verdade construindo barreiras, 

disfarçadas de critérios, sempre intencionando privilegiar os grupos de interesse e 

invisibilizar as criações literárias libertadoras que têm como objetivo a conscientização 

histórica, política e social da população. 

               Diante disso, como fica a situação das escritoras negras periféricas, da Baixada 

Fluminense, por exemplo? É preciso ter um olhar mais atento para encontrar as escritoras 

negras na Baixada Fluminense. Ao longo da história a mulher teve vários espaços 

negados para que cumprisse o seu papel determinado pela sociedade patriarcal. Sempre 

colocada em condição de inferioridade em relação ao homem, muita coisa a mulher não 

podia executar, como trabalhar fora de casa, estudar e nem de longe pensar em 

envolver-se nos assuntos relevantes ao mundo intelectual como economia, política e 

outros. Esteve sempre à sombra do homem nas questões sociais, culturais e também 

54 



 

artísticas, objeto e nunca sujeito do discurso, tendo na literatura uma participação apenas 

como personagem e do ponto de vista masculino. 

          Esse histórico até hoje reflete no mercado literário. Muitas têm conseguido exercer 

a arte das letras, mas o número de mulheres é bem reduzido nesse setor ainda dominado 

pelos homens. Quando se trata das mulheres negras, a luta é bem maior, e das mulheres 

negras da Baixada Fluminense, uma região periférica, a luta é muito maior! 

                Pesquisando o histórico de algumas escritoras negras da Baixada Fluminense 

descobri que cada uma delas trilhou circunstancialmente por caminhos diferentes tanto na 

produção literária como nas possibilidades de publicação. Elas ainda trilham porque o 

entendimento é de que a luta é desafiadora e contínua. Os espaços alternativos são os 

mais utilizados para divulgação de suas criações. 

            Segundo Elisabete Nascimento, escritora negra da Baixada Fluminense, o 

mercado editorial é uma relação de poder. Mesmo produzindo e demonstrando talento, 

não é suficiente para obter visibilidade. Para ela, essa postura engessada e opressora do 

mercado, ao não publicar produções literárias negras, contribui para eliminação de 

percepções, "eliminam-se percepções de mundo, percepções de vidas,  divergências, 

contestações, reivindicações. Essa perversão do mercado editorial racista, do Estado 

racista, é a eliminação do gozo ficcional". (2021, Canal de YouTube-A Caixa Colorida de 

Pandora). Diante dessa situação só resta a iniciativa individual na busca da sua 

visibilidade tentando superar a censura branca que, segundo a escritora, corrói os 

discursos de narrativas negras em determinado tempo e lugar como na Ditadura Militar, 

exemplifica. Mas ressalta que não é a censura que vai conseguir silenciar a insurgência, 

restando, dessa forma, iniciativas próprias como abrir editora para se publicar e publicar 

outras escritoras, outras companheiras e companheiros. 

               A escritora Elisabete Nascimento, não faz parte do seleto grupo de escritoras 

negras que protagonizam este trabalho, mas assistindo uma roda de conversar sobre 

escritoras negras e os desafios frente ao mercado editorial resolvi considerar algumas de 

suas informações referente a difícil relação da literatura negra e mercado editorial, já que 

ela é da Baixada Fluminense e suas experiências desafiadoras nessa questão não se difere 

das outras escritoras dessa região. 

 

55 



 

3: Escritoras Negras da Baixada Fluminense Escrevendo na Luta Contra o Racismo  

 

         A luta das mulheres negras no enfrentamento ao racismo estrutural diz muito sobre 

a função social, cultural, econômica e histórica que essas mulheres exercem na formação 

do Brasil. A Baixada Fluminense é território de lutas cotidianas, em que as mulheres 

negras somam a maioria no número de moradores (dmj.racial, 2020). Elas são chefes de 

família, trabalhadoras, lideranças comunitárias e agentes de transformação em suas 

famílias e vizinhança. 

        Para o grupo de mulheres negras pesquisadoras (radarsaudefavela, 2024) já citado 

aqui, a condição de sobrevivência é uma pauta urgente para se pensar a emancipação 

pessoal e coletiva para e com mulheres negras. Destaca que a rua sempre foi o espaço da 

negritude exercer sua construção de liberdade, desde o período da escravidão, como 

também espaço de trabalho. Quituteiras, lavadeiras e rezadeiras são retratadas como 

sempre presentes na rua. E hoje as mulheres negras continuam nas ruas levantando suas 

vozes contra o racismo, o machismo, o sexismo e contra a violência. A liderança dessas 

mulheres continua inspirando a luta na Baixada Fluminense. 

         Existe uma relação unificadora entre passado, presente e futuro dando constância à 

luta por libertação da população negra periférica. Numa relação desigual as mulheres 

negras sempre estiveram na base da pirâmide, inclusive quando se refere ao lugar social 

do homem negro, mas são elas que movimentam e promovem mudanças nas estruturas. 

As pesquisadoras destacam que por isso as últimas três décadas têm levantado pautas de 

gênero e raça colocando as mazelas produzidas pelo racismo e machismo evidentes para 

toda a sociedade, mostrando uma falsa construção de democracia racial no Brasil, sempre 

inexistente, mascarando a garantia dos direitos previstos na Constituição Brasileira. A 

luta das mulheres no século 21 tem incomodado muito. 

         Rodrigues e Florentino, com base em pesquisas feitas pelos movimentos sociais, 

apontam que as mulheres negras são as principais defensoras dos direitos humanos e 

sendo a maior parcela populacional na Baixada Fluminense, perpetuam um legado no 

front dos combates (2020). Diariamente estão nos pontos de ônibus, nas lojas do 

comércio, no movimento das ambulantes, nas escolas e outros espaços coletivos, 

trabalhando e protagonizando a vida urbana. As pesquisadoras questionam, “quantas 

56 



 

dessas mulheres conhecem a memória das lutas de outras mulheres que vieram abrindo 

caminhos para que elas estivessem ali?” 

         Elas ainda questionam como estão as mulheres negras da Baixada Fluminense 

invisibilizadas pelas estruturas racistas. Destacam que as lutas protagonizadas pelas redes 

de mães e familiares de vítimas da violência do Estado são importantes exemplos de 

movimentos sociais liderados por mulheres negras que enfrentam o racismo institucional, 

denunciando as diferentes faces da violência do Estado e seguindo na construção da 

justiça racial ultrapassando os limites das instituições governamentais. 

         E nessa luta por visibilidade se faz presente a reação do povo negro frente a 

exclusão nos meios intelectuais e apontando a literatura negra não só como afirmação 

identitária, mas uma forma de reivindicação de cidadania. Diante das discussões em torno 

da legitimidade da literatura negra, uma produção escrita marcada por uma subjetividade 

que, segundo Conceição Evaristo, é “construída , experimentada, vivenciada a partir da 

condição de homens negros e de mulheres negras na sociedade brasileira” (2009), 

afirma-se não só a existência dessa literatura, como de uma vertente negra feminina.  

         A Baixada Fluminense é palco de lutas e de diversidade artística, como bem disse o 

professor Luís Alberto Bruno, da música, audiovisual, artes plásticas, teatro, literatura e 

outras. Como moradora da região percebo que em sua maioria elas acontecem por 

iniciativa de quem produz. Mulheres e homens que expressando talentos demonstram 

sentimentos diversos. E nessa complexidade a cultura afro-brasileira se faz presente, 

ainda mais criativa porque é necessária. A literatura negra, por exemplo, apresenta uma 

criatividade em produzir uma escrita com a cara da Baixada.  

         Importante o que diz a escritora negra da Baixada Fluminense Lu Ain Zaila. Para 

ela, a dimensão de produzir literatura e de compreender a importância dela no próprio 

processo , dentro da Baixada, é mostrar que se pode escrever histórias com protagonistas 

que estão do seu lado (2021). A autora enfatiza que: 

 

[...]a empregada doméstica, a pessoa que trabalha todo dia, e que estas pessoas 
são protagonistas de uma história, que elas existem, que nossa humanidade 
precisa ser respeitada[…] (Podcasts - Minas da Baixada, 2021) 
 

57 



 

         Desse modo podemos entender uma produção literária realmente com a cara da 

Baixada. A autora parte ainda do questionamento, de como seria escrever literatura do 

nosso lugar, “da centralidade do lugar onde as pessoas vivem”  (Ibid, 2021) 

           Lu Ain Zaila, é pedagoga e escritora afrofuturista22 / sankofista23 e ativista social 

de Nova Iguaçu. Graduada pela UERJ, licenciada em Formação de Professores para a 

Educação Infantil e Anos Iniciais do Ensino Fundamental para crianças, jovens e adultos 

e tem Bacharelado em Pedagogia nas Instituições e nos Movimentos Sociais. Costuma 

inserir em suas obras referências afrofuturísticas, saberes ancestrais africanos no 

subgênero da ficção científica, cyberfunk. Em seus contos,  entre outros temas, ela coloca 

a cultura africana, trazendo os costumes e resgatando o elo perdido nas diásporas no 

processo colonial (2020, literafro) São obras como Duologia Brasil 2408 - (In) Verdades 

e (R)evolução (2016-2017), Sankofia (2018) e Ìségún (2019), contos em antologias e 

pesquisas sobre educação e literatura (2019)24 Lu Ain Zaila se tornou escritora, segundo 

ela, escrevendo e pesquisando sobre o que queria criar, imaginando cenários e insistindo 

na escrita para ir se aprimorando.  

         Além da Lu Ain Zaila, existem outras escritoras negras na Baixada Fluminense, 

mas para encontrá-las é preciso fazer uma busca insistente na internet, em sites 

específicos ou redes sociais. Elisabete Nascimento reforça essa realidade quando diz que 

as vozes sempre existiram e que o problema está na escuta. Assim, quando fazemos 

algumas buscas encontramos informações acerca dessas produtoras literárias. É 

importante salientar que a visibilidade dessas mulheres e suas escritas se apresenta 

dependendo de circunstâncias diferenciadas. Às vezes são visíveis apenas para os mais 

24 Matéria da Revista Literária Pixé (2019). 

23 Sankofia tá: Símbolo representado por um pássaro mítico ou um coração estilizado. Representa a volta para 
adquirir conhecimentos do passado e a sabedoria. O pássaro possui os pés firmes no chão e a cabeça virada para trás, 
segurando o ovo com o bico. O ovo significa o passado, e o pássaro voa para frente, simbolizando que o passado 
ficou para trás, mas não será esquecido. Ou seja, É um símbolo de resistência, de origem africana trazida para o 
Brasil na época colonial, quando negros eram escravizados. Símbolo de lembrança da história afro-americana e 
afro-brasileira.  Recordando os erros do passado para não serem repetidos no futuro (segredosdomundo.r7.com, 
2021). 

22 Afrofuturista: O termo foi usado pela primeira vez em 1994, no ensaio “Black to the Future”, por meio 
de entrevistas realizadas com intelectuais negros da época: Samuel Delany, Greg Tate e Trícia Rose. O 
ensaio questiona o motivo do baixo número de ficção científica produzida por autores negros. 
(treediversidade.com.br, 2021). É um movimento cultural, estético e político que se manifesta no campo da 
literatura, do cinema, da fotografia, da moda, da arte, da música, partindo da perspectiva negra, utilizando elementos 
da ficção científica e da fantasia criando narrativas de protagonismo negro, por meio da celebração de sua 
identidade, ancestralidade e história (www.academia.org.br, 2020) 

58 

http://www.academia.org.br


 

próximos, e outras vezes por consequências de oportunidades que surgem considerando a 

trajetória de militância e / ou ativismo de cada uma, levando-as a ampliar os espaços de 

divulgação de suas produções e possibilitar algumas publicações junto às pequenas e 

específicas editoras. 

         Outros exemplos: Elisabete Nascimento, já citada aqui, é de São João de Meriti, 

formada em Letras, especializada em História da África e Literatura infanto-juvenil, 

mestre em Semiologia e doutora em Ciências da Literatura. A escritora é natural de 

Barros Filho, periferia do Rio de Janeiro, localizada entre o Morro do Chapadão e o 

Morro da Lagartixa. Aos 4 anos, a situação de pobreza da família a levou para o 

município de São João de Meriti, Baixada Fluminense, lugar onde Nascimento 

permanece. Ela diz ter herdado a escrita Literária, da mãe, contadora de histórias, e do 

pai, as letras de samba canção, segundo Silva (2020). Nascimento tem como produção 

literária: Exu no Paço Imperial (2007); Diário de Bordo do Almirante Negro (2011); 

Contos Pro(L)ibidos (2010); Os Sapatos de Té (2015); Ciranda de Meninos (2015); Luíza 

e Babi e o Mistério do Lago de Onira (2018); Máscara de Flandes: em fragmentos 

(2018); Abayomi: minha amiga imaginária (2019); e Amor de Abiku: Epifania em um 

espelho estilhaçado de enigmas (2019), segundo Silva (2020).  

        Ana Paula Monteiro, de Nilópolis, graduada em Pedagogia, Especialista em 

Educação Infantil, Educação Especial e Gestão Escolar. Psicopedagoga Clínica e 

Institucional, é Professora dos segmentos de educação infantil, nos anos iniciais e 

formação de professores. Mestra e doutoranda em educação. Escritora de livros infanto 

juvenil dentre eles, O menino que empinava pipas, Ayana e brincadeiras (Gente Jovem 

Educacional, 2025).  

         Anedilei, nascida em Duque de Caxias, mas criada em Belford Roxo, é poeta, 

produtora, atriz, artista plástica, idealizadora do Sarau dazamiga (Promovia escrita de 

mulheres na periferia). Atualmente produz o podcast Tráfico Poesia. Foi transitando pelas 

favelas do Rio de Janeiro que Anedilei vivenciou a cultura de rua, grande referência para 

seus trabalhos artísticos. Elas são outros exemplos que poderiam estar protagonizando e 

ilustrando a pesquisa, também com suas histórias de vidas e suas produções literárias. 

         Inez de Paula, Pedagoga, Educadora Infantil, Mediadora de Leitura, trabalha numa 

escola municipal em Duque de Caxias como assistente de alfabetização e contadora de 

59 



 

histórias voluntária em biblioteca. Desenvolve projeto de mediação de leitura ministrando 

oficinas para professores mediadores de leitura. Autora do livro infantil “Uma Delícia 

Sujar as Mãos de Terra”. 

         Acrescento Yasmim Thayná, nasceu em m Nova Iguaçu, e cresceu na Vila 

Iguaçuana, Santa Rita. É cineasta, escreve desde os 16 anos, foi roteirista e diretora do 

curta-metragem Kbela (2015). Esse filme recebeu o prêmio de Melhor Curta-metragem 

da Diáspora Africana da Academia Africana de Cinema (AMAA Awards 2017).  

         Interessante destacar algumas mulheres negras da Baixada que utilizam o rap como 

instrumento de contação de suas próprias histórias: 

         Lavínia Gabrielle Ferreira Leite, 23 anos, nascida e criada em Nilópolis, começou 

aos 11 anos a fazer suas próprias letras e ritmos, inspirada pelo pai, cantor e compositor 

da escola de samba Beija Flor de Nilópolis. Iniciou sua carreira no Hip Hop aos 19 anos  

         Carolina Lopes, 25 anos, nasceu em São João de Meriti. Iniciou a carreira aos 17 

anos como intérprete e vocalista no grupo Expresso Central, com influências da música 

black, seguindo carreira solo e participando de muitos trabalhos ao longo desses anos. 

         Carol Tavares, 24 anos. Dj, produtora cultural, fotógrafa, mora no Morro Agudo, 

Nova Iguaçu. Costuma em suas apresentações agitar o público, mas também valorizar a 

representatividade feminina e a cena cultural da Baixada. Faz parte do movimento 

Enraizados, lugar em que aprendeu e deu início a sua trajetória como DJ..  

         As três escritoras que escolhi para referenciarem o tema deste trabalho, foram 

selecionadas a partir de inquietações que me levaram a questionar como essas mulheres 

periféricas dão visibilidade às suas escritas e, junto a isso, quais são os seus espaços de 

atuação que podem ser utilizados como tal, numa perspectiva de contribuir na luta contra 

o racismo, sobretudo, para aquelas e aqueles que desconhecem essa vertente literária tão 

importante? E diante disso, reforço que minhas inquietações buscaram descobrir o que 

elas fazem para alcançar esse público que está nas periferias. 

         As escritoras as quais me refiro já deram o ar de suas graças ao longo do capítulo 

que fala especificamente da literatura negra feminina da Baixada Fluminense, sendo 

citadas em algumas situações, e já fazendo narrativas de memórias de suas próprias 

histórias, às vezes à luz de conceitos e teorias acerca dos assuntos levantados e analisados 

por elas mesmas. A intenção foi fazer com que, a partir de informações das suas 

60 



 

experiências de vida, dialogando com seus conhecimentos adquiridos como resultado de 

suas participações ativistas, militantes, formação acadêmica ou nos espaços diversos de 

atuação, já viessem se mostrando numa autoapresentação, e, assim, colaborando 

efetivamente com este trabalho. 

            A seguir veremos mais informações específicas destas escritoras negras da 

Baixada Fluminense que tanto contribuíram e continuam contribuindo para a 

transformação e justiça social com seus trabalhos de conscientização e de grande 

colaboração na luta contra o racismo. Importante ressaltar que a seleção das escritoras 

não se deu por preferência pessoal, mas por considerar que mesmo tomando 

conhecimento da existência de uma determinada pessoa, nem sempre conhecemos o seu 

potencial de atuação profissional ou/e ativismo e militância que colabora com o processo 

de conscientização e, consequentemente, com a transformação social, partindo do seu 

local, de um trabalho de base. 

 

  

Fonte: Facebook Dayse Marcello II 

61 



 

 

3.1. Dayse Marcello 

 
Nasci na cidade de Nova Iguaçu, no Rio de Janeiro. Sou mulher, negra, 
mãe dos filhos que sonhei, tenho um amor que procurei por muito tempo, 
tenho amigas (os), estou viva, Deus me ama e a grande rainha de Ijexá 
me escolheu para usar sua coroa! O Senhor da Guerra me acompanha 
sempre com sua espada! Tenho muitos motivos para ter orgulho. 
Sou também psicóloga, escritora, assessora técnica de gestão, consultora 
e avalista de projetos socioculturais e ambientais, além de funcionária 
pública. 
Trabalho há mais de vinte anos em atividades culturais e atividades 
relacionadas aos Direitos Humanos: adolescentes em conflitos com a lei, 
programa de erradicação do trabalho infantil, luta antimanicomial, 
movimento negro, titularização dos quilombos, movimento de mulheres, 
entre outros (Marcello, 2013, capa do livro Eu Verso Buakamukua) 
 

        Dayse de Souza Marcello nasceu em Nova Iguaçu, município da Baixada 

Fluminense (RJ), em 1968. A psicóloga destacou-se como escritora depois da publicação 

do livro "Eu Verso Buakamukua", que faz parte do Projeto Literário Falares Africanos 

no Brasil. Projeto de sua autoria que tem como objetivo apreender palavras, ditos 

populares, provérbios, hábitos culturais que foram incorporados à cultura brasileira 

vindos da cultura africana.  

        É sabido que trouxeram uma média de 5 milhões de negros escravizados de 

diferentes regiões africanas para o Brasil. Sabe-se também que os dicionários brasileiros 

tendem a omitir explicações acerca do processo de integração das palavras africanas  ao 

nosso vocabulário.  

       A palavra Buakamukua significa diferente e é de origem África (Kibumdu). É um 

livro que destaca a contribuição dos povos africanos na formação da língua brasileira 

considerando prioritariamente as palavras de origem yorubana e kibumdu, que passaram 

a ser "abrasileiradas" no vocabulário português do Brasil. Revela através de seus versos a 

africanidade existente no nosso falar diário, uma identificação com as palavras africanas; 

o conhecimento linguístico africano surgindo e fortalecendo a identidade étnico-social 

que também preserva a memória histórica dos povos africanos que foram trazidos para 

serem escravos no Brasil.  

62 



 

              A autora ressalta as contribuições no processo de desconstrução de 

discriminações sociais existente ao longo da história que as poesias "versadas" no livro 

vêm prestando. Evidencia que não existe indiferença no imaginário popular referente a 

cor, sexo ou crença individuais. Que há uma necessidade de avanços na compreensão e 

no respeito às diversidades, que podem ser através da arte, da educação, da ciência, da 

religião e de outros setores. É preciso resgatar a reflexão sobre "ser humano" e "ser 

diferente", e a poesia Buakamukua tem essa perspectiva.  

             Este livro tem dado uma importante contribuição na implementação da lei 

10.639/02 no âmbito educacional desde o seu lançamento que aconteceu em vários 

espaços. No Centro Cultural do Banco do Brasil do Rio de Janeiro foi realizado em 18 de 

março de 2015. Na tarde de autógrafos no CCBB, Marcello reafirmou a necessidade do 

entendimento do Brasil em sua pluralidade e a necessidade da utilização do espaço 

cultural como veículo de preservação e divulgação da memória sócio-histórica do 

desenvolvimento do Brasil e a inegável contribuição dos povos africanos.  

             Foi também um momento de conversas com leitores de diversas categorias que 

tiveram interesses de conhecer a obra como professores, publicitários, jornalistas, 

radialistas, estudantes, gestores, críticos literários, imigrantes e outros, que não só 

adquiriram o livro, mas  registraram comentários e críticas positivas da obra que já tinha 

sido lançada na Bienal Internacional do livro em São Paulo, no dia 26 de agosto de 2014. 

Na Bienal o lançamento foi bem sucedido, resultando na aquisição do livro por várias 

escolas públicas de São Paulo. 

               Marcello é colunista do "Nossa Causa", coautora das obras "Eu sou o samba" e 

"Poetas da ilha", autora do Projeto "O teatro no contexto socioeducativo: exercício de 

cidadania e inclusão social, que foi implementado no DEGASE e premiado como Projeto 

pioneiro de excelência, autora do Projeto "Inventário dos Falares Africanos no Brasil", 

uma série de produções que tende a resgatar e preservar o patrimônio cultural linguístico 

dos povos Africanos deixados no Brasil. Ela também atuou como articuladora no Fórum 

de religiões de matriz Africana Ya Obá Bii na Baixada Fluminense e na III Jornada de 

Educação para Promoção da Igualdade Racial com realização da ONG Se Essa Rua 

Fosse Minha e UNICEF. Foi presidente do Conselho Municipal de Defesa dos Direitos 

do Negro da Cidade de Mesquita, Secretária Adjunta de Cultura da Cidade de Nova 

63 



 

Iguaçu e Assessora Técnica de Projetos no gabinete da Secretaria Estadual de Direitos 

Humanos. 

              Foi idealizadora e coautora da Cartilha "Direitos Humanos", publicada em 

quatro idiomas e distribuída nos jogos Pan-Americanos; Cartilha "O Conto do Trabalho 

Infantil", publicada e distribuída pela Prefeitura de Nova Iguaçu-RJ; Catálogo "As Piores 

Formas de Trabalho Infantil e Agravos na Saúde", publicada e distribuída pela Prefeitura 

de Nova Iguaçu-RJ. Foi agraciada com os prêmios Zumbi dos Palmares e Rosas Negras 

na ALERJ e a Moção Honrosa-Câmara de Vereadores pela iniciativa de levar a Prefeitura 

de Nova Iguaçu a ser a primeira do Estado a decretar cotas no Serviço Público quando 

coordenou a Coordenadoria de Igualdade Racial em 2011. 

                Recentemente, Dayse Marcello lançou o livro "De Maria Bonita a Maria da 

Penha: desventuras de Marias do Brasil''. No início do prefácio Lúcia Xavier faz o 

seguinte comentário: 

 
Dayse Marcello é uma dessas mulheres corajosas que empresta a  sua 
experiência de vida para empoderar outras mulheres, sobretudo as 
mulheres negras. Com maestria, ela narra em verso e prosa, como as 
"Marias" do Brasil vivenciam a violência intrafamiliar e de gênero que 
leva à morte milhares de mulheres todos os anos em nosso país. Na 
oportunidade, também revela como a ação dos movimentos feministas e 
de mulheres negras criou vários instrumentos contra a violência de 
gênero, destacando entre eles a Lei Maria da Penha  (2021). 
 

              Segundo Xavier, a autora traz para o debate os avanços no campo dos Direitos 

Humanos das mulheres, conquistados pela luta feminista e de mulheres. Através das 

histórias de vida de Maria Bonita a Maria da Penha, Marcello dá voz a todas as Marias. 

Também nos fala de como o avanço dos direitos humanos, com a implementação de 

políticas públicas e a ampliação da participação das mulheres, foi decisivo no "resgate da 

cidadania, da autonomia e da liberdade das mulheres". 

 
Maria Bonita (Maria Gomes de Oliveira) foge da violência doméstica e 
se torna companheira de Lampião (Virgulino Ferreira da Silva, rei do 
Cangaço, movimento armado de camponeses pobres em busca de justiça 
nas décadas de 1920 a 1930). E Maria da Penha Maia Fernandes, 
farmacêutica, lutou pela vida e contra a violência doméstica. Em 

64 



 

homenagem à sua resistência à Lei n°11.340, de 7 de agosto de 2006, foi 
registrada como Lei Maria da Penha (Idem) 
 

             Um livro que esclarece a situação das Marias diante dos processos de 

subordinação e violência "engendrados pelo racismo patriarcal heteronormativo". Que 

também empodera e acolhe para o enfrentamento da violência contra a mulher, 

principalmente contra as mulheres negras. Para Xavier este é o sentimento que ascende 

após a leitura do livro. 

Para explicar o porquê de escrever um livro com esse título, "De Maria Bonita a Maria 

da Penha", Marcello conta a história de quando começou a atender como psicóloga, 

destacando duas situações: o atendimento a uma adolescente que trazia um conflito 

consequente do fato de ter sido jogada de um barranco pelo próprio pai quando nasceu 

por ser preta.   O pai era branco e a mãe preta, mas ele alegava que teria sido traído com o 

homem negro. A outra situação foi atender uma mulher que olhou para ela e perguntou se 

ela era macumbeira, porque não conseguiria ser atendida por uma pessoa assim. Foram 

duas situações que marcaram muito a sua história de vida e profissional também, segundo 

ela. E a partir daí resolveu trabalhar com mulheres e meninas durante a sua vida para 

resolver "essas múltiplas facetas das mulheres" que para ela são violências, pequenas 

coisas que atingem a mulher e desembocam em algo maior por ser um conjunto de 

violências articulado. 

             A autora por conta disso já vinha querendo escrever sobre o assunto, e surgiu o 

livro "De Maria Bonita a Maria da Penha: desventuras de Marias do Brasil".   

 
Agradeço ao Deus supremo, Orumilá, que desde minha criação tem o 
cuidado de não me deixar "largada" neste mundo e monitora minha 
caminhada como quem cuida de uma joia rara. 
Agradeço a todas as forças supremas que orquestradas por Deus e seus 
comandos me acompanham nesta caminhada e intercedem sempre a meu 
favor, mesmo quando eu não entendo! 
Agradeço aos meus meus pais, por "tudo". Pai, eu te amo muito! De 
forma especial, agradeço a minha falecida mãe por ter me desejado e me 
amado antes de meu nascimento, e ao nascer me dedicou o que tinha de 
melhor: muito amor e sabedoria". Sem ela eu poderia facilmente ter me 
perdido no caminho e não ter chegado até aqui! 

65 



 

Agradeço aos meus filhos, aos meus irmãos e à avó paterna dos meus 
filhos, pelos incentivos constantes e por me perdoarem pelo tempo que 
deixei de estar com vocês para escrever este livro. 
Agradeço às mulheres que se revezam no lugar deixado por minha mãe e 
que se revelam na minha caminhada como grandes protetoras, 
companheiras, amigas, incentivadoras e exemplos de vida. 
Agradeço ao meu GRANDE AMOR por tudo… E aos amigos, amigas e 
colaboradores, com carinho registro o meu muito obrigada! (Adúpé ou 
agradecimentos da aurora no livro "Eu Verso Buakamukua"). 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

66 



 

 

Fonte: Facebook Dóris Barros  

 

3.2.  Dóris Barros 

 
Nasci e me criei em uma casa sem água encanada e com telhado sem 
forro. Adormecia ouvindo rãs coaxando, habitantes ruidosos de um 
charco que se formava numa depressão do terreno baldio ao lado de casa. 
Todas as noites mamãe acendia uma espiral para espantar os mosquitos e 
eu aspirava a fumaça que subia lentamente até o teto, conduzindo meu 
olhar até as palavras gravadas nas telhas de cerâmica: Fábrica Santa 
Bárbara (Barros, 2012, p.128).  
 

            Dóris Regina Barros da Silva nasceu em Mesquita, município da Baixada 

Fluminense em 1967. É pedagoga, mestre em educação com ênfase em Educação para as 

Relações Étnico-raciais, especialista em arte e educação, membro do Núcleo de Estudos 

Afro-Brasileiros e Indígenas (Neabi). É também integrante dos coletivos de poetas 

"Fulanas de Tal"  e "Pó de Poesia" e do Grupo de Estudos de Dança do Maracatu "Baque 

da Mata", de Nova Iguaçu, leciona no Curso de Especialização em Histórias e Culturas 

Africanas e Afro-Brasileiros, no Instituto Federal de Educação do Rio de Janeiro (IFRJ), 

ativista na luta antirracista e de gênero. Tem participação intensa na vida cultural da 

cidade, apresentando-se em saraus e diversos outros eventos culturais e literários.  

              A pedagoga se destacou literariamente por conta do ensaio: "Teias da Memória e 

Fios da História: laços e entrelaços". Esse ensaio foi agraciado com o prêmio "Mulheres 

67 



 

Negras Contam sua História".  O prêmio foi  uma iniciativa da Secretaria Especial de 

Política das Mulheres que lançou edital público em 2012, objetivando resgatar do 

anonimato as mulheres negras, "como sujeitos na construção da história do Brasil". 

Mulheres negras contando suas histórias, e assim, trazendo a memória de suas 

antepassadas, descendentes e de suas próprias histórias "de enfrentamento do racismo, da 

Violência e a superação da discriminação". Esse prêmio deu origem ao livro do mesmo 

título, que tornou público pensamentos produzidos por mulheres negras a partir de suas 

experiências individuais e coletivas, expressando vivências de desigualdades, sendo 

subsídios para a compreensão das desigualdades e na elaboração de políticas públicas 

direcionadas para o enfrentamento. 

           Barros ao falar de sua premiação relaciona a uma situação de coincidência, já que 

o texto enviado para concorrer, na verdade, já fazia parte do seu projeto de pesquisa de 

mestrado. Segundo ela, a sua dissertação referente a esta pós-graduação foi resultado de 

um processo de busca por conhecimento, sendo intensificado através do seu contato com 

a Lei 10.369/03 (inserção da história e cultura Africana e afro-brasileira no currículo 

escolar) e com a necessidade de adquirir informações que a permitisse dialogar com os 

educadores na escola, para então concretizar a entrada desses conhecimentos no 

currículo, pois já tinham as diretrizes, o plano de implementação desta lei, como também 

da Lei n° 11.645/08 (conhecimentos indígenas). Também foi a partir desses 

conhecimentos, que nela, despertou a necessidade de viver como mulher negra. 

               Barros começa a pesquisar a tradição oral Africana, a importância do Griot 

(historiador oral africano), a manifestação desses conhecimentos na nossa cultura através 

da oralidade, passando de geração em geração.  Então, nessa descoberta de mulher negra 

resolve escrever na sua dissertação a trajetória de sua vida:  a infância na Baixada 

Fluminense, os bisavós que vieram aqui para Mesquita, que não era cidade ainda, mas um 

Distrito de Nova Iguaçu no século passado. A sua experiência numa cidade que se 

caracterizava como meio urbana e meio rural. 

            O espaço acadêmico a fez enfrentar um outro paradigma, muito diferente. São 

outros conhecimentos, outras formas de pensar o mundo, mas ousou levar a sua história 

na dissertação de mestrado. E quando defendeu, em outubro de 2012, saiu o edital 

"Mulheres Negras Contam a sua História".  Mesmo duvidando que a história de uma 

68 



 

mulher negra da Baixada Fluminense pudesse interessar, ter chance de conseguir, 

resolveu enviar o texto. Passou a  acreditar que só o fato de participar já era um grande 

passo.  

              Ressalta a importância de um evento com a Conceição Evaristo, logo em 

seguida, em que a escritora falava da importância das mulheres negras também se verem 

como sujeito da escrita, escrevendo a partir do próprio olhar, com o próprio ponto de 

vista. Isso a fez valorizar as coisas engavetadas que só usava para se expressar e começou 

a pesquisar sobre mulheres negras que de fato se destacaram em vários campos e que 

ainda carecem de visibilidade. A fez perceber o quanto isso empodera e faz pensar na 

capacidade de cada um. Logo depois saiu a premiação em Brasília. 

         Barros escreve desde a adolescência, mas durante a infância já lia 

compulsivamente, expressão dita por ela mesma. Foi uma infância vivida dentro da 

limitação financeira, que era muito grande e o livro era um item pouco acessível. Mas 

conseguiu ler grandes escritoras durante a sua vida como Clarice Lispector e Cecília 

Meirelles na escola. Ela lamenta o fato de não ter lido escritoras, como Carolina Maria de 

Jesus, que teriam sido muito importantes não só para a graduação, mas na construção de 

sua identidade como mulher negra. 

           Cursou mestrado com dificuldade por conta de vários problemas pessoais que 

tiveram interferência principalmente no momento de escrever a dissertação, enfrentando 

momentos de bloqueio, sem saber o que escrever. Foi quando de repente resolveu 

escrever suas memórias dando origem ao ensaio que teve publicação no livro supracitado. 

Recebeu o prêmio em Brasília, segundo a autora foi um momento de grande emoção, pois 

se viu em meio a mulheres que sempre foram referências e a impulsionaram na sua 

trajetória e, naquele momento, estava junto com elas sendo homenageada. 

              Recentemente Barros foi listada no livro da escritora e atriz Claudina Oliveira 

"Escritas Iguaçuanas: publicações na cidade perfume". Livro publicado a partir da lei 

Aldir Blanc que retrata um pouco do cenário literário da Baixada Fluminense em relação 

às mulheres escritoras. Ao falar do livro supracitado, Dóris Barros destaca a importância 

de políticas públicas para a visibilidade autoral feminina que na maioria das vezes tem 

produção independente, com ausência de estímulo financeiro ou de qualquer outra ordem 

para  divulgação. Mas que mesmo diante disso, essas mulheres se insurgem e assumem 

69 



 

de fato o seu lugar de protagonistas e potências criadoras, inspirando outras mulheres a 

cada vez mais narrarem suas histórias, se fortalecendo individual e coletivamente. 

             Barros tem outras publicações como "Escritas de Carolina Maria de Jesus e 

Formação de Professores (as): a emergência de narrativas insurgentes'' e "Educação 

Profissional e Busca por "ser mais": mulheres negras e suas vozes apontando caminhos".  

                Em novembro de 2021 a escritora recebeu Moção de Aplausos em Sessão 

Solene da Câmara de Vereadores de Queimados pelo Dia da Consciência Negra. Barros 

se mostrou bastante grata pelo acolhimento e reconhecimento das contribuições dadas à 

luta antirracista. 

 
Tudo se transforma com a arte. A arte é libertadora, ela é curativa. A 
cultura também é perigosa, nós somos perigosas. Nós que escrevemos, 
pensamos (2021). 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

70 



 

 

Fonte: Crioula.org.br/mae-beata-de-iemanja 

 

3.3.  Mãe Beata de Iemanjá 

 
Eu fui gestada no Recôncavo Baiano e fui parida na Baixada Fluminense, 
em Nova Iguaçu. Isso é maravilhoso! Eu vivo em paz com o povo da 
Baixada, é um dos melhores lugares pra se viver. É a mesma coisa! Eu 
cheguei e encontrei a Umbanda, eu sou do Candomblé. Eu sou mulher! 
Se existe alguém que não goste de mim, eu estou dando boa tarde, eu 
estou dando um beijo e um abraço. Porque eu quero quando eu falar, 
quando olhar para um outro irmão, para um outro ser vivo na minha 
frente, saber que tem um outro ser humano ali, espalhando a paz e o 
amor, através dos olhos, através da fala, através da maneira de agir, 
através da humildade (Iemanjá, 2013, entrevista ao canal Exporeligião). 
 

           Beatriz Moreira Costa, conhecida como Mãe Beata de Iemanjá, nasceu em 

Cachoeira do Paraguaçu, Recôncavo Baiano, em 1931. Neta de portugueses e africanos 

escravizados trazidos para o Brasil, viveu a infância cercada de mulheres de origem 

africana, como a avó paterna que tratava de todos no engenho com suas ervas, como 

relata Mãe Beata, e a tia Afalá. Ainda criança sentiu preconceito por conta da sua cor. Na 

escola não podia fantasiar-se de anjo sendo reprovada pela professora que perguntava: "e 

existe anjo negro?". Segundo informação, em 1994, numa viagem a Berlim para 

participar de uma peça, veio a vingança. Colocou asas e posou em frente ao Obelisco da 

Vitória: "tirei foto num monumento feito do ouro roubado daqui". Na década de 1950, 

mudou-se para a cidade de Salvador.  

          Pertencer a uma família que seguia preceitos patriarcais, não a impediu de fazer 

cursos de teatro amador e participar de grupos folclóricos. Durante dezessete anos foi 

71 



 

abiã (pessoa iniciada no Candomblé) do tio, que ao falecer levou Beata a procurar Mãe 

Olga do Alaketu, que após o falecimento de sua mãe biológica passou aos seus cuidados, 

que por sua vez, a iniciou para a orixá Iemanjá. Beata era filha de Iemanjá, Orixá das 

águas e dos peixes e de Exu, Orixá mensageiro e das encruzilhadas. 

          Foi casada com Apolinário Costa, pai dos seus filhos. Em 1969 separou-se e, por 

conta disso, foi vítima de preconceito da família consanguínea, sendo, assim, acolhida 

pela família-de-santo. Migrou com os filhos para o Rio de Janeiro em busca de melhores 

condições de vida. Para ela "filha de Exu não fica num lugar só". Fincou raízes em 

Miguel Couto, na Baixada Fluminense, considerada por Beata como um "grande pedaço 

de África".  Para sustentar a família exerceu atividades variadas como empregada 

doméstica, manicure, costureira, cabeleireira, artesã, como figurante na Rede Globo de 

Televisão, empresa que após descobrir seu talento como costureira, a contratou, e lá 

permaneceu até a aposentadoria. 

         Era Ialorixá, artesã brasileira, escritora e ativista pelos direitos humanos, sobretudo 

os direitos das mulheres negras, e do meio ambiente. Mãe de quatro filhos biológicos e de 

tantos outros que acolheu no seu terreiro de Candomblé Ilê Omiojuaro (A Casa das 

Águas dos Olhos do Caçador), localizado em Nova Iguaçu, RJ, há mais de 30 anos. 

 
Sou uma mulher negra, Ialorixá de uma religião trazida pelo Brasil por 
construtores dessa nação, que foram os negros africanos (Idem). 

 
       Mãe Beata de Iemanjá era considerada grande referência da religiosidade 

afro-brasileira. Em 1985, aos 54 anos, recebeu a autorga de Mãe de Santo, data de 

fundação do seu terreiro de Candomblé, local de combate à intolerância e a 

discriminação. Espaço religioso e dos direitos sociais, onde se promovia ações de 

combate à intolerância religiosa, à discriminação de raça e gênero, violência contra a 

mulher, e de defesa da saúde, do meio ambiente e de acesso a educação. Se orgulhava de 

ser mulher negra e nordestina, sempre defendendo sua fé como tradução de sua origem. 

Para ela o candomblé era o seu empoderamento, a sua vida, "a fonte em que bebo muita 

água, o som que eu ouço, o canto dos pássaros". Mas também referência dos espaços e 

questões sociais, como o lamento das crianças da periferia, dos homossexuais, a estrada, 

a encruzilhada onde nasceu, o rio do Recôncavo, a fome que passou quando criança, a 

72 



 

boneca que não pode ter, "o Candomblé surgiu na minha vida para me dar oportunidade, 

a minha cultura, porque representa o sangue do meu povo".    

          Nas denominações de matriz africana não existe uma hierarquia vertical no 

funcionamento como na maioria das religiões (padres, bispos, cardeais, rabinos, profetas, 

monges). A mãe ou pai de santo é responsável pelo seu terreiro, estrutura e caminhos 

construídos autonomamente e, assim, fazem parte da formação de uma teia considerando 

os preceitos comuns. 

 
"Minha história me dói por dentro, mas é a causa da minha luta" 

 
           Aproximadamente 5 milhões de africanos foram escravizados no Brasil, do século 

XV ao XIX. As sequelas deste processo até os dias de hoje estão presentes na vida dos 

seus descendentes. 

 
É uma história que eu conto, mas me dói por dentro, meu coração me 
sangra. Principalmente, essa história é a causa da minha luta. Faltava 
tudo! Da comida ao ensino, à saúde, no Recôncavo Baiano. 
 

                Os bisavós de Mãe Beata foram sequestrados da Nigéria, com suas filhas 

gêmeas ainda bebês, no final do século XIX. Apenas uma das filhas sobreviveu. Eles 

foram separados e vendidos para engenhos do Recôncavo Baiano. Mãe Beata nasceu em 

um desses engenhos, que ainda tinha resquícios da escravidão. No Rio de Janeiro, o 

terreiro fundado por ela, era considerado um espaço de resistência, a sua pequena África. 

É com a força dos seus ancestrais que as mulheres negras vêm recriando nações africanas 

nos Candomblés, preservando sua cultura, a família e a dignidade. 

 
[...] Nada mais e nada menos, nós temos o direito de defendermos tudo 
isso. A religião dos Orixás é uma religião de amor e de carinho. É uma 
coisa de todo brasileiro que traz no sangue, traz no seu coração, traz na 
sua alma. Eu penso que é de todos brasileiros. Eu sou assim, eu sou 
baiana, sou do Recôncavo Baiano, sou neta de escravos, então, eu tenho 
a obrigação, e essa obrigação eu entrego a todos os brasileiros e a todos 
os meus irmãos para irmos a luta, pra chegarmos ao ponto maravilhoso 
(Beata, 1988, CULTNE). 
 

 

73 



 

         Fez a diferença entre os muitos religiosos e religiosas, no enfrentamento a temas 

sociais polêmicos, na crítica ao racismo, machismo, a homofobia, que dizia enfrentar com 

a palavra, com a fé e o amor. A ausência de diplomas não a impediu de compartilhar 

sabedoria, "eu mesma me alfabetizei, eu mesma fiz todas as universidades do mundo". 

Como escritora escreveu vários artigos e publicou dois livros: "Caroço de Dendê: a 

sabedoria dos Terreiros" (2008) e "Histórias que minha avó contava" (2004) e um 

capítulo do livro de saúde das mulheres negras, com o título "Tradição e religiosidade", 

que teve a organização de Jurema Werneck, Malsa Mendonça e Evelyn C. White (2006). 

Como já foi mencionado, Beata foi semialfabetizada por ordens de seu pai, cresceu 

ouvindo que não precisava ler e escrever porque veio ao mundo apenas para casar e ter 

filhos, mesmo assim, tinha apego aos livros e à escrita.  

              Nessa arte da escrita buscava inspiração criadora dos seus contos na tradição 

africana e afro-brasileira. Para além das suas memórias escreveu também suas 

experiências de vida e de seus filhos-de-santo. Seus contos são divididos por assuntos que 

por sua vez trazem ensinamentos nas entrelinhas conto possui uma moral a ser 

descoberta pelo leitor no antigo molde "qual a moral da história?", intercalando contos 

mais divertidos com outros mais sérios e de cunho religioso". Mas num mesmo conto 

pode-se perceber elementos culturais distintos, como "mitos iorubanos, sincretismo 

religioso brasileiro, relação entre iyawo (iniciados) e Orixás, entre outros" (Sampaio, 

2008). 

              Beata destacou-se como escritora com a publicação do livro, "Caroço de Dendê: 

a sabedoria dos terreiros".  Lançado em 1997, o livro é um conjunto de 43 contos que 

representam a tradição oral africana no Brasil. A autora narra as histórias transmitidas por 

gerações de escravizados nas senzalas do Brasil. Através de sua memória registrou mitos, 

lendas, contos, mostrando que existe a possibilidade de fazer ficção com valores, crenças 

e sentidos do Candomblé. Memórias ligadas às mulheres e homens do seu tempo. São 

contos que se comparam a tradicional narrativa africana misturando gente, animais e 

plantas. 

 
A dinâmica da transmissão oral destas histórias dentro das 
comunidades-terreiro e a interação entre contadores e ouvintes no 
dia-a-dia dos terreiros nos levam a pensar nos contos de Mãe Beata 

74 



 

como, de certa forma, uma criação coletiva destas comunidades, 
individualizadas, como contadora de histórias (Portal literafro, 2024 apud 
Cardoso, p.13) 

             
              André Sampaio em seu trabalho de mestrado: "Contos de Mãe Beata de 

Yemanjá: Tradição Oral no Candomblé", destaca que Beata escrevia porque viveu as 

experiências retratadas nos contos cotidianamente, que suas narrativas eram resultados de 

seus afazeres ligados a religião e a luta por melhores condições de vida na sociedade. 

"Caroço de Dendê é um dos resultados desta luta, que leva para muitos leitores o 

cotidiano de uma mãe de santo e de seu terreiro de Candomblé, ainda muito distante de 

muitos" (Sampaio, 2008, p.1) 

         São diversos assuntos tratados nos contos: "costumes das comunidades africanas, 

histórias de divindades e personagens ancestrais, fábulas, apólogos com animais, histórias 

de natureza religiosa em geral" (2008).  

 
A autora escreve de um lugar muito específico, o Candomblé. Sendo 
assim, podemos dizer que Caroço de Dendê é uma produção elaborada 
através da tradição oral, que Mãe Beata utiliza e tem contato em grande 
parte, por estar próxima de um terreiro de Candomblé (Sampaio, 2009, 
p.14). 

 
                Além de seu trabalho comunitário, levava suas histórias para outros lugares 

com o intuito de fortalecer e dar dignidade ao Candomblé e suas ancestralidades. Griotte 

de grande talento, encantava seu público com narrativas imemoriais. Lutava pelo direito 

dos adeptos das religiões afro-brasileiras, para que tivessem garantias de direitos para 

cultuar seus Orixás.  

              Na década de 1980 passou a ser considerada como personalidade do Candomblé 

do Rio de Janeiro, sendo assim referenciada. Integrou o Instituto Cultural de Apoio e 

Pesquisa das Religiões Afros (ICAPRA), que tem como objetivo a difusão das heranças e 

tradições dos povos brasileiros de origem africana, tendo foco, sobretudo, na transmissão 

religiosa. 

                A luta dela não se resumia à luta pela saúde da mulher negra e de 

enfrentamento ao racismo religioso, mas também contra a violência de Estado na Baixada 

Fluminense, principalmente, de 1990 até 2000, período de chacinas cotidianas na 

75 



 

Baixada. Ela está na história de luta e resistência da Baixada Fluminense porque se 

destacou no enfrentamento às injustiças presentes na região. 

              Beata recebeu em 1991, da Assembleia Legislativa do Rio de Janeiro Moção 

Honrosa e Congratulação pela Militância Resistência da Cultura, Religião, Cidadania e 

Dignidade da população afro-brasileira e em 20 de novembro, o Diploma de 

Personalidade de Destaque da Comunidade Negra. 

                  Participou do Fórum Global/92 sendo cicerone e mentora religiosa no 

Encontro Mundial pela Paz, promovido pelo MIR/RJ. Em 1994 promoveu diversos 

debates, articulações e eventos sobre os impactos do racismo e da violência na Baixada 

Fluminense em seu terreiro, o Ilê Omiojuaro, o Fórum de Debates "Cidadania x 

Violência".  

                 Tinha uma preocupação muito grande com os impactos do racismo estrutural, 

sobretudo, com os jovens negros e pobres e, por isso, chegou a promover em seu terreiro 

vários cursos de qualificação profissional. Foi fundadora da ONG Criola, fundada em 

1992, uma organização fundamentada em valores como justiça, equidade e solidariedade. 

Desenvolve ações voltadas para contribuir na melhoria das condições de vida da 

população negra, em especial das mulheres negras. 

 
Tento sempre juntar as duas forças: ser mulher e ser negra. Adoro ser 
como sou (Beata, 2018, criola.org.br) 

 
            Em 2016, Mãe Beata recebeu em seu terreiro, uma das atividades que fazia parte 

do I Encontro Internacional denominado Julho Negro, movimento criado por mães e 

familiares vítimas da violência do Estado, movimentos de favelas e periferias e 

comunicadores comunitários que atuam na luta antirracista e pelo direito a vida. O 

objetivo de cada Julho Negro  é discutir e internacionalizar através das atividades a luta 

contra o racismo, a militarização e o apartheid. Nesse I Encontro, Beata acolheu o 

movimento negro dos Estados Unidos Black Livre Matter, movimento de mães e 

familiares vítimas da Violência de Estado do Brasil, Baixada Fluminense e Rio de Janeiro 

e outros movimentos sociais. O objetivo do encontro foi articular internacionalmente a 

luta contra a militarização e o racismo. Em 2017, no ano 2 do Julho Negro, Mãe Beata foi 

uma das homenageadas por sua trajetória de luta. 

76 



 

            Realizou inúmeras palestras, como as de 1992, no Seminário "Planeta Fêmea 

Ética e Espiritualidade: mulher e sagrado no século XXI", de 1997, Seminário "A 

Comunidade Afro-brasileira e a Epidemia do HIV, no Rio de Janeiro, Seminário 

"Superando o Racismo", em São Paulo, na Jornada "Lélia Gonzalez", no Maranhão. Em 

1998, no Seminário "African Amerindian Performances From Brazil", Nova Iorque/EUA. 

Em 2007, no Debate "As Dimensões Simbólicas, Econômica e Cidadã da Cultura da 

UNE, Rio de Janeiro. Participou de vários debates em rádio, em blog e em conferências, 

sobre diversas temáticas: Aborto e religião na Rádio Fala Mulher, Gênero e Etnia no blog 

Coisa de mulher, contra a intolerância religiosa e para a conquista de direitos do "povo do 

santo" na 1ª Conferência Nacional de Promoção da Igualdade Racial e Racismo 

Ambiental com o Ibase. Integrou o Conselho Estadual dos Direitos da Mulher 

(CEDIM/RJ), foi conselheira do Projeto Ato Ire - Saúde dos Terreiros e da Ong Viva Rio.  

                  Recebeu vários títulos: a Medalha de Mérito Cívico Afro-Brasileiro, pela 

Universidade da Cidadania Zumbi dos Palmares de São Paulo; Prêmio de Direitos 

Humanos, concedido pelo Programa Nacional de Direitos Humanos da Presidência da 

República. Recebeu o diploma Mulher-Cidadã Bertha Lutz, do Senado Federal, com 

solene sessão do Congresso Nacional, em 2007, a Medalha Mérito Legislativo Câmara 

dos Deputados, criada em 1983, pela primeira vez entregue a uma Iyalorixá, em 2012. 

Em 2014, a Escola de Samba Garras do Tigre,Nova Iguaçu, fez uma homenagem a Beata 

no Carnaval da Baixada Fluminense. Em 2015 o Ilê Omiojuaro recebeu o prêmio de 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Iphan), com a seguinte afirmação de Mãe 

Beata:  

 
Esse é o meu acervo. Meu sangue é negro e procuro guardar a nossa 
história. Lutarei pela memória do meu povo até quando os Orixás me 
permitirem. Fala só aqui dentro não adianta, é preciso ir para a rua gritar 
(Idem). 

                
              Mãe Beata de Iemanjá tem sido objeto de pesquisas acadêmicas nas produções 

de artigos, monografias, teses, dentre outros. E também nas criações literárias 

afro-brasileiras como exemplos os livros Mãe Beata de Yemanjá: guia, cidadã, guerreira 

(2010), de Haroldo Costa. O livro é um longo depoimento de Beata e foi produzido a 

partir de uma série de entrevistas realizadas pelo autor em visitas à casa de Mãe Beata. 

77 



 

Costa, através das memórias e realizações, revela acontecimentos marcantes da vida, 

família e origens africanas, ressaltando a tradição da oralidade na voz de Mãe Beata, de 

forma que a história fosse contada em primeira pessoa, com toda graça, sensibilidade e 

verdade, características marcantes em Mãe Beata, e recentemente, a escritora Elaine 

Marcelina, publicou o livro de ficção infantil, Beata: A Menina das Águas (2021). Uma 

homenagem à Mãe Beata de Iemanjá, conta a história de uma menina e sua conexão com 

a natureza como força de sua vocação espiritual.  

             Muitas entrevistas foram dadas por ela,  documentários também foram 

produzidos retratando suas experiências de vida, sua religiosidade, seu ativismo, tendo 

como referência, sempre, as memórias e oralidade da protagonista, Mãe Beata de 

Iemanjá. Como exemplos, A Boca do Mundo - Exu no Candomblé (2009) de Eliane 

Coster. Um documentário que retrata a multiplicidade de Exu, presente no cotidiano das 

ruas, nos mercados de trocas, nas manifestações religiosas, festas, todos os locais e atos 

nos quais se encontra representação e manifestação do Orixá, traz depoimentos de Mãe 

Beata e Encruzilhada das Águas: A Vida de Mãe Beata de Yemonjá (2015), que conta a 

história de vida de Beata desde o Recôncavo Baiano até o Rio de Janeiro onde espalhou 

sua luta por dignidade pelo seu povo e sua cultura pelo mundo.  

             
Minha mãe deixou solidificado em todos nós o seu legado, e queremos 
manter acesa a sua chama dentro de cada pessoa que acredita na luta por 
dias melhores para a sociedade (Adailton Moreira Costa, sociólogo e 
filho de Mãe Beata em evento de homenagem a escritora na Prefeitura de 
Nova Iguaçu, 2017)  
 

                Para Costa, Mãe Beata era o Candomblé como um todo, porque, segundo ele, 

quando uma mulher ou um homem de terreiro recebe um prêmio, esse prêmio representa 

toda a sua comunidade, todos os saberes, que podem ser ancestral e também moderno, 

que a essência do Candomblé continua dialogando com a contemporaneidade, 

participando de todas as ações. 

 
A sabedoria dela foi ímpar, e o mais interessante é que minha mãe não 
fez transição, ela cunhou dentro de nós continuidade. Ela se mantém 
eterna no que ela plantou em nós. Então, a dor da perda, ela é presente, 
sentimos todos os dias, mas sentimentos muito orgulho pela sabedoria 
que é preparar a comunidade dela, não para ela, mas para o mundo, que a 

78 



 

ida dela ao rio buscar peixe, eu sempre digo que minha mãe foi ao rio 
buscar peixe e se encontrou com sua mãe Iemanjá, e está lá, mas deixou 
em nós um cesto cheiro de peixe para que a gente continue aplicando 
nossa fome de luta pelos direitos humanos (Idem). 
 

             Mãe Beata de Iemanjá faleceu em Nova Iguaçu-RJ, no dia 27 de maio de 2017 

aos 86 anos. No dia 7 de junho, a Assembleia Legislativa do Rio de Janeiro entregou a 

Medalha Tiradentes, em homenagem póstuma, à Mãe Beata. Uma iniciativa do então 

deputado Marcelo Freixo, foi entregue aos filhos da mãe de santo. Para Freixo, Mãe 

Beata é uma figura de resistência, simboliza uma fé perseguida historicamente, mas 

também representa a esperança, "lutou contra o racismo, a homofobia e o machismo. 

Esse foi o dia mais bonito que já presenciei no Parlamento". O governador decretou luto 

oficial de três dias no estado pela morte dela, na ocasião.  

 
Quando minha mãe recebia um prêmio, sempre dizia que não era só dela, 
mas de todas as mães que choravam. Ela falava que era uma homenagem 
a todos os povos africanos que lutaram pela Igualdade e contra o 
racismo. Tenho certeza de que ela está aqui agradecendo a todos nós 
(Doya Moreira,  filha de Mãe Beata, 2017 - Nova Iguaçu.rj.gov.br).  
 

            No dia 23 de novembro, a Assembleia Legislativa do Estado do Rio de Janeiro, 

aprovou o projeto de criação do "Observatório Mãe Beata de Iemanjá Sobre o Racismo 

Religioso", que tem como objetivo coletar, ordenar e analisar dados sobre violência 

praticada ou tentada contra grupos e terreiros de religiões de matriz Africana. Uma 

proposta do projeto de Lei 5.105/21, de autoria da deputada Renata Souza. Para a 

deputada, Mãe Beata de Iemanjá foi uma incansável lutadora no combate ao preconceito 

racial e ao racismo religioso,  que criar um observatório com o seu nome é uma forma de 

reconhecimento de sua luta, e ao mesmo tempo, dá continuidade do "seu legado ancestral 

de luta pela liberdade de culto e promoção de políticas que visem a erradicar essa cruel 

forma de preconceito" (2021). 

 
Nós não morremos. Há uma continuidade de outra vida mais plena, com 
mais sabor, com mais serenidade. Nós somos como um vidro de perfume. 
Se uma grande essência cair, se quebrar, fica aquele aroma delicioso, de 
capim, de rosa, sem você saber... Nós somos espíritos, somos os eguns, 

79 



 

porque os nossos antepassados estão ali conosco" (Mãe Beata de 
Iemanjá, 2018, criola.org.br). 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

80 



 

Considerações Finais  

 

         A literatura negra tem importância histórica e cultural no Brasil. No século XX 

passou a ser vista como forma de resistência, afirmação de identidade e combate ao 

racismo. É na luta contra a discriminação racial, na valorização da cultura afro-brasileira, 

na desconstrução de estereótipos e preconceitos que a literatura negra tem um papel 

essencial. Como bem disse o pesquisador Natanael Vieira, escritoras negras e escritores 

negros rompendo com as narrativas hegemônicas, trazendo experiências, memórias e 

identidades da comunidade negra, suas lutas e conquistas. 

         A luta é pela representatividade e visibilidade, enfrentando desafios como a 

desigualdade na distribuição de recursos e apoio editorial para escritoras e escritores 

negras e negros. Isso porque é necessário aumentar a presença dessas escritoras e 

escritores nas escolas, nas bibliotecas e, assim, garantir que seus livros sejam lidos por 

um público maior. 

         A literatura negra é considerada uma contranarrativa. Como diz Evaristo, é uma 

narrativa contra-hegemônica que desautoriza o discurso da democracia racial brasileira. É 

preciso um processo de desconstrução da imagem da negra e do negro na forma como ela 

é transmitida pela literatura brasileira e contestar o jeito de como se escreve a história do 

Brasil. 

         Quando Carolina Maria de Jesus diz: "sim eu escrevo. Na minha opinião, escreve 

quem quer", tem realmente um significado de transformação na totalidade da arte das 

letras brasileiras, como analisou a professora Fernanda Miranda. A invisibilidade da obra 

de Carolina mostra o privilégio sempre reservado a alguns homens brancos, pertencentes 

à elite econômica. Miranda teve o talento e a sensibilidade de perceber e nos dizer isso. 

São duas mulheres com níveis de escolaridade diferentes, mas na minha opinião, se 

entenderam muito bem. 

         A Baixada Fluminense é um lugar de cultura identificada com a cultura negra. Uma 

cultura que começou no Brasil colônia. Graças as rebeldias de negras e negros, não 

aceitando a escravidão vieram parar na Baixada, formando os Quilombos e Mocambos. 

Os caminhos de resistência das mulheres negras nessa região nos lembra a organização 

social dos Quilombos, no enfrentamento a violência e ressignificando as vivências 

81 



 

africanas. A produção cultural expressa a diversidade e ao mesmo tempo a resistência do 

povo negro. 

         Com o objetivo de identificar as diferentes formas de atuação das escritoras negras 

da Baixada Fluminense que contribuem para visibilizar suas escritas, a pesquisa procurou 

compreender as estratégias de ações alternativas que cada uma utiliza com o intuito de 

divulgar e até mesmo publicar suas produções. Em vista disso, a pesquisa adotou uma 

perspectiva qualitativa, pois a ideia é descobrir como elas atuam. Foram então 

selecionadas três escritoras considerando alguns critérios, dando relevância ao que se 

refere às formas diferenciadas de atuação (profissional, ativismo e militância). 

Analisamos registros biográficos e autorais, e acompanhamos as participações das 

escritoras em eventos, documentários, entrevistas, debates e rodas de conversas online. 

          É uma grande responsabilidade pesquisar sobre literatura negra feminina. Dela 

fazem parte mulheres que escrevem vivências, é a "escrevivência", termo muito bem 

apropriado, criado pela escritora Conceição Evaristo. São vidas expressando experiências 

próprias a partir de realidades às vezes diferentes, mas que têm em comum a resistência, 

a luta contra o racismo e a escolha de utilizarem o talento de produzir literatura para 

colaborar na transformação social. 

            Pesquisar escritoras negras da Baixada Fluminense e com o objetivo de identificar 

como elas contribuem na luta contra o racismo, tornou-se uma tarefa interessante. Mesmo 

tendo oportunidades de conhecer o trabalho delas por conta de atuações em movimentos 

sociais e partido político, tê-las como objeto de estudo, deu-me a oportunidade de obter 

informações específicas de cada uma delas sobre gêneros literários (poesia, ensaio, conto, 

artigo), formas de atuação e diversidades de espaços físicos, e a partir de quais memórias 

e realidades são produzidas suas obras literárias.  

               Duas das três protagonistas que referenciam a pesquisa, Dóris Barros e Dayse 

Marcello, já me eram familiares, por serem dos municípios de Mesquita e Nova Iguaçu, 

respectivamente, e por já terem participado de eventos culturais e políticos nos quais 

estive presente, mas sem maiores aproximações. Quanto à Mãe Beata de Iemanjá, por 

conta da sua atuação destacada, com repercussão em algumas mídias, muitas informações 

já me eram conhecidas. Três mulheres negras que bem representam a realidade da 

Baixada Fluminense, migrantes ou filhas de migrantes, com pouca escolaridade ou 

82 



 

estudou um pouco mais com muita dificuldade, mãe solteira, que vai à luta pelos filhos 

biológicos, e no caso delas, por todos os filhos da Baixada. 

                As respostas à pergunta de que formas são travadas suas lutas contra o racismo, 

estão nos espaços de atuação do cotidiano. No trabalho escolar, no terreiro de 

Candomblé, no consultório de psicologia, nos debates sobre direitos humanos, tolerância 

religiosa, sobre a aplicação da Lei que garante o ensino de história e cultura africana e 

afro-brasileira nos currículos das escolas, etc. Como já foi dito aqui, é importante 

entender que o racismo só será superado no combate a sua naturalização que se faz 

presente no cotidiano, e pode acontecer de várias maneiras, na resistência da juventude, 

na valorização da nossa cultura, nas práticas religiosas, nas experiências das mulheres, na 

prática da oralidade, nas produções literárias das escritoras negras da Baixada 

Fluminense. 

         A análise proporcionou entendimentos sobre as estratégias de ações dessas 

escritoras, levando em conta a realidade local. Numa região periférica, com a marca da 

desigualdade social, com desafios como acesso à saúde, à educação, e também o 

reconhecimento da sociedade de sua rica diversidade cultural, essas mulheres, além do 

talento para a produção literária, exercem funções diversificadas. Através dos espaços de 

atuação profissional, ativismo e militância, elas realizam a divulgação da literatura negra 

e promovem discussões temáticas sobre negritude possibilitando a contação de outras 

histórias. Dayse Marcello, Dóris Barros e Mãe Beata de Iemanjá, representam as 

mulheres negras da Baixada Fluminense e suas histórias de vida, existência e 

persistência, contra o silenciamento e criando formas de dar visibilidade. 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

83 



 

REFERÊNCIAS  

 

alma 

preta.cm.br/sessão/cultura/cinco-mulheres-negras-do-rap-da-baixada-fluminense-para-vo

ce-conhecer/, 2021. 

 

ALMEIDA, Luciene Araújo de; OLIVEIRA, Maria Alves.  Trabalho: A Literatura 

Feminina Afrocentrada e o Seu Papel de (Re) Significação do Sujeito Feminino 

Subalterno Negro,  2o21. 

 
"A Boca do Mundo - Exu no Candomblé", documentário.     2012. 

 
.BARROS, Dóris. Ensaio: Teias da Memória e Fios da História: laços e entrelaços. 

Secretaria de Políticas para as Mulheres. Prêmio Mulheres Negras Contam Sua História, 

Brasília, 2012. 

 
BARROS, Dóris. Educação profissional e busca por "ser mais": mulheres negras e suas 

vozes apontando caminhos. 2⁰ Coletânea Nacional - Histórias que merecem ser contadas. 

Sapucaia do Sul, v.7, N.1, 2020. 

 
BARROS, Dóris. Escritas de Carolina Maria de Jesus e Formação de Professores (as): a 

emergência de narrativas insurgentes. 21 Dias de Ativismo Contra o Racismo. 1ed. Rio 

de Janeiro: Selo Novo, v.1, p. 193-210, 2018. 

 

bbm.usp.br/pt-br/outros-eventos - Cadernos Negros, 2024. 

 

brasilescola.uol.com.br - Literatura negra. 

 

agenciabrasil.ebc.com.br/economia/notícia/2023-04/baixada-fluminense-tem-historia-de-

mobilizacao-afirma-ativista, 2023. 

 

84 

http://preta.cm.br/sess%C3%A3o/cultura/cinco-mulheres-negras-do-rap-da-baixada-fluminense-para-voce-conhecer/
http://preta.cm.br/sess%C3%A3o/cultura/cinco-mulheres-negras-do-rap-da-baixada-fluminense-para-voce-conhecer/
http://bbm.usp.br/pt-br/outros-eventos
http://agenciabrasil.ebc.com.br/economia


 

CALMON, Elisa. Mãe Beata de Iemanjá Recebe Homenagem Póstuma na ALERJ. 

https://www.alerj.rj.gov.br/ - Rio de Janeiro, 2017. 

 
Canal de YouTube, Iaras e Pagus. Mulheres Negras e a Literatura, 2021. 

 
CAPUTO, Stela Guedes; PASSOS, Mailsa. Artigo: Cultura e Conhecimento em terreiros 

de Candomblé: lendo e conversando com Mãe Beata de Yemonjá. 

www.curriculosemfronteiras.org, Rio de Janeiro, 2007. 

 

CARGNELUTTI, Camila Marchezan. A construção de um espaço literário para vozes 

afro-brasileiras: Terra Negra, de Cristiane Sobral, e a editora Malê. 

researchgate.net/publication, 2020. 

 

CASTRO, Lúcia Maria Xavier. Mulher Negra: sua situação na sociedade. Rio de Janeiro, 

Cadernos CEAP, 1999. 

 
Canal de YouTube, com turbante, Alessandra Gama  
comenta sobre o livro Caroço de Dendê, obra de Mãe Beata. 2016. 

 
Canal de YouTube, SeeducRJ. Live - A Cultura e a Cultura Negra da Baixada 

Fluminense. 2021. 

 
Canal de YouTube, Liquens. Mesa Redonda - Direitos Humanos e Educação,  2021. 

 
Canal de YouTube, Editora Telha. Live: Ventre Livre, 2021. 

 
Canal de YouTube, Sororidade. 10° Encontro Virtual das Escritoras da Coletânea 

Mulheres Maravilhosas, V.2. 2021. 

 
Canal de Youtube, TEDx Talks. O racismo, quando não nos mata, nos torna inseguras, 

2017. 

 

85 

https://www.alerj.rj.gov.br/
http://www.curriculosemfronteiras.org
http://researchgate.net/publication


 

CARNEIRO, Sueli. Antigo: Enegrecer o Feminismo: a situação da mulher negra na 

América Latina a partir de uma perspectiva de gênero.  

 
.COSTA, Renilda Aparecida. Artigo: A Construção da Identidade Nacional Brasileira e 

as Religiões de Matriz Africana: Implicações no processo de constituição da Identidade 

étnico-racial dos negros no Brasil. 2014. 

 
.COSTA, Vanessa. Matéria: A ALERJ aprova criação do Observatório Sobre Racismo 

"Mãe Beata de Iemanjá". diariodorio.com, Rio de Janeiro, 2021. 

 
criola.org.br/ - Artigo: Mãe Beata de Iemanjá e a fé que nos move. 2018. 

 
Cultne Acervo - Yalorixá Mãe Beata - Candomblé, 2012. 

diplomatique.org.br - Racismo e violência letal do Estado: um olhar a partir da Baixada 

Fluminense, 2021. 

 

diplomatique.org.br/racismo-e-violencia-letal-do-estado-um-olhar-a-partir-da-baixada-flu

minense/, 2021. 

 
dmjracial.com/ - Matéria: Mãe Beata de Iemanjá: Memórias e Resistências na Baixada 

Fluminense, 2020. 

 

dmjracial.com - Hidra Iguaçuana: Um passado de lutas e resistências na Baixada 

Fluminense, 2020. 

 

dmjracial.com - Mulheres Negras Movimentando a Baixada - Uma Entrevista com 

Fátima Monteiro, 2020. 

 
"Encruzilhada das Águas" A vida de Mãe Beata de Iemanjá, documentário. 

 

escrevendoofuturo.org.br/blog/literatura-em-movimento - Cuti - por uma literatura 

negro-brasileira. 

 

86 

http://diplomatique.org.br/racismo
http://escrevendoofuturo.org.br/blog/literatura


 

esperançagarcia.org.br - Esperança Garcia, 2019. 

 
.EVARISTO, Conceição. Literatura Negra. Rio de Janeiro: CEAP, 2007. (Cadernos 

CEAP). 

 
.EVARISTO, Conceição. Artigo: Literatura Negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. 

SCRIPTA, Belo Horizonte, 2009. 

 
.EVARISTO, Conceição; FELISBERTO, Fernanda. Literatura Afro-brasileira. Conexão 

Futura - entrevista no Canal Cultura. 2015. 

 
EXPORELIGIÃO - Entrevista com Mãe Beata de Iemanjá, 2013. 

 
entidades.blogspot.com - África Brasil Identidades Positivas. Matéria: "Eu Verso 

Buakamukua" Um resgate dos diferentes falares africanos no Brasil. 2015. 

 
extra.globo.com. Terreiro de Mãe Beata de Iemanjá, na Baixada Fluminense, vira 

Patrimônio Cultural, 2015. 

 

Freire, Paulo. Conscientização: Teoria e Prática da Libertação. Ed. Cortez e Moraes 

LTDA, São Paulo, 1979. 

 
.GARBIM, Juliana Franco Alves. Dissertação: A voz de Mãe Beata de Yemonjá em 

Perspectiva: o (não) lugar das poéticas orais afro-brasileiras no mercado editorial. Unesp, 

2019. 

 
geledes.org.br/. Matéria: Mãe Beata de Yemonjá - guia, cidadã, guerreira. Por Haroldo 

Costa, 2017. 

 

gentejovemeducacional.com.br - PROFª. Ana Paula dos Santos Monteiro, 2025. 

 
g1.globo.com/distrito-federal - 'A cada 23 minutos, um jovem negro morre no Brasil', diz 

ONU ao lançar campanha contra violência, 2017. 

87 



 

 
g1.globo.com/rio-de-janeiro - Matéria: Religiosa e ativista dos direitos humanos, Mãe 

Beata de Iemanjá morre em Nova Iguaçu aos 86 anos. RJ, 2017. 

 

hooks, Bell. Intelectuais Negras. Revista Estudo Feminista, v.3, 1995. 

 
istoe.com.br/ - Matéria: 'Somos como perfume', diz Mãe Beata de Iemanjá à AFP, dias 

antes de morrer. 2017. 

 
.LAURENTINO, Eliana. Artigo: Cultura Afro-brasileira na Baixada Fluminense: 

pesquisa e ensino. www.e-publicacoes.uerj.br - Periferia: Educação, Cultura e 

Comunicação. Rio de Janeiro, 2014. 

 
.LAURENTINO, Eliana. Artigo: Trajetória de uma historiografia: memória e cultura 

afro-brasileira na Baixada Fluminense. www.snh2015.anpuh.org - XXVIII Simpósio 

Nacional de História, Santa Catarina, 2015.  

 
.LEMOS, Vilma. Artigo: Memórias e Identidades em Narrativas Orais de Mulheres 

Domésticas Negras: análise de histórias de vida. seer.uscs.edu.br - Comunicação & 

Inovação, PPGCOM/USCS. São Paulo, 2015. 

 
letras.ufmg.br/literafro - Matéria: Mãe Beata de Yemonjá: dados biográficos, Minas 

Gerais, 2018. 

 

letras.ufmg.br/literafro - Lu Ain-Zaila, 2020. 

 

Página de Facebook: LiteraCaxias. Inez de Paula, 2019. 

 
.LUDEMIR, Julio. Carolinas: a nova geração de escritoras negras brasileiras. Rio de 

Janeiro: Baza: Flup, 2021. 

 
.MARCELLO, Dayse. Eu Verso Buakamukua. São Paulo: ALL Print Editora, 2013. 

 

88 

http://www.e-publicacoes.uerj.br
http://www.snh2015.anpuh.org
http://letras.ufmg.br/literafro


 

MARCELLO, DAYSE. Precisamos ser aprendizes de nossas próprias criações. 

https://cultura alternativa.com.br/, 2021. 

 

MARCELLO, Deyse. De Maria Bonita a Maria da Penha: desventuras de Marias Brasil.  

Rio de Janeiro, Ed. Telha, 2021. 

 
.MACIEL, Maria Cristina. Artigo: Literatura: a voz da escritora negra. seer.ufms.br - I 

Simpósio de Crítica Literária Dialética (UnB), 2020. 

 
MACIEL, Maria Cristina. Artigo: A Voz da Escritora Negra. Papéis: Revista do 

Programa de Pós-Graduação em Estudos de Linguagens - UFMS, 2017. 

 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: Identidade nacional 

versus Identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019, (coleção cultura negra 

e identidade). 

 
https://www.novaiguaçu.rj.gov.br - A prefeitura de Nova Iguaçu faz homenagem à Mãe 

Beata de Iemanjá. Rio de Janeiro, 2017. 

 
.OLIVEIRA, Claudina. Escritas Iguaçuanas: publicações na cidade perfume. Nova 

Iguaçu-RJ, 2021. 

 
.PEREIRA, Amauri Mendes. Movimento Negro Brasileiro: motor e ponta-de-lança da 

luta contra o racismo. Rio de Janeiro: CEAP, 2007. (Cadernos CEAP). 

 

podcasts.apple.com/sk/podcast/1-minas-da-cultura - Escritoras negras na Baixada 

Fluminense, 2021. 

 
projetocolabora.com.br/ - Matéria: Povo de santo discute como sustentar o legado da 

Ialorixá feminista que combatia a intolerância, o racismo e a homofobia. 2017. 

 

radardefavela.com.br - O resgate da memória e a luta das mulheres negras no 

enfrentamento ao racismo estrutural na Baixada Fluminense, 2024. 

89 

https://cultura
http://podcasts.apple.com/sk/podcast/1-minas


 

 
.RIBEIRO, Djamila. Lugar de Fala. Rio de Janeiro; Pólen, 2019. 

 
.RODRIGUES. Jéssica. Artigo: Rosa Parks: Mulher negra símbolo da luta contra o 

racismo. pt.org.br - Redação da Secretaria Nacional de Mulheres do PT, 2018. 

 
.SAMPAIO, André. Tradição Oral - Contos de Mãe Beata de Yemonjá: tradição oral no 

candomblé. www.africaeafricanidades.com, 2008. 

 

SAMPAIO, André. Angola e Brasil: literaturas em diálogo. Revista Crioula n°6, 2009. 

 
.SANTOS, Arlisson da Silva; ALVES, Alessandro Cavassin. Cultura e Religião na 

Construção da Identidade Afrodescendente. Helleniká - Revista Cultural, Curitiba, 2019. 

 
SANTIAGO,  Ana Rita. Vozes Literárias de Escritoras Negras. Editora UFRB, Cruz das 

Almas, BA, 2012. 

 
.SILVA, Assunção de Maria Sousa e. Literatura Afro-brasileira. Por dentro do caroço de 

dendê: a sabedoria dos terreiros de Mãe Beata de Yemonjá. 

www.africaeafricanidades.com, 2010. 

 
.SILVA, Conceição Campos da. Trabalho: A Representação do Feminino Negro no 

Romance Ponciá Vicêncio, Serra Talhada, PE, 2018. 

 

SILVA, Fernanda Oliveira. Protagonismos Em Torno da Obra Diário de Bordo do 

Almirante Negro, de Elisabete Nascimento. Revista Crioula - n°25, 2020. 

 
.soscorpo.org/ - Blog Luta Feminista. Matéria sobre Mãe Beata de Iemanjá: Yalorixá, 

escritora, atriz, costureira, defensora dos direitos humanos, presidente de honra do Criola. 

2017. 

 
.SOUSA, Fabiana dos Santos. Artigo: Literatura Afro-Feminina Brasileira: uma forma de 

combate ao silenciamento e ao racismo. dialnet.unirioja.es, 2019. 

90 

http://www.africaeafricanidades.com
http://www.africaeafricanidades.com


 

 
.SOUSA, Douglas Rodrigues de. A Mulher Negra no Contexto da Literatura 

Afro-brasileira: a escrita de si e a reinvenção do sujeito negro. Grau Zero - Revista de 

Crítica Cultural, v.3, n°1, 2015. 

 
SOUSA, Douglas Rodrigues de. "Sou negra, ponto final":  a construção identitária negra 

feminina na poesia de Alzira Rufino. Revista Eixo, 2014. 

 
.TOBALDINI, Renata Teixeira de Castro; SEGATO, Maiara Cristina. A Identidade 

Cultural e Social da Mulher Negra em Quarto de Despejo. Revista Fórum Identidades, 

Sergipe, 2019. 

 

. TOLEDO, Christiane Vieira Soares. Artigo: Carolina Maria de Jesus: a escrita de si. 

Letrônica, Rio Grande do Sul, 2010. 

 

VIEIRA, Natanael. A Importância da Literatura Negra Brasileira Como 

Representatividade de Vozes que Formaram o Brasil. Conedu, 2023. 

 
vivario.org.br/ - Matéria: Mãe Beata de Iemanjá morre aos 86 anos, 2017. 

 

wikifavela.com.br - Fórum Grita Baixada e a luta por justiça racial na Baixada 

Fluminense, 2025. 

 
Wikipedia - pt.m.wikipedia.org/ - Mãe Beata de Iemanjá. 

 

Wikipedia - pt.mwikipedia.org/wiki/Yasmin-Thayna, 2021. 

 

ZIN, Rafael Balseiro. Literatura e Afrodescendência no Brasil: Condições e 

Possibilidades de Emergência de um Novo Campo de Estudos. Cadernos Semanal 

Digital, n° 29, 2                                                      

91 

http://pt.mwikipedia.org/wiki/Yasmin-Thayna

	069eb1dd3c3373070c5da2a57d32e0e5c70cedb5a46049c824e520ce8733927a.pdf
	Texto Dissertação UFRRJ_Maria do Carmo_2025.docx
	38f2469f5c898ff81b8a247e6f1308545ebe43a8ff7b3a8dfd57201aba7b1151.pdf
	sipac.ufrrj.br_sipac_protocolo_document...izacao.jsf_imprimir=true&idDoc=1806738
	Texto Dissertação UFRRJ_Maria do Carmo_2025.docx

	Texto Dissertação UFRRJ_Maria do Carmo_2025.docx

