UFRRJ
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

DISSERTACAO

O CORPO COMO VONTADE DE PODER EM ASSIM FALOU ZARATUSTRA

VANESSA PEREIRA DIAS

2024



pL RUR4
OQ,?‘ L OO

&

Q?_RS‘DADE
o

7

Wyr3q O

Z
1,
7 UFRR]J

UFRRJ
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

O CORPO COMO VONTADE DE PODER EM ASSIM FALOU ZARATUSTRA

VANESSA PEREIRA DIAS

Sob a orientacéo do Professor
Danilo Bilate de Carvalho

Dissertacdo submetida como requisito parcial
para a obtencdo do grau de Mestra em
Filosofia, no curso de Pds-Graduacdo em
Filosofia, Area de concentracio em Filosofia.

Seropédica, RJ
Junho de 2024



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro
Biblioteca Central / Se¢céo de Processamento Téchico

Ficha catalografica elaborada
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

D196¢

Di as, Vanessa Pereira, 1999-
O corpo conpb vontade de poder em Assim fal ou
Zaratustra / Vanessa Pereira Dias. - Petropolis, 2024.
76 f.

Oientador: Danilo Bilate. Di ssertacdo(Mestrado).
-- Uni versi dade Federal Rural do Rio de Janeiro,
Programa de Pés-G aduacdo em Fil osofia, 2024.

1. Corpo. 2. Vida. 3. Zaratustra. 4. Vontade de
Poder. 1. Bilate, Danilo, 1983-, orient. Il
Uni ver si dade Federal Rural do Ri o de Janeiro.
Prograna de Pés-G aduacdo em Filosofia Ill. Titulo.




UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA — PPGFIL

VANESSA PEREIRA DIAS

Dissertagdo submetida ao corpo docente do Programa de pds-graduagdo em Filosofia da
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro como parte dos requisitos necessarios a
obtencao do titulo de Mestra em Filosofia.

DISSERTACAO APROVADA EM 25/06/2024

Prof. Dr. Danilo Bilate de Carvalho — UFRRJ (Orientador)

Prof. Dr. Affonso Henrique Vieira da Costa — UFRRJ

Prof. Dr. Tiago Mota da Silva Barros — IFRJ



MINISTERIO DA EDUCAGAO
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO

SISTEMA INTEGRADO DE PATRIMONIO, ADMINISTRACAO E FOLHA DE ASSINATURAS

CONTRATOS
UFRR]
ATA DE DEFESA DE TESE N°161/2024 - DeptFI1LO (12.28.01.00.00.00.85)
(N° do Protocolo: NAO PROTOCOLADO)
(Assinado digitalmente em 10/07/2024 17:10) (Assinado digitalmente em 10/07/2024 16:05)
AFFONSO HENRIQUE VIEIRA DA COSTA DANILO BILATE DE CARVALHO
PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR
DeptES (12.28.01.00.00.86) DeptFILO (12.28.01.00.00.00.85)
Matricula: ###793#0 Matricula: ###393#8

(Assinado digitalmente em 10/07/2024 16:27 )
TIAGO MOTA DA SLVA BARROS
ASSINANTE EXTERNO
CPF: #4444 287-##

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/documentos/ informando seu nimero: 161, ano: 2024, tipo:
ATA DE DEFESA DE TESE, data de emissdo: 10/07/2024 e o codigo de verificagdo: c82855a641




Ao Pedro Benjamim Garcia



AGRADECIMENTOS

Ao meu orientador, o Professor Dr. Danilo Bilate, obrigada pela leitura sempre atenciosa

e cuidadosa deste trabalho; pelo incentivo e pela paciéncia.

Ao Professor Dr. Tiago Mota da Silva Barros, agradeco pela participacdo na banca de
Qualificacdo, por ter trazido inGmeras questdes e sugestdes que ajudaram a enriquecer o texto.

Agradeco, igualmente, o seu retorno na banca de defesa.

Ao Professor Dr. Affonso Henrique Vieira da Costa, agradeco também o seu retorno na
banca de defesa e a participacdo generosa e estimulante na banca de Qualificacdo. Quero
agradecé-lo, em particular, por ter me concedido a oportunidade de participar de seu Grupo de
Estudos sobre Nietzsche, realizado em conjunto com o professor Gilvan Fogel. Dedico, assim,
grande parte deste trabalho a esse grupo, que me abriu os sentidos “para a eterna novidade do
Mundo”.

Agradeco ao PPGFIL-UFRRJ pela acolhida durante o mestrado, em especial, aos

professores e colegas com os quais tive a oportunidade de conhecer e dialogar junto.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenacao de
Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior — Brasil (CAPES) —
Cadigo de financiamento 001

This study was financed in part by the Coordenacdo de
Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior — Brasil — (CAPES)
— Finance Code 001



Vivem em nos inlmeros;

Se penso ou sinto, ignoro
Quem € que pensa ou sente.
Sou somente o lugar

Onde se sente ou pensa.

Tenho mais almas que uma.
Ha mais eus do que eu mesmo.
Existo todavia

Indiferente a todos.

Faco-os calar: eu falo.

Os impulsos cruzados

Do que sinto ou ndo sinto
Disputam em quem sou.
Ignoro-os. Nada ditam

A guem me sei: eu ‘screvo.

(“Vivem em noés inumeros” — Odes de
Ricardo Reis)



DIAS, Vanessa Pereira. O corpo como vontade de poder em Assim falou Zaratustra. 2024,
76p. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia). Programa de Pds-Graduagdo em Filosofia,
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2024.

RESUMO

O objetivo geral desta dissertacdo é fornecer uma leitura do corpo a partir da obra Assim falou
Zaratustra, de modo a poder conduzi-lo & doutrina da vontade de poder em Nietzsche. Em
decorréncia do diagndstico feito por Zaratustra acerca de um adoecimento do corpo,
analisaremos, na primeira parte de nosso trabalho, os aspectos que nos levam a compreender
esse quadro como sendo fruto de um esgotamento da vontade e de um declinio das forcas
criativas. Visamos, dessa forma, trazer a luz a questdo do corpo articulada com a problematica
do niilismo, de maneira que possamos seguir as marcas, 0s desgastes e 0s desvios que
possibilitaram a Nietzsche pensar no corpo subjugado e arruinado pelos dualismos da
metafisica, assim como permitiram a ele, fundamentalmente, tomar o corpo como peca-chave
na compreensdo da experiéncia da décadence no pensamento filoséfico. A contrapartida de toda
essa investigacdo sera oferecida na segunda parte deste trabalho, a partir do discurso de
Zaratustra aos desprezadores do corpo, momento propicio em que O COrpo aparecera na
perspectiva de um pathos, ou seja, como um campo de relacdo afetiva que se estabelece em
funcdo de uma multiplicidade de forgas. Pretendemos, em Gltima analise, recuperar o sentido
da experiéncia do corpo como vida. Tal experiéncia nos guiara, assim, a pensar na vida mesma
ndo mais a partir de uma determinacdo subjetivista, atravessada pela primazia de uma alma ou
pela autonomia ilusdria de um sujeito. Nossa tentativa serd a de recuperar, portanto, a
experiéncia do corpo como vida que se manifesta e se intensifica na medida em que é

determinada a todo instante pelo carater perspectivistico da vontade de poder.

Palavras-chave: Corpo, Vida, Zaratustra, Vontade de Poder.



DIAS, Vanessa Pereira. The body as will to power in Thus spoke Zarathustra. 2024. 76p.
Dissertation (Master of Philosophy). Programa de Pds-Graduagdo em Filosofia, Universidade
Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2024.

ABSTRACT

The general aim of this dissertation is to provide a reading of the body based on the work Thus
spoke Zarathustra, in order to lead it to Nietzsche's doctrine of the will to power. As a result of
Zarathustra's diagnosis of a sickening body, we will analyze, in the first part of our work, the
aspects that lead us to understand this situation as being the result of an exhaustion of the will
and a decline in creative forces. In this way, we aim to bring to light the question of the body
in conjunction with the problem of nihilism, so that we can follow the marks, the wear and the
detours that enabled Nietzsche to think about the body subjugated and ruined by the dualisms
of metaphysics, as well as allowing him, fundamentally, to take the body as a key piece in
understanding the experience of décadence in philosophical thought. The counterpart to all this
research will be offered in the second part of this work, starting with Zarathustra's speech to the
despisers of the body, at which point the body will appear from the perspective of a pathos, in
other words, as a field of affective relationships that is established according to a multiplicity
of forces. Ultimately, we want to recover the meaning of the experience of the body as life. This
experience will thus guide us to think of life itself no longer from a subjectivist determination,
crossed by the primacy of a soul or the illusory autonomy of a subject. Our attempt will
therefore be to recover the experience of the body as life, which manifests itself and intensifies
to the extent that it is determined at every moment by the perspectival character of the will to

power.

Keywords: Body, Life, Zarathustra, Will to Power.



SIGLAS DAS OBRAS CITADAS DE NIETZSCHE E SISTEMA DE NOTACAO
BIBLIOGRAFICA

Para a referéncia as obras de Nietzsche, adotamos as siglas que podem ser consultadas
na lista abaixo, as quais foram utilizadas, ao longo do texto, no seguinte formato: “Sigla da
obra, Nome da Secdo ou Capitulo (quando houver), Nimero da Secdo ou Capitulo (quando

houver), Numero do paragrafo/aforismo (quando houver)”.

NT — O Nascimento da Tragédia

FT — A filosofia na época tragica dos gregos
HHI — Humano, demasiado humano — vol. 1
A — Aurora

GC — A Gaia Ciéncia

ZA — Assim falou Zaratustra

BM — Além do Bem e do Mal

GM - Genealogia da Moral

CI — Crepusculo dos idolos

EH — Ecce Homo

FP — Fragmentos Postumos

Para todas as obras que ndo sdo da autoria de Nietzsche, optamos por referencia-las em
notas de rodapé. Elas seguem o seguinte formato de referéncia: “Nome do autor, Titulo da obra,

Numero da pagina”.



SUMARIO

INTRODUGAO......co.ooeoeeeeeeeeeeeeeeeeeee ettt ee e 10
I. O CORPO SOB A PERSPECTIVA DE UMA TRANSVALORACAO DE TODOS OS
VALORES. ... ettt ettt b e e h e sb e ebe bbbt e s bt e bt e eb e b e b et bbb en b e e e e e e 15
1.1 O diagnostico de adoecimento do corpo na se¢do “Dos Trasmundanos” ..........cccceceveernenne. 20

1.2 A unido entre o corpo, a vida e a terra: a proposta de criagdo de novos valores ................... 25

I1. O DISCURSO DE ZARATUSTRA AOS DESPREZADORES DO CORPO ..........cccveeennee 30
2.1 A grande razd0 COmMO UM NOVO PATACIGIMA. ......ccueeiiririieiieiiiaiiesie et 31

2.2 O corpo como uma MUILIPHCIAATE ........ooivieiiiiiiieie e 36
2.2.1 AS TOIGAS. .. ettt 37

2.2.2 OS iMPUISOS € 0S GFELOS ......evviiiieiie ittt 44

2.3 A vontade de poder como a forma primitiva de afeto...........ccccevviiiiiiiiiiiienc e 49

2.4 Soberania e sabedoria do SEIDST ...........ccoiiiiiiiii 58
2.4.1 O Si-mesmo como instancia atras dos pensamentos e dos sentimentos ....................... 58

2.4.2 Aarticulacdo entre 0 EU € 0 SI-MESMO......ccoiiieiiiieiiee e sa e 60

2.5 Solidao e autossuperacdo: a vontade de poder como criacao para além de Si...........cceeunee. 65
CONCLUSAOD. ... oottt 71

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ........ooiiieeiieeieeeteee et 73



10

INTRODUCAO

H& uma diversidade de caminhos que atravessam o pensamento de Nietzsche. Se aqui
optamos por perseguir a tematica do corpo, em um primeiro momento, é preciso levar em conta
um vasto projeto que visa desconstruir aqueles valores que ora rechacam o corpo a favor da
existéncia de uma alma eterna e imutavel, ora o reduz a uma realidade meramente materialista.
Do pensamento antigo ao pensamento moderno, sem deixar escapar as crengas engendradas
pela visdo judaico-cristd, o que esta posto como ponto critico séo aquelas classicas dicotomias,
que sempre pretenderam estabelecer uma oposicao entre o sensivel e o suprassensivel, e, em
maior grau, a distinguir corpo e alma. Ao tomar como perspectiva a tradi¢ao filosofica, aquilo
que Nietzsche nos sinaliza, sobretudo, € um processo de apagamento e adoecimento do corpo,
consequéncia da supervalorizacao de valores transcendentes.

Do mesmo ponto de vista em que se serve de tal diagnéstico, Nietzsche associa a criagcao
e a producdo desses valores o proprio corpo, perspectivado em seu estado de doenga. Em A
Gaia Ciéncia diz ter se perguntado, frequentemente, “se até hoje a filosofia, de um modo geral,
ndo teria sido apenas uma interpretacdo do corpo e uma ma-compreensao do corpo” (GC,
Prologo, 82). Por um lado, sua suspeita € a de que toda historia do pensamento, com seus juizos
e valores metafisicos, produziram-se como “‘sintomas do corpo”. Sintomas estes que, frutos de
uma ma-compreensao, por outro lado, levam o autor a levantar a hipotese de que “talvez os
pensadores doentes predominem na historia da filosofia”. Desta afirmagdo sobressai como
referéncia dois tipos de homens: em um, escreve, “sao as deficiéncias que filosofam”, em outro,
sdo “as riquezas e as forg¢as” (GC, Prologo, §2).

Ao tomarmos como ponto de partida esses modos de filosofar a partir das “deficiéncias”,
das “riquezas”, das “forcas”, ha de se ter em vista, em segundo plano, que Nietzsche entende o

corpo como uma pluralidade de afetos, impulsos e pensamentos.! Ao adotar esse pluralismo

! Cabe aqui elucidar, ja na introducdo, que Nietzsche dispde em seus textos de duas terminologias germanicas para
se referir ao substantivo “corpo”, so elas: Korper e Leib. Quanto ao primeiro vocabulo, sua derivacdo do latim
corpus alude, principalmente, & concepcéo cartesiana (SILVA, Leonardo. Kérper e Leib: a nocéo de corpo entre
a segunda e a terceira fase do pensamento nietzschiano, p. 48), notadamente aquele dualismo psicofisico que
pretendeu a separacdo entre uma res cogitans, tomada como principal atributo das substancias espirituais, e uma
res extensa, em que todo corpo era compreendido como pura matéria situada no espa¢o. Dai que seja comum a
utilizacdo de Korper para se referir ao corpo em sua dimenséo fisico-quimica, por vezes em seu funcionamento
restritamente organico. J4 a terminologia Leib, além de ser traduzida por “corpo”, encontra também respaldo para
tradugdes como “abdomen”; “ventre”. Importa ver, para além destas tiltimas derivagdes, que no caso de Nietzsche
0 substantivo servird para designar 0 corpo ndo apenas em seu estatuto biolégico, mas como unidade
fisiopsicoldgica — dai que seja uma pluralidade de forgas, de afetos, de impulsos, de sentimentos, de pensamentos.
O corpo (Leib) é entendido entdo como conjunto, ndo excluida a sua dimensdo fisico-quimica que o faz aparecer
como Kdrper, ele ¢ antes uma reunido entre “espirito-consciéncia-alma” (Ibidem, p. 49).



11

dentro de seu pensamento, privilegiando o corpo como a “realidade” mais imediata a qual
teriamos acesso, n0sso autor rejeita, portanto, o carater demasiadamente dualista da metafisica,
que podemos nos colocar a resumir da seguinte maneira: de um lado, compreende-se a realidade
como aparente, suscetivel a corrupc¢do do corpo, dos sentidos; do outro, supde-se um “mundo
ideal”, fonte de acesso a Verdade, a Perfeicdo, ao Bem.

Nietzsche constata que estes dualismos foram iniciados a partir de Platdo, cujo
pensamento ja havia se influenciado pela légica conceitual e pela racionalidade socraticas. No
fundo, o que ha de mais significativo na metafisica, para ele, é a pretensa crenca na existéncia
da verdade como valor superior. E se a verdade encontram-se associadas aquelas ideias de uma
esséncia permanente, de uma substancia imutavel, de uma identidade fixa, de um “logos”
transcendente, através dela também esté projetada a crenca de que este mundo sensivel, fruto
da apreensdo dos nossos sentidos, ndo induz a razéo a veracidade. Dai a necessidade de remeté-
la a um plano inteligivel, distante do plano sensivel, este ultimo considerado mutavel,
imperfeito, transitorio. Ai nasce, também, a necessidade dos dualismos, da oposicdo de valores
que se insurge como “a cren¢a fundamental dos metafisicos” (BM, Dos preconceitos dos
filosofos, 82). Para Giacoia, essa oposi¢do que configura a separagdo entre mundo sensivel e
mundo inteligivel corresponderd, no plano da existéncia humana, justamente a oposi¢céo entre
corpo e alma.?

Na contraméo da metafisica, ou se quisermos, desse dualismo metafisico, é que o corpo
surge para Nietzsche, por exceléncia, como uma unidade fisiopsicoldgica. Sua organizacao se
assemelharia, assim, mais a uma “estrutura social de muitas almas” (BM, Dos preconceitos dos
filosofos, §19). E, ultrapassada a analogia, ele pode ainda ser compreendido como “algo muito
mais superior, refinado, complexo, aperfeicoado e moral do que todas as associacBes e
comunidades humanas que conhecemos” (FP 7[133], Primavera-Verédo de 1883).

Tais afirmac6es, nesse contexto, ja nos oferecem pistas das inUmeras particularidades
com as quais teremos de lidar com Nietzsche: como genealogista, como psicdlogo, como

fisi6logo, como “médico da civilizagdo”. Da genealogia a doutrina da vontade de poder?, isto

2 GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Nietzsche: o humano como meméria e como promessa, p. 219.

% Lehren é o verbo alem&o que aqui utilizamos para a traducdo, em portugués, do substantivo “doutrina”. Apesar
dos significados probleméticos que essa palavra pode trazer, ndo objetivamos, com ela, fazer referéncia a um
conjunto de principios, leis ou crengas doutrinérias introduzidas por Nietzsche quando de sua concepcdo da
vontade de poder. Nossa escolha, ao utiliza-la em alguns momentos de nosso texto, se deve ao fato de que ela
responde ao sentido de “ensinamento”. Ela deve convergir, portanto, com a posi¢do segundo a qual Zaratustra
ocupa no texto de Nietzsche, justamente como aquele que se coloca no lugar de “ensinar algo”, de ser um “porta-
voz” — a exemplo do “Prélogo”, quando se coloca pela primeira vez diante da tentativa de ensinar o além-do-
homem (Ich lehre euch den Ubermenschen) (ZA, Prélogo, §3). Em Ultima instancia, quando nos referimos a
“doutrina da vontade de poder”, pretendemos trazer o termo Wille zur Macht para a primazia com a qual ele surge
pela primeira vez na se¢do “Das Mil Metas e Uma s6 Meta”, de Zaratustra. Conceitualmente mais aberto na se¢do



12

é, da noc¢do de valor a tentativa de constru¢do de uma cosmovisdo, entendemos que 0 corpo
aparece como pega-chave para a compreensao das criticas de Nietzsche ao caréater idealista da
tradicdo, bem como aos acontecimentos cientificos que ambientavam o século X1X, ao qual ele

estava inserido.

**k*k

No que nos toca quanto a escolha do Zaratustra, acreditamos que é precisamente e
essencialmente nesse livro que o corpo aparece como uma estimulante ligacéo entre a vida e a
obra do autor em questdo. Pretende-se afirmar com isso que, em Nietzsche, ha ndo sé um
pensamento que tenciona atribuir ao corpo uma nova posicéo dentro da tradicéo filosofica, tal
como viemos sugerindo até 0 momento, mas também um modo de se fazer filosofia a partir do
corpo, isto é, a partir de suas forcas, de seus impulsos.

Zaratustra é descrito como sendo fruto de uma inspiracéo* enquanto o autor caminhava
pelas margens do lago de Silvaplana, na Suica, e ali relata que foi tomado pelo pensamento do
Eterno Retorno (EH, Assim falou Zaratustra, §1), que viria a se tornar a concepgao fundamental
de sua obra.® Quase todas as partes que compdem o seu livro, Nietzsche também as descreve
como marcas de suas andancas: por montanhas, por cidades afora, pelos arredores dos lagos e
bosques. Se pudermos assumir ai uma metafora, digamos que o Zaratustra parece ter nascido
de suas pernas, da rigidez de seus mésculos.® Os momentos de alegria e satisfagdo mostravam

a plenitude com a qual Zaratustra era encontrado:

“Da superagdo de Si mesmo”, a vontade de poder remeterd a tendéncia de todo ser vivente para se expandir
incessantemente em sua prépria existéncia, cujo ensinamento Zaratustra afirma ter recebido da prépria vida:
“‘Muitas coisas sdo estimadas pelo vivente do que a vida mesma; mas no préprio estimar fala —a vontade de poder!
—> Assim a vida me ensinou outrora (Also lehrte mich einst das Leben)” (ZA, Da superagdo de Si mesmo).

4 Quanto a “inspiracio”, ela pode ser mais propriamente entendida como uma ideia que “cai sobre”, que toma
como “um assalto” (Uberfallen). Vale, nesse contexto, transcrever as proprias palavras de Nietzsche, que escreve:
“A nogdo de revelagdo, no sentido de que subitamente, com inefavel certeza e sutileza, algo se torna visivel,
audivel, algo que comove e transtorna no mais fundo, descreve simplesmente o estado de fato. Ouve-se, ndo se
procura; toma-se, ndo se pergunta quem da; um pensamento reluz como relampago, com necessidade, sem
hesitacdo na forma — jamais tive opgdo” (EH, Assim falou Zaratustra, §3).

° Nos cabe aqui acrescentar que Zaratustra é apresentado por Nietzsche, antes de tudo, como aquilo que teria
comegado pela visdo do eterno retorno. E em agosto de 1881 que ele oferece 0 momento exato em que foi
acometido por aquela visdo inebriante (Cf. ANDLER, Charles. Nietzsche: vida e pensamento, vol. Il, p. 475).
Depois, é somente em janeiro de 1882 que, através do poema Sils-Maria, considerado parte de outros poemas
publicados como Cangdes do principe Vogelfrei, ele parece descrever o momento em que foi tomado por
Zaratustra, quando no poema registra: “Aqui sentava eu, a espera —a espera de nada, /Além do bem e do mal, ora
fruindo/A luz, ora a sombra, tudo apenas brincadeira, /Tudo lago, tudo meio-dia e tempo sem meta. /Subitamente,
amiga, o um se tornou dois! —/ — E Zaratustra passou junto a mim...” (GC, Apéndice, p. 283). No inicio de fevereiro
de 1882, em Rapallo (Génova), comeca entdo a escrever a primeira parte do livro, e logo a conclui em dez dias.

® Sandro Fornazari, em um artigo dedicado a leitura de “Homem e estilo em Nietzsche”, de German Meléndez,
oferece uma imagem interessante da relacdo entre corpo e forca criadora em Nietzsche: “Agilidade muscular e



13

“De velhas e novas tabuas” foi composto na tdo fatigante subida da estagdo ao
maravilhoso castelo mourisco de Eza — a agilidade muscular sempre foi méxima em
mim, quando a forca criadora fluia do modo mais pujante. O corpo esta entusiasmado:
deixemos a “alma” de fora...Com frequéncia me podiam ver dangando; eu podia, sem
sombra de cansaco, andar durante sete ou oito horas pelas montanhas. Dormia bem,
ria muito — possuia robustez e paciéncia perfeitas (EH, Assim falou Zaratustra, §4).
Por outro lado, Nietzsche expunha também como a tristeza e a dor foram igualmente

transpostas a obra, quando assim relatava o seu estado de doenca e de melancolia:

— Em uma loggia que domina a mencionada piazza, da qual se avista Roma e se
ouve bem abaixo sussurrar a fontana, foi composta a mais solitaria can¢éo jamais
composta, o “Canto noturno”; por esse tempo rondava-me uma melodia
indizivelmente melancolica, cujo refrdo encontrei nas palavras “morto de
imortalidade...” (EH, Assim falou Zaratustra, §4).

Ha ai, talvez, uma conformidade entre a letra de Nietzsche, isto é, de seu pensamento, e
0 corpo como elevacdo de poder. Tambem quando seguimos ao encontro de Zaratustra,
vislumbramos a possibilidade de ver as suas transformacdes, os seus declinios e as suas
vivéncias por meio de seu corpo. Em Zaratustra, o préprio corpo se torna um porta-voz das
mudancas que sofre: nele ndo se identifica algo de imutavel, algo de substancial, uma identidade
fixa, mas a aceitacdo de um eterno vir-a-ser. Assim é que trava, em diversos momentos,
conflitos com forgas que ndo cessam de ser, sendo, um conflito consigo mesmo. Ao decorrer
do livro, ele se depara por diversas vezes com o “espirito da gravidade”, seu grande opositor.
Quando narra os seus encontros com a vida, que Ihe aparece sempre com tracos femininos, fala
a ela através dos sentidos de seu corpo, os quais, afirma Scarlett Marton, convergem com 0s
sentidos dos termos, e dai emerge uma aparente desordem, resultado do esfacelamento do seu
“eu”: “os olhos falam a Zaratustra, seus dedos dos pés escutam, ele se torna boca por inteiro —
e sempre se entretém com o seu coragdo”.” Assim exprime ao decorrer de seus discursos, seja
através de seus sentidos, da plenitude por meio da qual manifesta as suas forcas ou de seus

declinios, uma busca constante por superacgao.

forc¢a criadora seriam indissociaveis para Nietzsche, [que] s6 levava a sério pensamentos surgidos ao ar livre, nunca
quando se estava sentado. Modos idiossincraticos de criagdo filoséfica: assim se manifestava nele Nietzsche, e
apenas nele, a possibilidade de uma vida afirmativa, 0 modo como seu corpo impunha suas exigéncias ao mundo,
criando a si mesmo e & sua obra, ou sendo arrebatado por ela” (FORNAZARI, Sandro Kobol. O corpo-escritura
de Nietzsche, p. 09).

" MARTON, Scarlett. Do dilaceramento do sujeito a plenitude dionisiaca, p. 69.



14

*k*k

A dissertacdo aqui apresentada sera dividida em duas partes:

Na primeira, contamos com a proposta de trabalhar o corpo sob a perspectiva da
transvaloragéo de todos os valores. Inicialmente, compreendemos que a tarefa de “transvalorar”
se acha intimamente relacionada a morte de Deus, primeira boa-nova que Zaratustra comunica
ao declinar do alto das montanhas. E diante da constatacdo dessa morte que os valores
sustentados pela metafisica, pela visdo judaico-cristd e pela modernidade perdem o seu solo.
Dai que seja necessario, antes de tudo, uma exposi¢do do modo como Nietzsche opera por meio
de Zaratustra em uma avaliacdo desses valores — servindo-se da genealogia — e pela inversao
dos mesmos — assim conta recuperar tudo o quanto antes foi desprezado pelo homem, isto é, o
corpo, a terra e a vida. Através de uma analise da se¢do “Dos Ultramundanos”, buscaremos
chegar ao diagnostico de adoecimento do corpo comunicado por Zaratustra, diagndstico esse
que busca a superagé@o dos dualismos e da crenga em valores absolutos. Ademais, é o proprio
corpo que falard, como veremos no discurso, de um modo “mais honesto” e “mais puro” — ele
falara do sentido da Terra.

Na segunda parte deste trabalho, examinaremos a sec¢éo “Dos Desprezadores do corpo”,
espinha dorsal desta dissertacdo, e com ela seguiremos em continuidade com a sec¢éo anterior®,
tema da primeira parte. No entanto, para além daqueles dualismos metafisicos, aquilo que vira
explicitar mais de perto a quarta secdo da primeira parte de Assim falou Zaratustra sera uma
critica a primazia do sujeito, fonte principal das discussdes modernas. Com ela, seguiremos
passo a passo o discurso de Zaratustra: primeiro quando inverte a nocdo de superioridade da
alma em detrimento do corpo, e assim passa a entender este como uma “grande razao”; depois,
quando afirma ser o corpo “uma multiplicidade”, momento em que passa a entender o “Eu’ nao
mais como causa do querer e do pensamento, sendo como instrumento do corpo. Adiante,
seguiremos na tentativa de analisar as diversas configuracbes que fazem do corpo uma
pluralidade, sejam elas: as forcas, os impulsos e os afetos. Analisaremos em que medida o Si-
mesmo (Selbst) — termo que Zaratustra, subitamente, passa a utilizar em seu discurso no lugar
do substantivo “corpo” — é tomado ndo apenas como sinGnimo para 0 COrpo, mas 0 expressa

ainda mais como fio condutor para a vontade de poder.

8 Para Scarlett Marton, ndo é mero acaso que ambas as se¢Ges apresentadas estejam em sequéncia na obra, ja que
Nietzsche “entende, por certo, que a critica do sujeito é tributéria da critica a metafisica. Os metafisicos, que
postulam o dualismo de mundos, postulam de igual modo a dicotomia entre corpo e alma [...]” (MARTON,
Scarlett. Do dilaceramento do sujeito & plenitude dionisiaca, pp. 62-63).



15

l. O CORPO SOB A PERSPECTIVA DE UMA TRANSVALORACAO DE TODOS
OS VALORES

Nesta parte inicial, investigaremos em que medida o corpo se inscreve dentro do
conceito nietzschiano de transvaloragéo de todos os valores (Umwertung aller Werte). Para isso,
buscaremos percorrer dois caminhos que nos levardo a tese proposta: fazendo-se notar,
primeiro, que a tarefa de transvalorar ocupa uma posicao crucial em Assim falou Zaratustra —
ela perpassa, principalmente, pelos temas do niilismo, da morte de Deus e do além-do-homem;
segundo, s6 se torna possivel tomar o corpo como expressao para a vontade de poder quando
antes compreendemos que, em Nietzsche, as nogdes de valor e avaliagdo estdo intimamente
interligadas a transvaloracdo, e € somente por meio desta que o corpo se apresenta ndo sé6 como
possibilidade de criacdo de novos valores, mas € ele mesmo lugar de onde partem as avaliac6es
e por isso mesmo deve ser estudado.

Em ultima analise, torna-se relevante compreender que através da relagéo entre os afetos
e 0s impulsos € que podemos ver a vida como decadéncia e doenca, conforme julga Nietzsche
a partir de sua visdo da cultura ocidental, cuja vontade de poder dar-se-ia através de uma
desagregacdo da hierarquia dos instintos; todavia, € tambem por meio da relacdo pulsional e
afetiva que a vida pode aparecer como forca plastica e criadora, que remeteria a vontade de
poder do ponto de vista do crescimento e da manifestacdo de instintos sadios. Através da secéo
intitulada “Dos Trasmundanos”, acreditamos que as nogbes de valor sdo enfatizadas por
Zaratustra na medida em que ele estabelece uma oposi¢do entre um corpo doente, incapaz de
superar os dualismos e o tipo de moral propagada pela metafisica, e um corpo sadio, esse que
supera a doenca e passa a falar do sentido da terra e do além-do-homem.

A partir dai, e tomando o ponto de abertura da nossa questdo, pelo termo
“transvaloragdo” subentende-se dois importantes movimentos no pensamento de Nietzsche, 0s
quais estdo associados, conforme afirma em Ecce homo, a duas metades de sua tarefa: uma
primeira, que diz Sim, a qual conta ja ter solucionado; e uma segunda, “que diz N&o, que faz o
Nao” (EH, Além do Bem e do Mal, 81), formula essencial que acarretard na tentativa de
destruicdo dos valores visionados pela tradicdo socratico-platonica, pela cultura judaico-crista
e pelos ideais modernos. Quando assim se refere a segunda metade, a associa a partir da
publicacdo de Além do Bem e do Mal, livro que teria lhe ocorrido como “regime dietético”, pois
o teria afastado de quaisquer que fossem os instintos de bondade e afirmacdo, assim levando-o
a consolidar uma grande guerra aos valores. A outra metade que diz Sim, e que encontra a sua

culminancia, portanto, em Assim falou Zaratustra, Nietzsche parece creditar ndo s6 aquele



16

carater afirmativo da existéncia que encontra a sua base na concepg¢édo do eterno retorno, mas
também um de seus primeiros escritos acerca da origem da tragédia.® Por isso aquela frequente
associacao entre as figuras de Zaratustra e Dioniso, ambos como representacdo maxima daquele
teor afirmativo (EH, Assim falou Zaratustra, 86), que busca no sofrimento ndo um
enfraquecimento, mas uma tal abundancia de vida como plenitude para a criagcdo (GC, §370).
Custa analisar que se a Nietzsche compete a realizacdo dessa dupla tarefa, é porque a
ele também antecede um longo exercicio que o faz se autodefinir como um “experimentado em
questdes de décadence”.2° Pela possibilidade dessa experimentagdo, concebe a si mesmo como
sendo capaz de, “da otica do doente ver conceitos e valores mais sdos, e, inversamente, da
plenitude e certeza da vida rica descer os olhos ao secreto lavor do instinto de décadence”.
Assim caracteriza-se, ao fim e ao cabo, como alguém capaz de “deslocar perspectivas” — razéo
primeira para que a ele tenha se tornado viavel uma “tresvaloragio dos valores”!* (EH, Por que
sou tdo sabio, 81). Esse deslocamento é que o possibilitou ter um olhar para os valores que,
iniciados a partir do pensamento socratico, propiciaram a décadence dos instintos de criacdo

antes presentes na cultura grega:

Sécrates foi um mal-entendido: toda a moral do aperfeicoamento, também a crista,
foi um mal-entendido...A mais crua luz do dia, a racionalidade a todo custo, a vida
clara, fria, cautelosa, consciente, sem instinto, em resisténcia aos instintos, foi ela
mesma uma doenca, uma outra doenca — e de modo algum um caminho de volta a
“virtude”, a “saude”, a felicidade...Ter de combater os instintos — eis a formula da
décadence: enquanto a vida ascende, felicidade é igual a instinto (Cl, O problema de
Sdcrates, §11).

A partir dessa moral patoldgica atribuida essencialmente a figura de Socrates, Nietzsche
julga que tenha havido uma inversdo dos valores antigos, a qual teria atingido o seu ponto mais

alto no idealismo platénico e no judaico-cristianismo. E de tal modo que, tomado pelo

9 E significativo, nesse sentido, quando Nietzsche registra ao final de Crepusculo dos idolos que O Nascimento da
Tragédia foi o seu primeiro ato de transvaloracdo (Cl, O que devo aos antigos, 85). Ali compreende a indissoltvel
relagdo entre o dizer “Sim” e o fazer “N&o” como produtos de uma psicologia tragica, a qual encontra o prazer nao
sO naquela vontade de vida que em tudo deseja o seu eterno retorno, mas igualmente na destruicdo, na aniquilacéo,
para que de novo retorne o prazer mesmo na criagéo.

10 Miiller-Lauter destaca, com pertinéncia, os trés aspectos segundo os quais Nietzsche se designa enquanto um
décadent: no sentido hereditario, “num olhar retrospectivo sobre a morbidez do pai”’; no sentido biografico, ele
mesmo exposto, enquanto doente, a propria doenca; e, terceiro, quando se reconhece “enquanto filho de sua época,
de um tempo de declinio” (MULLER-LAUTER, Décadence artistica enquanto décadence fisiologica: a propdsito
da critica tardia de Friedrich Nietzsche a Richard Wagner, p. 11-12). Estes trés aspectos parecem relevantes, a
priori, para tornar cada vez mais claro o modo como Nietzsche também faz de sua experiéncia fisioldgica uma
experiéncia do préprio pensamento.

11 Cabe acrescentar que nem sempre Nietzsche utiliza o termo transvaloragio restritamente ao seu pensamento,
isto é, aquela sua tarefa j& descrita aqui. Quando registra esse conceito pela primeira vez em Além do Bem e do
Mal, por exemplo, é para se referir a0 modo como, através de uma inversdo de valores, a fé cristd, com a sua
“paradoxal férmula ‘Deus na cruz’”, operou pela “promessa de uma tresvaloragdo de todos os valores antigos”
(BM, O espirito livre, §46).



17

pensamento de que a crenga em um mundo transcendente e ideal produziu um estilo de vida
decadente, Nietzsche se emprenha em sua tarefa de uma nova transvaloragdo como
possibilidade de conter a logica niilista que perdura desde a base da metafisica e da religido. O
diagndstico do niilismo se torna, assim, fator importante para conceber o motivo que o leva a
ver a necessidade de uma nova inversdo: € como negac¢do desta vida, deste mundo sensivel, que
os metafisicos criaram um plano inteligivel e a ele atribuiram valores absolutos que depreciaram
0 corpo, a vida, a terra, 0 tempo e o devir. E a esse tipo especifico de negagdo da vida, de um
“niilismo negativo”, que Roberto Machado marcard, em Nietzsche, a fonte de onde os outros
tipos derivam.*? Ou seja, se ai puder ser apontada uma origem para esse modo de negacéo, esta

ela demarcada no dualismo de mundos iniciado por Platdo e na ascensdo da moral crista:

[...] a criacdo de valores superiores — Deus, 0 bem, a verdade — significa, para
Nietzsche, a negacéo da vida em nome de uma outra vida, uma vida melhor; a negacéo
de um mundo em nome de um outro mundo: o mundo verdadeiro. Se a religido
judaico-cristd e a metafisica socratico-platénica sdo por natureza niilistas é porque
julgam e desvalorizam a vida temporal a partir do mundo suprassensivel e eterno,
considerado verdadeiro.*®

Decerto, a interpretacdo do niilismo no pensamento de Nietzsche € marcada
principalmente pelo polo central da desvalorizacdo dos valores considerados superiores.’* Ndo
raro, Machado o distingue como um “niilismo reativo”.*® A particular diferenca entre os dois
sentidos explorados por ele provém da leitura de Deleuze, que aponta o primeiro, 0 negativo,
como uma depreciacdo da vida em nome de um mundo suprassensivel: € por uma vontade de
negar esta vida que ¢é dado o crédito a uma ficcdo, e com ela todas as suas formas expressas nos
conceitos de Deus, Bem, Verdade; ja o segundo sentido irrompe como uma reacdo contra o
mundo suprassensivel e contra todas as suas formas de valores absolutos.'® Sua radicalidade
esbarra em uma crise severa gque avanca sobre o periodo moderno, uma vez que o abandono
daqueles valores superiores — que implicou, notavelmente, em um abandono da visdo dualista
de mundo sustentada pelo platonismo e pelo cristianismo — deu lugar aos ideais de

“humanidade”, de progresso da razio, da ciéncia e da moral, todos como modos de mascarar e

12 MACHADO, Roberto. Zaratustra, tragédia nietzschiana, p. 65. Essa denominagdo advém de sua leitura da
intepretacdo deleuziana sobre o niilismo.

13 Ibidem, p. 66.

14 Essa descrigdo é feita por Nietzsche: “Nihilismo: falta a meta; falta a resposta ao “por que?”; que significa
nihilismo? — que os valores supremos se desvalorizam” (FP 9[35], Outono de 1887).

15 Cf. MACHADO, Roberto. Zaratustra, tragédia nietzschiana, p. 62. Uma vez mais, a nomenclatura é tomada
emprestada de Deleuze.

16 Convém esclarecer que todas as formas de niilismo sistematizadas por Deleuze, ou mesmo por Machado, séo
todas baseadas nas diversas classificacdes que Nietzsche oferece em seus Fragmentos Pdstumos, especialmente
quando escreve no periodo do outono de 1887.



18

preencher o vazio deixado pela morte de Deus.!” Com isso, o que vem a tornar mais dréstico o
“niilismo reativo” nesse estagio, ¢ que dele ndo sucede uma nova base axioldgica, mas uma
perda total e progressiva de tudo o quanto antes sustentava aquele mundo tido como ficgéo e,
consequentemente a essa perda, reflete Deleuze, um enfado que leva a “uma negacao de toda
vontade, um taedium vitae [tédio da vida]. Nao ha mais vontade de homem nem da terra”.*®
Em ultima instancia, Nietzsche descreve, através da figura do “homem louco”, em A
Gaia Ciéncia, o fendmeno da morte do deus cristdo como um dos maiores atos nunca antes
cometido (GC, Ill, §125), demasiadamente grande para aquele que foi seu proprio assassino —
o0 homem moderno, que, empalidecido depois da imagem do seu ato, sente novamente o “peso
de sua culpa a pesar sobre ele, e novamente sua pobre razdo esta rigida, paralisada, pesada”
(ZA, Do criminoso palido). Mas é somente por meio do anincio dessa morte que, apesar de
catastrofica, o autor de Zaratustra vislumbra ultrapassa-la através da criagdo de novos valores,
sejam eles ativos e afirmativos, conforme escreve Araldi, quando relaciona essa possibilidade

de criacdo a um “niilismo do éxtase’:

O tipo de homem afirmativo ndo se detém na negacdo (tudo é em vao) e suas
consequéncias: a derrocada de todo sentido e a decadéncia fisioldgica. Desse modo,
no niilismo do éxtase ha a necessidade de destruir ativamente, visto que a destruicdo
¢ uma condicdo para a criacdo de novos valores. Enquanto “a mais divina de todas as
formas de pensar”, o niilismo funciona como um martelo na mao do criador. Com isto
chega-se ao niilismo do éxtase, que e condicdo para se chegar a suprema afirmacédo
da existéncia.'®

Até aqui ja se pode avancar um segundo passo quanto a transversalidade dos temas que
ligam Zaratustra aquele empreendimento transvalorativo: ndo € arbitrariamente que Nietzsche
vera a necessidade de inverter e suprimir os valores antigos e modernos em nome da criacdo de
novos valores. Mas porgue enxerga, através de seu tempo e através de toda a historia do
Ocidente, a perpetuacdo de uma moral que exibe um niilismo brutal — ela expGe a fraqueza, a
degenerescéncia e o desgosto do homem para com a vida. Trata-se de notar que a légica niilista
apontada por Nietzsche a partir de seus escritos tardios, especialmente de Zaratustra, atua como

processo decorrente do modo de avaliacdo moral do Ocidente. Ndo a toa, para compreender

17 Clademir Araldi assinala essa fase como sendo marcada por um niilismo incompleto. E ela distinta, nesse caso,
do niilismo completo, fase em que o homem ja elabora uma autoconsciéncia de si proprio quanto a sua situacéo
diante do vazio decorrente da morte de Deus e, portanto, ndo busca mais mascara-la por meio de ideais (ARALDI,
Clademir. Para uma caracterizag&o do niilismo na obra tardia de Nietzsche, p. 86). E também digno de nota que
o termo niilismo incompleto, bem como niilismo perfeito, sdo varia¢des encontradas nas anota¢des de Nietzsche
(Cf. FP 10[42] e 10[43], Outono de 1887).

18 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia, p. 190.

19 ARALDI, Clademir. Para uma caracterizagdo do niilismo na obra tardia de Nietzsche, p. 88.



19

esse modo de avaliar de uma cultura tradicionalmente crista e metafisica, nosso autor direciona-
se a genealogia. Nao obstante essa nogdo esteja ausente em Assim falou Zaratustra, representa
nessa obra uma importancia incontestavel. Sem duvida, € a partir daquele conjunto de
dissertagdes intitulado por Nietzsche de Genealogia da Moral que a nocao aparece. No entanto,
é a partir de Zaratustra, no capitulo “Das mil metas e Uma s6 meta”, que a veremos ser
articulada junto a doutrina da vontade de poder, de modo que podemos afirmar, nesse contexto,
que o procedimento genealdgico se torna um modus operandi para o que Nietzsche vira a
empreender posteriormente como uma “transvaloragdo de todos os valores”, tornando esta, por
conseguinte, o locus privilegiado de desenvolvimento do conceito de vontade de poder. O que
nos importa definir, a priori, é que Nietzsche utiliza o termo “genealogia” para referir-se ao
procedimento que visa investigar a precedéncia dos valores: seu intuito € se perguntar como e
por quem eles foram atribuidos ao longo da historia. O procedimento genealdgico, a principio,
implica em um entendimento da moral “como a teoria das relagdes de dominagao sob as quais

299

se origina o fenomeno ‘vida’” (BM, Dos preconceitos dos filosofos, §19). Assim, a moral
aparece como processo natural. Antes complexa e dubia, ela supde um olhar minucioso para a
historia e para as significativas mudancas que ocorrem através de tais relacdes de dominacéo,
bem como sugere que tais transformagdes podem “engendrar um povo e individuos superiores
ou pode levar a decadéncia, dependendo de qual fonte os valores séo criados, da vida afirmativa
ou da vida doente”.?°

O exercicio genealogico ao qual Nietzsche recorre aponta, também, para 0 modo como
os valores se relacionam com o corpo. Ao seguir por uma analise da precedéncia —a qual mostra
nada mais nada menos que os valores sdo meras atribuicdes dos homens, resultado do que
Nietzsche descreve como uma “vontade de verdade™, isto é, vontade de tornar a vida um reflexo
do pensamento humano —, vemos que nela o0 corpo aparece propriamente como resultado das
relacGes de dominacao que, conforme ja citado anteriormente, é 0 que se denomina por moral.
Consoante a isso, cabe a passagem de Foucault quando analisa a relacdo entre o corpo e a
genealogia: “A genealogia, como analise da proveniéncia, esti, portanto, no ponto de
articulacdo do corpo com a histéria. Ela deve mostrar o corpo inteiramente marcado de histéria
e a historia arruinando o corpo”.?!

Tal articulacdo nos auxilia, em um primeiro momento, no diagnostico de Nietzsche
acerca do tipo de decadéncia que ja contamos descrever através do niilismo: ela segue o fio da

filosofia socratico-platdnica-cristd e prolonga-se até os confins da modernidade. Acreditamos

20 |bidem, p. 78.
21 FOUCAULT, Michel. Nietzsche, a genealogia e a historia, p. 22.



20

que esse diagndstico € manifestado como estado do proprio corpo: de um lado, o temos como
principal produtor de um tipo de moral que predomina enquanto doenga na historia da filosofia;
do outro, o temos como efeito desse estilo de vida declinante que € prépria do homem que a
nega em troca de um mundo transcendente, em que defende valores que fogem ao plano da
imanéncia. Frente a esse quadro, acompanharemos o discurso de Zaratustra aos ultramundanos
como principal desdobramento desse exame que, discriminado ao decorrer da secéo, reclama,

ao final, por uma nova viséo do corpo como um criador de novos valores.

1.1 O diagnéstico de adoecimento do corpo na secio “Dos Trasmundanos”

O discurso de Zaratustra aos Trasmundanos possui um lugar significativo dentro do
projeto de transvaloracdo dos valores. Ali, a proposta de apontar para os valores da metafisica
e da religido como consequéncias do modo de valorar do proprio homem se torna explicita. Na
secdo, ha entdo de se notar que aqueles visionarios de um além-mundo aos quais ele se dirige
sdo identificados com os metafisicos, sdo eles os responsaveis pela promocao das dicotomias
entre terreno e supraterreno, mundo sensivel e mundo inteligivel, corpo e alma.

Rubens Rodrigues Torres Filho, ao optar pelo termo “Ultramundanos” em sua traducéo,
esclarece que, em sua acep¢ao germanica, “Hinterwelter” traz uma correspondéncia literal e
direta com o termo “metafisicos”, de origem grega. “Hinter” ¢ traduzido por “atras”, e “Welt”,
por “mundo”. Portanto, os ultramundanos ou trasmundanos vém designar os “habitantes do
mundo de tras”. Segundo o tradutor, tal termo utilizado por Nietzsche guarda uma assonancia
com “Hinterwilder”, que, de modo ainda mais enfatico, denota os “habitantes dos fundos das
florestas virgens, selvagens alheios ao mundo”.?? Essa conotacdo utilizada por Nietzsche no
discurso de Zaratustra possibilita compreender que os seus interlocutores sdo caracterizados
como individuos alheios a este mundo, que, em vista do sofrimento e da impoténcia que 0s
alcancam, necessitam criar para si ficcdes que competem tdo somente com valores
transcendentes. Logo, a eles é que Zaratustra deseja se pronunciar, a fim de Ihes dizer que foi a
crenca em outros mundos que levou o0 homem a doenca.

Dado o contexto, almejamos dividir essa secdo em duas partes: a principio, ela conta
com uma tese principal que foi melhor sintetizada pelas palavras de Roberto Machado, a qual

busca esclarecer “por que o homem criou o Deus cristdo”.?® O desdobramento dessa tese faz

22 Cf. notas de Rubens Rodrigues Torres Filho em: NIETZSCHE, Friedrich. Obras Incompletas, p. 130; p. 231.
23 MACHADO, Roberto. Zaratustra, Tragédia nietzschiana, p. 40.



21

ver que a ideia de um “criador” e de um “além-mundo” ¢ mera invengdo do proprio homem,
que toma para si a necessidade de desviar o olhar de seu sofrimento. J& na metade de seu
discurso, longe de promover uma descontinuidade, Zaratustra busca se deter na ideia de que a
impoténcia e a fadiga que estdo por tras dos valores da metafisica e da religido nada mais dizem
do que de um corpo doente. Por contraposicdo aquele género de sofredores, doentes e
moribundos, ele oferece a visdo de um corpo sadio, o qual deve afirmar a criacdo de novos
valores com base em uma perspectiva imanente da vida.

Assim, ao dar inicio a seu discurso com o anuncio de uma transformacéo expressiva,

Zaratustra afirma:

Outrora, também Zaratustra lancou sua ilusdo para além do homem, como todos o0s
trasmundanos. A obra de um deus sofredor e atormentado me parecia entdo o mundo.
Sonho me parecia entdo o mundo, e ficcdo de um deus; colorida fumacga ante os olhos
de um divino insatisfeito. Bem e mal e prazer e tu e eu — eram, para mim, colorida
fumaca ante olhos criadores. O criador quis desviar o olhar de si mesmo — entéo criou
0 mundo (ZA, Dos Trasmundanos).

E importante considerar que, se Nietzsche deixa explicita a sua critica da metafisica
como dualismo de mundos nessa se¢do, ndo contamos que é somente a visdo platdnica e
judaico-cristd que visa atingir. 1sso porque, ao dar inicio ao seu discurso, Zaratustra se comunica
com os seus interlocutores de um modo um tanto peculiar se comparado aos outros discursos
que faz no livro, de forma que acompanhamos a narragao de que, outrora, também ele “lancou
sua ilusdo para além do homem, como todos os trasmundanos”. I1SsO permite, sobretudo,
observar aqui e ao decorrer de toda a se¢do que essa maneira com a qual busca descrever a sua
experiéncia passada suscita um movimento retroativo ndo sé em relagdo a Zaratustra, mas,
principalmente, a Nietzsche. H4, portanto, uma possivel menc¢do ao seu proprio passado, cuja
influéncia marcante foi Schopenhauer, especialmente a metafisica de artista com que assume a
interpretacio da duplicidade apolineo-dionisiaca presente em O Nascimento da Tragédia.?*

Apesar de jA demarcar em sua obra de juventude uma distancia em relacdo ao
pessimismo schopenhaueriano, é ainda aquele estilo de metafisica, rodeado pela dualidade
vontade e representacdo — que mais tarde Nietzsche reconheceu como fruto de um fenomenismo
radical, que o levou a estragar “de modo absoluto o grandioso problema grego [...] pela

ingeréncia das coisas mais modernas!” (NT, Tentativa de Autocritica, 86) —, que o seu alter

24 Com base na interpretacdo de que o discurso aos Ultramundanos guarda referéncia a metafisica de artista de O
Nascimento da Tragédia, cf. ARALDI, Clademir. Niilismo, criacdo, aniquilamento: Nietzsche e a filosofia dos
extremos, p. 344.



22

ego®® se baseia quando se identifica, em tempos passados, como um trasmundano. Essa
superacédo de si que Nietzsche exibe agora em sua obra madura mostra com maior concretude
que também Schopenhauer, na medida em que faz da vontade uma fonte inesgotavel de
sofrimento e negacédo da vida, pode ser posto no mesmo patamar em que estdo incluidos aqueles
visionarios. Motivo pelo qual o nosso autor ndo cessa de reconhecer uma afinidade entre as
ideias schopenhauerianas e a moral cristd, seja pelo instinto de décadence, que se insinua como
“negacdo da vontade de vida” (CI, Moral como antinatureza, 85), seja por abragarem o niilismo
como “estimulante da necessidade de ‘redeng@o’” (CI, Incursfes de um Extemporaneo, §21).
Nesse sentido, Zaratustra acentua o tom pessimista-niilista que movia a sua experiéncia
passada. O aspecto que antes nutria do mundo como um “eternamente imperfeito, imagem de
uma eterna contradigdo” (ZA, Dos Trasmundanos), criacdo de um divino insatisfeito e
atormentado, introduz a visao da existéncia como sendo marcada por um sofrimento inerente a
vontade de negar a vida.

Na sequéncia, apos afirmar pela segunda vez que também ele, Zaratustra, uma vez
lancou a sua ilusdo para além do homem, entdo se pergunta: ‘“Para além do homem, de

verdade?”. E responde:

Oh, irmdos, esse deus que criei era obra e loucura de homens, como todos os deuses!
Homem era ele, somente uma pobre por¢do de homem e de Eu; de minhas proprias
cinzas e brasas me veio ele, esse fantasma; na verdade, ndo me veio do além (ZA, Dos
Trasmundanos).

Sua resposta marca um ponto decisivo na secéo, pois nela ele justifica que a crenca em
outros mundos € produto do modo de valorar do préprio homem — € o homem o criador dos
valores. Ela possibilita, mais ainda, uma amostra do exercicio genealdgico de Nietzsche, que,
apesar de desenvolvido com mais profundidade em seu texto dissertativo da Genealogia da
Moral, ja é antes tematizado por meio de Zaratustra na primeira parte do livro: “Valores foi o
homem que primeiramente pds nas coisas, para se conservar — foi o primeiro a criar sentido
para as coisas, um sentido humano! Por isso ele se chama ‘homem’, isto €, o estimador” (ZA,
Das mil metas e Uma s6 meta).

Se toda essa ficcdo ndo se passa de “obra e loucura de homens”, custa ainda uma
resposta acerca daquilo que o move a estabelecer a crenga em um além-mundo. Por tras dessa
tentativa de querer “passar com a cabeca pelas ultimas paredes”, sugere Zaratustra, encontra-

se, em realidade, o sofrimento e a impoténcia como criadores de “todos o trasmundanos”. Tal

25 |bidem, p. 307.



23

sofrimento esbarra, justamente, em um corpo doente e fatigado, que se desesperou da terra e
“nem mais deseja querer” (ZA, Dos Trasmundanos).

Analisado de perto, o diagndstico de Zaratustra parece incorrer diante de uma dupla
interpretacdo: se ha um desejo de negacdo do terreno, da transitoriedade, da vida ela mesma em
sua imanéncia, € no corpo principalmente que essas marcas se manifestam enquanto sintoma
de doenca e declinio das forcas. E em posse desse estado doentio que o homem prolonga para
si mesmo esses valores, levando-0s ao grau maximo de uma vontade que nada mais deseja em
seu entorno, nela s6 predominando o cansaco e o desejo por redencdo. Dessa forma, doentes e
moribundos estdo em face desse desprezo pelo corpo, eles estdo proximos aos pregadores da
morte, aos quais Zaratustra também discursa na nona se¢do da primeira parte (ZA, Dos
pregadores da morte). Eles veem esta vida apenas como renuncia de modo que desejam t&o logo
morrer. Enxergam a existéncia somente como sofrimento, e nada fazem para supera-la.
Moribundos e pregadores da morte carregam consigo 0 mesmo virus que adoece a terra e o
corpo, todos eles tém em vista uma vida de maceragéo e cansago.

Zaratustra adverte: “Acreditai-me, irmdos! Foi o corpo que desesperou do corpo — que
tateou as paredes ultimas com os dedos do espirito ludibriado. Acreditai-me, irméos! Foi o
corpo que desesperou da terra — que ouviu o ventre do ser a lhe falar” (ZA, Dos Trasmundanos).
Um corpo desesperado é tido como um corpo doente, que ao cair nas ilusdes de uma voz
supraterrena esqueceu de si mesmo, pensou estar preso a Terra como um condenado que
aguarda pela sua salvacdo. Nessa altura, Zaratustra utiliza da expressdo “o ventre do ser” como
se quisesse aludir a metafisica. Ele reduz o sentido do ser, essa miragem filosofica que se
perpetuou por milénios no Ocidente, a invencdo humana. Através dela é que sempre se buscou
identificar o ser a um “mundo verdadeiro” — que significa, em Ultima instancia, dizer do lugar
da unidade, da substéncia, da alma — em contraposi¢do ao “mundo aparente” — isto é, lugar do
vir-a-ser, da transformacao, de tudo o quanto nos é imediato a experiéncia. Sintomatico, nesse
caso, que Nietzsche registre em outros escritos que “ndo existe ‘ser’ por tras do fazer, do atuar,
do devir” (GM, |, §13), 0 que reitera a sua visdo de que “Heraclito sempre tera razdo em que o
ser ¢ uma fic¢do vazia” (CI, A razdo na filosofia, §2).

No discurso de Zaratustra, 0 ser que fala ao corpo e o faz crer em um “além-mundo”
aparece também como pura sombra do proprio homem, o qual necessita criar uma verdade,
valorar tudo o quanto lhe for possivel. Em suma, uma tentativa humana e sobrepujante de
ultrapassar os limites do pensavel, que acaba por transpor os limites do que Zaratustra

compreende como uma vontade criadora, como ele diz na segunda parte do livro:



24

Podeis pensar um deus? — Mas que a vontade de verdade signifique isto para vos, que
tudo seja transformado em humanamente pensavel, humanamente visivel,
humanamente sensivel! Vossos prdprios sentidos deveis pensar até o fim! (ZA, Nas
ilhas bem-aventuradas).

Para falar do ser, Zaratustra da lugar a uma voz que segundo ele é a mais honesta, € ela
o “Eu”: “Sim, esse Eu, e a contradi¢do e confusio do Eu, ¢ ainda quem mais honestamente fala
do seu ser, esse Eu criador, querente, valorador, que é a medida ¢ o valor das coisas” (ZA, Dos
Trasmundanos). Através da passagem ja se antecipa uma questdo complexa no pensamento
nietzschiano, pois é principalmente ao pensador alemao a quem se atribui uma critica a primazia
do sujeito.?® Porém, aqui tal critica ainda ¢ fortalecida, dado que o “Eu” de seu discurso nio
aparece como traco unitario e proprio ao sujeito, como consciéncia determinadora da vontade
ou como instrumento, enfim, que comanda o corpo. Ele ¢ “contradicdao”, “confusdo”, criagao.
O “Eu” deseja, agora, aprender sobre a vontade do corpo. Ele ensina a Zaratustra um novo
orgulho que também serve aos homens: “ndo mais enfiar a cabeca na areia das coisas celestiais,
mas leva-la livremente, uma cabeca terrena, que cria sentido na terra!” (ZA, Dos
Trasmundanos). Significativo para a secdo, ele é ainda quem abre margens para comunicar 0
corpo como possibilidade de criacdo de novos valores, embora esse novo horizonte seja
longinquo para aqueles a quem discursa, os trasmundanos. Por isso Zaratustra diz ser tolerante
com os doentes, 0s quais ainda estdo em vias de convalescer. Esse ultimo estado, que no passado
ele ja teve de enfrentar, nos aparece como uma alusdo breve a morte de Deus: “Tampouco se
irrita Zaratustra com o convalescente, quando esse olha com ternura para sua iluséo e a meia-
noite ronda pelo sepulcro de seu Deus: mas suas lagrimas continuam a ser, para mim, doenca e
corpo doente” (ZA, Dos Trasmundanos). Para 0 homem moderno que ainda vive as avessas
com o vazio que se perpetua diante de um niilismo radicalizado, ainda lhe é dificil superar o
peso de seu assassinato. Exemplo do que Nietzsche registra, em A Gaia Ciéncia, quando
escreve que a morte de Deus ja se faz presente, no entanto, ela aparece apenas como uma sombra
na caverna para 0s homens, tal como ocorrera com Buda durante séculos (GC, §108).

Vencer essa sombra implica, no fundo, um desafio que traz consigo o anincio do fim
da metafisica ocidental e da crenca em valores absolutos. Ndo sé fim, mas novo comeco para
aquele que tem de suportar o fato de que todos os valores, sejam eles, os platénicos-cristaos e

modernos, perderam a sua base comum. Desse modo, sustentar uma nova base cujos valores

26 No préximo capitulo, por meio da segdo “Dos Desprezadores do corpo”, iremos discutir mais detidamente o
lugar que o Eu (Ich) ocupa no discurso de Zaratustra e, de modo mais abrangente, no pensamento de Nietzsche.
Defenderemos a ideia de que 0 Eu se constréi em uma relagéo dialégica com o Si-mesmo (Selbst).



25

estejam assentados na imanéncia constitui o pano de fundo do discurso de Zaratustra. Através
dai se torna vidvel estabelecer, de fato, se da perspectiva do corpo a vida aparece em estado de
decadéncia — isto é, manifestando-se como negagdo e esgotamento da vontade, possibilitando
a doenca e o declinio das forcas — ou de uma vida ascendente cuja vontade afirma-se na criacao.
Para engendrar esse Gltimo estilo de vida, Zaratustra solicita aos seus ouvintes que, antes,
superem a si mesmos e que criem, cada qual para si, um “corpo superior”, qual seja, um “corpo
sadio” (ZA, Dos Trasmundanos), capaz de superar a visao dualista de mundos e capaz de firmar

um sentido na terra.

1.2 A unido entre o corpo, a vida e a terra: a proposta de criacéo de novos valores

O ato de criacdo, conforme nos € apresentado em Zaratustra, pressupde a afirmacéo de
trés parametros indispensaveis: o corpo, a vida e a terra. Sabemos desde o prologo da obra que
essa unido possibilita a construcdo de um espaco aberto a morada do além-do-homem, signo
que permite integrar a superacao do niilismo a proposta de uma transvaloracdo de todos 0s
valores. Nesse sentido, 0 ponto de vista em que o corpo e a vida agora sdo defendidos por
Zaratustra sera condizente com uma nova visdo de mundo que preza pela fidelidade a terra.
Uma vez anunciada a morte de Deus, ndo ha mais ofensa contra o0 seu nome que se torne valida,
bem como ja ndo ha mais ofensores: “Ofender a terra € agora o que ha de mais terrivel, e
considerar mais altamente as entranhas do inescrutavel do que o sentido da terra!” (ZA, Prélogo,
83).

Ao reivindicar pelo retorno a terra, ao corpo e a vida, Zaratustra nos comunica uma nova
nocdo de criacdo quando assim a entende em uma perspectiva imanente, segundo a qual o
homem deve gerar novos valores a partir de uma vontade que se insurja ela mesma, nele, como
criadora. Vontade aqui, portanto, ja ndo aparece mais como algo autodestrutivo, que se anula
diante de uma negacdo completa da vida, como nos foi apresentado pela imagem dos
trasmundanos. Em via oposta, ela abre margens para uma nova afirmacéo do corpo como poder
intensificador dos impulsos e dos afetos, a qual busca prolongar continuamente a vida ao passo
em que a assimila como eterno processo de dominio e autossuperacéo.

Por isso, em relacdo a palavra criacdo, torna-se importante visualizar que 0 seu emprego

denota, como observa Rosa Dias,

[...] uma atividade constante e ininterrupta. E estar sempre efetivando novas
possibilidades de vida. [...] Criar é colocar a realidade como devir, isto é, aos olhos



26

do criador ndo ha mundo sensivel ja realizado onde é preciso se integrar. Criar ndo é
buscar. Néo é buscar um lugar ao sol, mas inventar um sol préprio.?’

Tomando a criagdo em um sentido imanente, Nietzsche se separa, sem duvidas, da nogédo
comumente associada a visdo teoldgica-cristd. Nessa, a ideia predominante é de uma creatio ex
nihilo, que parte do pressuposto de que Deus, em sua condicdo de criador, teria criado 0 mundo
a partir do nada e, ao cria-lo, teria engendrado concomitantemente o tempo.28 Disso sucede uma
série de implicacdes ligadas a especulacdo de uma suposta “origem” do mundo, bem como de
uma direcdo teleoldgica, que estariam, por conseguinte, associadas a obra de um “divino” cuja
natureza transcendente seria essencialmente eterna e superior as préprias criaturas.

O que importa notar, porém, é que Nietzsche parece estar muito mais proximo da
acepcao grega de uma poiesis (moinoic)?®, para assim dar conta de um produzir incessante, que
é proprio a realidade sensivel, compreendida enquanto devir. Isso nos distancia da concepgéo
judaico-cristd na medida em que podemos considerar que ha nela uma apropriagéo e limitagédo
do verbo latino creatio, que aparece nos termos da necessidade de admitir uma causa eficiente
e incondicionada. Se para 0 nosso autor € importante se desvincular desta noc¢do, podemos
assumir, por um lado, que € como justificativa do fato de que ndo ha mais sentido em sustentar
aqueles valores absolutos que serviam de base a religido judaico-cristd e a metafisica. Pois,
evidentemente, a altura em que ja alcancamos a narrativa de Zaratustra, o diagndstico da morte
de Deus esta dado. Por outro lado, a medida que a criagdo se distancia da visdo crista e se
aproxima do ambito da atividade humana®’, ha um deslocamento que permite conceber a
proposta de criacdo de novos valores a partir das esferas da arte e da fisiologia. Sob a otica de
uma “fisiologia da arte”, Nietzsche articula o valor da estética em relacio a biologia®!, ponto

chave para entendermos que se ha possibilidades para falar em um “corpo superior” (ZA, Dos

27 DIAS, Rosa Maria. Nietzsche, vida como obra de arte, p. 65.

2 Do ponto de vista filosofico, as bases para a construcdo dessa visdo teoldgica podem ser encontradas,
principalmente, em meio as considerages de Santo Agostinho, que formulou as suas teses sob a influéncia das
leituras de Platdo e dos neoplatdnicos. Em suas ConfissGes, a ideia de criagdo divina recebe relevancia na seguinte
reflexdo: “Mas afirmo que tu és criador de toda a criacdo, nosso Deus, €, se pelo nome de céu e terra devemos
entender a criagdo inteira, me atrevo a dizer: antes de fazer o céu e a terra, ndo fazias nada. Com efeito, se fizesses
algo, o que farias a ndo ser uma criatura? E tomara eu soubesse tudo o que quero saber por meu proveito, como
sei que antes de existir alguma criatura néo existia criatura alguma” (AGOSTINHO, Santo. Confissdes, livro XI
[XI1, 14], p. 248). Com efeito, tal argumento acompanha a ideia de surgimento do tempo simultaneamente a
criagéo: “Logo, ndo houve um tempo em que néo fizesses algo, porque tu fizeste o préprio tempo. E nenhum tempo
€ coeterno contigo, porque tu permaneces; mas ele, se permanecesse, ndo seria tempo” (Ibidem, livro XI [XIV,
17], p. 249).

29 Aqui o termo é tomado no sentido mesmo de criagdo, como producdo artistica (Cf. ABBAGNANO, Nicola.
Dicionério de filosofia, p. 772).

30 Cf. DIAS, Rosa Maria. A questdo da criacdo em Nietzsche e em Bergson. p. 162.

31 Cf. WOTLING, Patrick. Nietzsche e o problema da civilizago, p. 199.



27

Trasmundanos) e criador, devemos compreendé-lo a partir da expressao artistica que induz a
dindmica dos impulsos e afetos.

Indicativo, nesse caso, que a secdo que analisamos anteriormente tenha sido concluida
por Zaratustra a partir da reivindicagdo de um “corpo sadio”, capaz de produzir impulsos

criativos. Para Clademir Araldi:

E no corpo que se da a criagio continua de valores e de recursos para a afirmacéo da
vida, nele ocorre o exercicio da intensificacdo de poténcia. Tal criagdo pressupde
sempre a luta entre os instintos, na perspectiva da auto-superacao. A propria arte é
analisada a partir do fio condutor do corpo. Assim sendo, ao empreender uma
“fisiologia da arte”, o filosofo busca desvelar o impulso de dominio ¢ de criagdo do
corpo.®?

Certamente, € sob o dominio do corpo que podemos falar agora na proposta de criacao
de novos valores. Tambem é necessario antever que, para Nietzsche, trata-se de julgar a
fisiologia a nivel axioldgico — ou seja, se perguntar se determinados valores inibem a vontade
criadora, enquanto consequéncia da desagregacdo dos impulsos, ou se favorecem a expansdo
de forgas criativas. Para que haja criacdo, nesse sentido, € necessario um querer crescer
constantemente com a prépria vida, o que implica, no fundo, uma abertura para a experiéncia
da vontade. Contrariamente a isso, a tradicdo metafisica e a cultura judaico-cristd estariam na
base dessa falta de experiéncia, que pode ser compreendida ndo so através do niilismo, mas da
perspectiva mesma de um corpo doente, ja que nele a vontade para a criacao, que se manifestaria
através de uma vontade de vida, se encontraria minada.

Em Zaratustra, o “tipo forte” e superior que nos permite articular a criacdo de novos
valores por meio da afirmacdo do corpo e da vida é o alem-do-homem. Desde o inicio da descida
de Zaratustra e de seu primeiro discurso, é ele quem vem apontar para a ideia de que “O homem
¢ algo que deve ser superado” (ZA, Prologo, 83). Esse processo indica, dessa forma, que, em
um primeiro plano, o anincio do além-do-homem surge como superacdo daquele tipo descrito
por Zaratustra como o “altimo homem” — uma espécie “inextinguivel”, “que tudo apequena” e
cuja vida é “a mais longa” (ZA, Prologo, §5). Assim, a transi¢do do “Gltimo homem” para 0
aléem-do-homem, no contexto da narrativa nietzschiana, esta longe de ser colocada em vias de
um ideal, de uma meta a ser atingida como proposito teleoldgico, tampouco bioldgico, a nivel
de uma escala evolutiva. Ao trazer o além-do-homem como chance de redimir a humanidade
da falta de sentido ocasionada pelo niilismo, Nietzsche/Zaratustra o apresenta como um tipo

que aponta para uma disposic¢ao da vontade para a criagéo:

32 ARALDI, Clademir. Niilismo, criagéo, aniquilamento: Nietzsche e a filosofia dos extremos, p. 428.



28

Vede a plenitude ao nosso redor! E a partir da abundancia é belo o olhar para os mares
distantes. Um dia se falou “Deus”, ao olhar para os mares distantes; mas agora vos
ensinei a falar: “super-homem”. Deus é uma conjectura; mas quero que vossas
conjecturas ndo excedam vossa vontade criadora. Podeis criar um deus? — Entdo ndo
me faleis de deuses! Mas bem poderieis criar o super-homem (ZA, Nas ilhas bem-
aventuradas).

A vontade criadora capaz de engendrar esse tipo que é o além-do-homem aparece, aqui,
nos termos de uma vontade de poder. Isso abre passagem para mais um modo de entendimento
do que seja a ideia de autossuperacdo exposta por Zaratustra. Naturalmente, se pelo verbo
“superar” entendemos que ha ai uma tentativa de o homem ultrapassar a si mesmo, é com a
concepcao de vida, exposta na segunda parte do livro, na se¢do “Da superagdo de si mesmo”,
que o além-do-homem se identifica. Entendemos que este tipo se localiza no meio-termo de
uma ultrapassagem do niilismo, da superacdo do idealismo e de toda moral tida como
predominante durante a historia da cultura ocidental e, ao mesmo tempo, situa-se como
promessa futura de libertagdo contra todo sofrimento evidenciado pela negacéo da vida, do
devir e, em geral, do corpo, que deve querer a liberdade para o criar por meio da expressao
méaxima de seus impulsos. O que nos parece mais singular, nesse sentido, € admitir que se ha
uma hipédtese de constituicdo do além-do-homem como um tipo mais bem logrado, € necessario
antes uma reabilitacdo do valor do corpo, manifesto diante de um desejo de querer “criar para
além de si”.

Nos discursos que realiza na primeira parte, a0 mesmo tempo em que procura suprimir
aqueles valores que hostilizam a vida, 0 corpo e a terra, ou seja, que nao servem de ponte para
0 além-do-homem, Zaratustra também aponta para 0 caminho daquele que € um criador, que
tera de reescrever “novos valores em novas tabuas”. A secao “Das trés metamorfoses” comeca
por apresentar como “o espirito se torna camelo, o camelo se torna ledo e o ledo, por fim,
crianca” (ZA, Das trés metamorfoses). Conta com isso oferecer uma metéafora segundo a qual
0 espirito viria a passar por trés transmutacdes, e com ela aprenderia: a ultrapassar aquilo que
h& de mais pesado a ser carregado — a moral, as crencas, os valores —; a assumir a liberdade
daquele que deseja ser o senhor de si proprio em seu deserto — e para isso tem de vencer a figura
do dragdo, que retornara a todo tempo e lhe dira: ““Tu-deves’”, 0 qual vem representar 0 peso
da moral —; e entdo ser aquele que cria novos valores — que esta disposto a dizer sim: é aimagem

da inocéncia, do esquecimento e da criagdo, 0s quais vém a coadunar com o espirito da crianca.



29

Esse discurso representa o caminho de Zaratustra da primeira até a Gltima se¢do0>3, isto €, como
aquele que necessita derrubar antigos valores e oferecer o caminho para aquele que, percorrida
a sua soliddo, tera de ser o criador de novos valores. Dai que necessite se livrar de todo 0 peso
que antes carregava, como um camelo, para entdo encontrar a liberdade de um tornar-se a si
mesmo, e assim se redimir como em um ato de esquecimento, com a inocéncia que representa

a crianca® e que agora vé tudo como um jogo, como criagao.

33 Em relagdo a interpretagdo de que a sec¢iio “Das trés metamorfoses” vem a oferecer as bases para toda a primeira
parte, vale acrescentar que Eugen Fink também a vé da seguinte forma: “A transformagéo radical da existéncia
que ele [Nietzsche] formula no primeiro discurso permanece o principio de todos os outros discursos. A partir dai
ele pode caracterizar a compreensdo da virtude que vigorava antes desta metamorfose como um sono da vida em
que 0 homem ainda ndo acordou para si prdprio, onde ele se encontra ainda preso na aparéncia da transcendéncia,
onde ele se esquece da sua propria natureza criadora” (FINK, Eugene. A Filosofia de Nietzsche, p. 78).

34 Vale destacar o quanto o proprio Zaratustra poderia vir a ser interpretado diante desse espirito da crianga. Em
sua primeira transformacéo esta marca aparece ja no prélogo, quando assim declina das montanhas e é reconhecido
pelo velho santo como aquele “tornou-se uma crianga [...] um despertado” (ZA, Prélogo, § 2). No entanto, vale
também destacar que mais a frente, na se¢do “Dos Desprezadores do corpo”, é o proprio Zaratustra que vem
associar a imagem da crianca aqueles que estdo adormecidos (ZA, Dos Desprezadores do corpo). De tal modo, é
de se reconhecer que ha ai também uma leitura equivoca nas imagens utilizadas por Nietzsche.



30

Il. O discurso de Zaratustra aos Desprezadores do corpo

Na parte anterior, procuramos introduzir o corpo no centro das tematicas fundamentais
ao pensamento nietzschiano. Nos propusemos, especialmente, a pensar que em Nietzsche ha
uma busca pela reabilitacdo do corpo, isto é, reabilitacdo da vida afetiva e instintiva, portanto,
uma vida produtora de sentido. Isso se deu na medida em que observamos que ha uma
genealogia intrinseca a questdo do corpo, motivo para que tenhamos nos colocado, incialmente,
frente a uma analise dos valores da cultura ocidental que teriam propiciado estados de
adoecimento e, consequentemente, de desintensificagdo da vida. Na sequéncia, investigamos
brevemente o modo como a tarefa transvalorativa proposta por Nietzsche conduz o corpo ao
cenario principal da criacdo de novos valores.

Nesta nova e segunda parte, a medida que tomamos como ferramenta de anélise o
discurso de Zaratustra intitulado “Dos Desprezadores do corpo”, desejamos nos aproximar do
que Nietzsche objetivou instituir, no lugar de uma “teoria do conhecimento”, como ‘“uma
doutrina perspectivista dos afetos” (FP 9[8], Outono de 1887). Este plano que segue registrado
em seus textos postumos devera nos guiar em grande parte da secéo, fundamentalmente porque,
quando Zaratustra destitui as nogdes de “razdao”, “alma”, “consciéncia”, “sujeito” daquela
posicao privilegiada que lhes foram atribuidas pela tradicdo do pensamento, € para dizer que
todo interesse deve ser interpretado, em Gltima insténcia, a partir do corpo. Que é 0 mesmo que
dizer que todo impulso para o conhecimento que parte de todos n6s ndo é desde o fundamento
altimo do sujeito, ou da alma enquanto “substancia pensante”, mas desde o lugar do corpo, que
é vida efetivando-se a partir de uma dindmica continua de busca por poder. Em Gltima analise,
isso também deve nos levar ao ponto central de que Nietzsche admite, sim, para si, a pergunta
crucial da modernidade acerca de que como se ddo as condicGes de possibilidade para o
conhecimento, uma vez que considera as questdes subjacentes a constituicdo da subjetividade
e de sua formacdo. No entanto, ao assumir para si tais questdes, a fard dentro de uma
metodologia comprometida em seguir o fio condutor do corpo como principal paradigma para
a atividade de conhecer.

Isto posto, nosso esforco se constituira, por um lado, em trabalhar com a questdo do
corpo ainda por uma via negativa, ou seja, necessitamos dizer do corpo o que ele ndo € a partir
da maneira como fora falsamente assimilado pelos pensamentos antigo e moderno. Contudo,
por outro lado, procuraremos também avancar em um procedimento positivo: tentaremos fazer
emergir o corpo como algo que se abre para nds, conforme nos diz Nietzsche, como “um

fendmeno muito mais rico, que permite observacdes mais claras” (FP 40[15], Agosto-Setembro



31

de 1885). Entendemos, a partir deste Ultimo procedimento, que isso que Zaratustra denomina
“corpo” ndo é algo que podemos definir, isto €, limita-lo, fixa-lo, enfim, dar a ele a precisdo
como a que, por habito da logica e da linguagem tradicionais, damos a tantos conceitos
(“substancia”, “forma”, “pessoa”, “coisa em si” etc.). N0sso intuito, neste caso, € tomar como
uma experiéncia o discurso sobre o corpo a partir do momento em que 0 vemos como abertura
de sentido, sabendo também que ao pronunciéd-lo, j& nos encontraremos dentro do proprio
sentido da palavra, e ndo fora dela. Sugestivamente, podemos reforcar essa posicdo com
Blanchot, quando sinaliza para o perigo que a palavra “corpo” produz, porque “facilmente da a
ilusdo de que ja estamos fora do sentido, sem contaminagdo com consciéncia inconsciente”.®
Permanecer atento a esse perigo é reconhecer que estaremos, aqui, sempre posicionados no
interior da linguagem, posicdo essa que, lembra bem Muller-Lauter, nos permite observar que
também o “Falar € uma maneira de expressdo do querer-poder”.2® O que em Gltima analise deve
resultar no fato de que essa “contaminacdo” descrita por Blanchot transfigura-se, para nos,

como imposigéo inevitavel de sentido.

2.1 A grande razdo como um novo paradigma

Assim que da inicio a seu discurso da quarta se¢do da primeira parte, Zaratustra solicita
aos desprezadores que digam adeus a seu proprio corpo, e assim se calem (ZA, Dos
desprezadores do corpo). Por meio de uma postura ordenativa, age ndo s6 como Sse quisesse
ensinar sobre o corpo, mas sobretudo, fazé-lo comunicar algo de importante a seus
desprezadores.

Neste primeiro momento, haveriamos de destacar ao menos uma questao relevante a
nossa investigacao, que diz respeito aquilo que Gilvan Fogel enfatiza acerca de Zaratustra, “que
ndo é ‘pessoa’ nenhuma, ¢ fala de vida se falando ou se dizendo a si mesma para si propria”®’,
0 gue deve nos encaminhar ao seguinte ponto de partida: quando lemos Zaratustra declarar em
primeira frase: “Aos desprezadores do corpo desejo falar”, isso que se pronunciard, ao decorrer
de toda a secdo, é, portanto, corpo (Leib) fazendo-se exprimir enquanto vida (Leben).

Prosseguimos mais adiante em seu discurso quanto a sua segunda declaracdo: “‘Corpo

sou eu e alma’ — assim fala a crianca. E por que ndo se deveria falar como as criancas? Mas o

%5 BLANCHOT, Maurice. L écriture du desastre, p. 77.
% MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche, p. 78.
37 FOGEL, Gilvan. Conhecer é criar: um ensaio a partir de F. Nietzsche, p. 164.



32

desperto, o sabedor, diz: corpo sou eu inteiramente, e nada mais; e alma é apenas uma palavra
para um algo no corpo”. Aqui ¢ importante notar que a imagem da crianga ocupa um lugar a
parte em relacdo aquele desenvolvido no capitulo “Das trés metamorfoses”. Stanley Rosen,
quando interpreta essa secdo que é o tema de nosso capitulo, dissocia a criangca de seu
significado essencial — da inocéncia e do esquecimento — daquele despertar para o jogo e para
a criacdo. Diferente daquela secdo em que lemos Zaratustra narrar as trés transmutacées do
espirito, nesta, afirma Rosen, “aprendemos agora que a crianga é também o simbolo do sono,
dos sonhos, da iluséo e da ignoréncia. A crianca tem de acordar e tornar-se adulta. Ser adulto é
dizer que ndo se ¢ nada para além do corpo: ‘A alma ¢é apenas uma palavra para designar algo
sobre o corpo’”.%®

Somado ao fato de que isto nos pde a admitir a existéncia de uma equivocidade dos
conceitos e imagens evocados por Nietzsche, vejamos, também, que ao menos nesse capitulo
Zaratustra parece querer atribuir a criangca o mesmo papel ao qual atribui a tradicao, que aqui
aparece sob o titulo de “desprezadores do corpo”. Entre a crianga e o desperto, que ¢ também
um sabedor, ha um diferencial retorico que quando pronunciado por aquela voz que nos fala
“Corpo sou eu e alma”, por um lado, refor¢a a doutrina dualista que concebe corpo e alma como
duas instancias dispersamente autdbnomas, heterogéneas, quando ndo muito, superior uma a
outra. Por outro lado, essa voz que nos direciona ao modo como devemos compreender toda a
secdo, quando determina que digamos “corpo sou eu inteiramente, € nada mais”, quer conferir
ao corpo o fundamento mais imediato de experiéncia do real, e que passara a ser traduzido, por
Zaratustra, nos termos de uma “grande razdo”: “O corpo € uma grande razdo, uma
multiplicidade com um s0 sentido, uma guerra e uma paz, um rebanho e um pastor” (ZA, Dos
desprezadores do corpo).

Zaratustra se apropria, agora, do conceito de razdo e o desloca ao sentido do corpo para
fazer deste um novo paradigma. Isso deve nos direcionar, a0 menos, a duas questdes
importantes para o entendimento dessa passagem: 1. o fato de reconhecermos em Nietzsche,
desde os seus escritos sobre O Nascimento da Tragédia, uma critica mordaz ao estilo de
racionalidade difundida por Sécrates na filosofia; 2. o fato de que, em se tratando de um dos
conceitos mais importantes da histéria do pensamento filoséfico, a razdo se encontra
tradicionalmente, desde Platdo, posta em oposicdo ao sensivel, que é o ponto de partida,

evidentemente, para a critica de Nietzsche da metafisica como dualismo de mundos.

3% ROSEN, Stanley. The Mask of Enlightenment: Nietzsche’s Zarathustra, p. 84.



33

Quanto a primeira questdo, convém delimitarmos que a critica mais originaria de
Nietzsche ao conceito de razdo dirige-se ao método socratico que compreende a dialética como
um dominio da ldgica sobre os instintos. Isso é dito no contexto mais geral em que o autor de
Zaratustra acusa SAcrates de ser um precursor do declinio da arte tragica no cenario grego, uma
vez que nele teria havido um deslocamento do sentido da palavra, antes guiada por um caréater
criador, para 0 ambito da l6gica conceitual. Essa problematica associada a figura de Sdcrates é

apresentada na seguinte passagem:

Enquanto, em todas as pessoas produtivas, o instinto é justamente a forca afirmativa-
criativa, e a consciéncia se conduz de maneira critica e dissuasora, em Sdcrates € 0
instinto que se converte em critico, a consciéncia em criador — uma verdadeira
monstruosidade per defectum! (NT, §13).

E possivel pensarmos que isso que Nietzsche identifica a partir de Socrates como uma
cisdo entre instinto e consciéncia, € 0 que surge aqui para nos, nas palavras de Zaratustra, como
uma oposicdo entre corpo e razao, ou corpo e alma. E ao passo que o conceito de razdo aparece
em seu discurso, de agora em diante, como aquilo que esta integrado ao préprio corpo, ha
justamente uma tentativa de ruptura com aquele conceito de racionalidade antes instaurado na
filosofia, pois, esclarece Nietzsche alguns anos mais tarde, “‘estar consciente’ ndo se opde de
algum modo decisivo ao que € instintivo — em sua maior parte, 0 pensamento consciente de um
filosofo ¢ secretamente guiado e colocado em certas trilhas pelos seus instintos” (BM, Dos
preconceitos dos filosofos, §3).

Essa idiossincrasia cuja finalidade em Sécrates é colocar a razdo contra 0s proprios
instintos, nos diz, contudo, apenas de um comego “estorico”, se com isso compreendemos, a
partir de Nietzsche, a histéria do pensamento ocidental como aquilo que teria vindo a se tornar
uma fabula. Sucede que, através de Platdo, isso tomara a forma mais grave de uma oposicédo
entre “mundo verdadeiro” e “mundo aparente”. Associado a este tltimo, o corpo teria sido visto,
segundo Nietzsche, como uma “deploravel idée fixe dos sentidos!”. A partir do platonismo, o
mais necessario ndo € somente tomar partido da razdo e da consciéncia em detrimento dos
instintos, mas sobretudo contra os sentidos (aisthésis), pois, mediante eles, 0 corpo apareceria,
paradoxalmente, “acometido de todos os erros da logica, refutado, até mesmo impossivel,
embora insolente o bastante para portar-se como se fosse real!...” (CI, A “razdo” na filosofia,
81).

O que Sécrates inaugura na filosofia nos termos de uma tirania da razéo, é o que Plat&o,

através de um mimetismo, passa a determinar para si como sintoma de um moralismo



34

patologico: “é preciso imitar Sdcrates e instaurar permanentemente, contra os desejos obscuros,
uma luz diurna — a luz diurna da raz&o. E preciso ser prudente, claro, limpido a qualquer prego:
toda concessdo aos instintos, ao inconsciente, leva para baixo...” (Cl, O problema de Socrates,
§10). Tomar como necessaria a renuncia aos desejos, aos instintos e ao inconsciente é nada
mais, nada menos, do que afirmar que o corpo conturba a atividade inteligivel, que, para Platéo,
se desenvolve no homem unica e exclusivamente por intermédio da alma. Ao aspirar ao
conhecimento da verdade, portanto, 0 homem deve expurgar tudo o quanto nele diga respeito
ao mundo sensivel, para que assim possa alcangar a “esséncia” do real em sua forma pura.

Como tltima consequéncia de sua critica, Nietzsche retoma conceitos fundamentais — a
“alma”, a “unidade”, a “razdo”, a “verdade” —, remetendo-os aquele traco marcante de sua
filosofia que consiste em uma reversédo do platonismo. Resulta, por exemplo, que ndo sdo mais
0s sentidos os responsaveis por comprometer a ordem de nosso conhecimento, mas sobretudo
a razdo, que “¢ a causa de falsificarmos o testemunho dos sentidos”. Uma vez “que mostram o
vir-a-ser, o decorrer, a transformagdo, os sentidos ndo mentem...” (Cl, A “razao” na filosofia,
82). Em vista disso, o que Nietzsche propde é que comecemos a aceitar o testemunho dos
sentidos, uma vez que estejamos em vias de afirmar que este mundo, o “mundo aparente”,
imediato a nossa experiéncia, € o Unico — “o ‘mundo verdadeiro’”, dira “é apenas acrescentado
mendazmente...” (Ibidem).

Em A Gaia Ciéncia, esse reconhecimento e essa aceitacdo sdo remetidos a uma espécie
de “sensualismo”®:; “Houve tempos em que os filosofos temeram os sentidos: teriamos nos
talvez desaprendido demais esse temor? Hoje somos sensualistas, nds, homens do presente e
do futuro na filosofia” (GC, §372). Nietzsche toma partido dessa posicdo sensualista, de um
lado, quando busca consumar o fato de que so “possuimos ciéncia, hoje, exatamente na medida
em que resolvemos aceitar o testemunho dos sentidos” (CI, A “razao” na filosofia, §3). Embora,

por outro lado, em uma perspectiva mais abrangente e regressiva, tenha elevado os gregos

3 A fim de um esclarecimento acerca dessa posi¢io “sensualista” de Nietzsche, vale acrescentar a leitura de
Wotling, que a interpreta como uma postura essencialmente anti-idealista. Assim, ao rejeitar aquele dualismo
metafisico que consiste em uma separacédo entre realidade e aparéncia (mundo verdadeiro versus mundo sensivel),
Nietzsche teria se empenhado em estabelecer que a aparéncia, entendida por ele como “simples ¢ tnica realidade”,
nao seria “mais uma ‘aparéncia’ no sentido dos filésofos, assim como sua realidade ndo [seria] a ‘realidade’ deles:
Nietzsche a designa com o termo realidade para neutralizar qualquer tentacéo de se por um em-si além dela [...]
ele usa simultaneamente o termo aparéncia a fim de dissociar essa realidade do conceito de ser, para associa-lo ao
de metamorfose, para insistir sobre seu carater cambiante e multiforme” (WOTLING, Patrick. Nietzsche e o
problema da civilizagdo, pp. 84-85). Ocorre que sua preferéncia pelo sensualismo, que no fundo figura-se como
uma tentativa de apontar para o primado da aparéncia, seria mais uma tentativa de “contestar a pertinéncia desse
modo de questionamento” aduzido pela tradigdo metafisica, do que uma mera aceitagdo cega de “que nossos
sentidos e sensagdes nos permitam ter acesso a verdade das coisas” (Ibidem, pp. 86-87).



35

tragicos, e notadamente Heraclito, ao hall de auténticos filosofos da natureza, por conta de suas
tendéncias de colocar os sentidos, justamente, a favor do carater deveniente da natureza.
Diante disso, é preciso reconhecermos que apesar de Nietzsche identificar em Platdo
essa separacdo radical entre o intelecto e o sensivel, os registros de seus primeiros textos
sugerem, digamos, uma fonte primaria para explicacdo dessa oposicao, a qual teria recebido um
engajamento por parte da ontologia parmenidica. Em A filosofia na época tragica dos gregos,
ao interpretar o fato de que Parménides teria suprimido toda a realidade do vir-a-ser a fim de
engendrar somente aquele mundo regido por uma “eterna unidade” do ser, ele se desdobra

diante da seguinte interpretacédo sobre o eleata:

Se agora, porém, Parménides tornava a voltar o olhar a0 mundo do vir-a-ser, cuja
existéncia ele havia antes procurado conceber através de combinacdes tdo engenhosas,
zangava-se com seus olhos porque viam o vir-a-ser, com seus ouvidos porque 0
ouviam. “Nao sigais o olho estlpido” — assim diz agora seu imperativo —, “néo sigais
0 ouvido ruidoso ou a lingua, mas examinai somente com a forca do pensamento”.
[...] ao apartar abruptamente os sentidos e a aptiddo de pensar abstracdes, portanto a
razdo, como se fossem duas faculdades totalmente separadas, ele dilacerou o proprio
intelecto e encorajou aquela separagdo totalmente errénea entre “espirito” e “corpo”
que, particularmente desde Platdo, pesa como uma maldi¢do sobre a filosofia (FT,
810).

Tomemos essa citacdo como uma oportunidade de retorno a Zaratustra. Vejamos que
em seu discurso, ele ndo visa apenas reverter a heranga platonista quando anuncia que somos
corpo inteiramente, e que alma nos serve apenas para designar algo do corpo; para além disso,
h& uma tentativa de apontar para ideia de que a razdo ndo € autbnoma, separada e superior ao
corpo, pelo contrario, ela esta integrada a ele. O que Zaratustra parece ter em vista, portanto, é
um procedimento que busca suturar esse dilaceramento empreendido por tanto tempo pela
historia do pensamento metafisico-filoséfico, o qual resultou em uma separacao entre intelecto
e sentidos.

Afirmar que o corpo € uma grande razdo € concebé-lo, entdo, como o0 que une, relne,
enfim, integra raz&o e sentidos — de modo que a “grande razao”, agora, é algo que se permitiria
estar mais proximo de uma “sensibilidade inteligente”, afirma Fogel. Quanto & maneira em que
Zaratustra dita a razdo como “grande”, isSO marca apenas um pleonasmo que serve para indicar
“o contraste com o que habitualmente se vé como fundamental, mas que € caracterizado tao so
como ‘pequena razao’ (i.é, in-essencial, nao realmente fundamental!), a saber, o ‘eu’, o
‘espirito’”.*? Expresso assim, a questdo central para nos, nesse momento, € justamente notar

gue se 0 corpo passa a ser tomado por Zaratustra como essencial, fundamental, é porque torna

40 FOGEL, Gilvan. Sentir, ver, dizer: cismando coisas de arte e de filosofia, p. 222.



36

possivel a reconciliacdo da razdo com a prépria vida. A partir dai devemos refletir de que modo
a razdo, a consciéncia, o espirito atuam como modos de abertura desse fenémeno que é o corpo.
Mais que isso, sera importante notar que em todos 0s momentos em que Zaratustra se apropria
desses termos (alma, razédo, espirito) em sua fala, € para se posicionar contra a linguagem da
metafisica — porquanto serd necessario, em diversos momentos, se apropriar de sua propria
linguagem para falar contra ela. Se assistiremos, de modo igual, Nietzsche se apropriar dos
conceitos de forga, impulso, instinto, afeto, é necessario, mais ainda, que ndo nos enganemos
quanto a sua pretensdo: ao utiliza-los conceitualmente, ele quer se aproximar do carater

efetivamente maltiplo com o qual a vida aparece.

2.2 O corpo como uma multiplicidade

Em uma anotacdo de Outono do ano de 1883, Nietzsche registra o0 seguinte pensamento:
“levar a unidade a tensdo suprema da multiplicidade dos opostos — objetivo” (FP 17[27],
Outono de 1883). Escrito em meio as inUmeras notas que serviriam como esbogos para a terceira
parte de Zaratustra, seu conteldo parece firmar um encontro propicio com a afirmacdo que
devemos retomar nesta secdo, a saber, quando, depois de elevar o corpo a posicdo de uma
“grande razdo”, Zaratustra refere-se a ele como sendo “uma multiplicidade com um so6 sentido™.
Através dessa fala seu discurso encerra por absoluto toda concepgdo que se preza dualista,
embora venha revelar um novo ponto de debate em torno das ideias de unidade e multiplicidade
— trata-se da necessidade de revisitar, em alguma medida, a discussdo que animara Nietzsche
em relacdo aos primeiros fisidlogos, a qual diz respeito a investigacdo do duplo aspecto da
realidade concebida como ser e vir-a-ser.

No que toca a particularidade dessa investigacdo, ndo resulta em qualquer novidade a
dilecdo que Nietzsche mantinha por Heraclito, cuja proximidade, relata, fazia-o sentir-se “mais
calido e bem-disposto do que em qualquer outro lugar” (EH, O Nascimento da Tragédia, §3).
Suas leituras dos fragmentos heraclitianos marcam, do inicio ao fim de seu pensamento,
hipdteses fundamentais acerca da visdo dionisiaca do mundo, da concep¢do do eterno retorno
do mesmo e da vontade de poder. Todavia, seria preciso investigar, juntamente, em que medida
nosso autor alemao amplia o carater ontoldgico dessas questdes mais originarias a filosofia para
a esfera cosmoldgica: é assim, queremos crer, que Nietzsche transpde os limites da discussao

entre ser e vir-a-ser, ou mais estritamente, sobre a dimenséo una e multipla da physis,*! para o

41 Utilizamos o vocabulo dentro da acepcao grega de “génese”, “surgimento”, “fonte originaria”.
g g g



37

ambito das ciéncias naturais e experimentais modernas. Motivo para que, ao falar sobre o corpo,
estenda sua linguagem para o dominio das for¢as, do impulso/pulsdo e, em Gltima analise, do
poder. Para além de uma transposicéo, talvez estejamos em vias de concordar com Karl Léwith,
que encenava a posicdo de que Nietzsche havia encontrado na modernidade um novo acesso ao
mundo heraclitiano do ponto de vista de uma existéncia que se tornou sem caminho e sem meta
— isto ¢é, uma existéncia tomada pelo niilismo. Assim, conclui Lowith na sequéncia: “Ele
[Nietzsche] repete a antiguidade no auge da modernidade anticrista”.*2

Limitativo seria, frente a isso, interpretar esse carater multiplo com o qual o corpo
aparece no discurso de Zaratustra apenas pelo viés de uma critica a metafisica. Corpo, nesse
contexto, possui também um carater fundador: € com o corpo e a partir do corpo que sera
permitido a Nietzsche descrever e aplicar sua visdo da vida enquanto vontade de poder. Assim,
se voltamos a afirmar que na fala de Zaratustra corpo € vida, € preciso ressaltar que isso que
pronunciamos singularmente ndo € mais do que uma maneira de dizer de um substantivo que
retne, em si mesmo, uma complexa pluralidade — de modo que podemos assegurarmo-nos com
Nietzsche de que, aqui, “a unidade da palavra ndo garante a unidade da coisa” (HHI, §14). A
cada pensamento, sentimento ou sensacdo; a todo querer dominar e ser dominado; a toda
dindmica de opostos que consiste em um exercer continuo de forgas: em tudo isso ha um
movimento que conduz sempre a um modo particular de aparecer da vida. Corpo, portanto, nao
chega a ser “coisa” alguma, no sentido mesmo em que ndo ¢ substancia, como também nao ¢
pura matéria; assim como também ndo é determinado e subjugado por substrato algum que
queiramos chamar de “sujeito”, “espirito”, “alma”. Corpo ¢é apenas um espelho que reflete o
modo como a vida cresce e se manifesta enquanto vontade de poder. Manifestacdo tal que nos
diz de uma abertura ou possibilidade, porque ndo cessa de produzir sentidos multiplos que, na

linguagem nietzschiana, se constituem a partir de movimentos antag6nicos entre as forcas.

2.2.1 Asforgas

Comecemos entdo por visualizar que o conceito de forca, tal como é empregado por
Nietzsche em seus escritos, resultara em uma tentativa fundamental de descrever o carater
deveniente do mundo como vontade de poder. Em um fragmento de maturidade, o autor de

Zaratustra faz compreender que a vontade de poder, enquanto um modo de ser de toda forga,

42 | OWITH, Karl. Nietzsche’s Philosophy of the Eternal Recurrence of the Same, p. 119.



38

responde a sua natureza mais intima: “Esse conceito vitorioso de for¢a, gracas ao qual os nossos
fisicos criaram Deus e 0 mundo, tem necessidade de um complemento: é preciso atribuir-lhe
um querer interno que denominarei vontade de poder, isto €, o apetite insaciavel de manifestar
o poder” (FP 36[31], Junho-Julho de 1885). Nesse sentido, no que diz respeito a todo corpo
organico, as forcas atuariam como impulsos basicos da vontade, que, por sua vez, tenderia a
todo tempo ao aumento, ao crescimento, & expanséo.

Contudo, assim como ndo desejamos nos enganar quanto a forma em que Nietzsche
utiliza o termo “corpo”, tendo em vista que n&o se trata de uma substéncia, uma unidade acabada
e fixa, mas como um conjunto que se assemelharia mais a uma “estrutura social de muitas
almas” (BM, §19), ¢ nessa mesma direcdo que devemos interpretar o conceito de forca. Uma
forca estard sempre em relacdo antagdnica com outra forca. Sua existéncia, ndo a temos
propriamente em um nivel fisico ou material, espiritual ou psicologico, mas simplesmente no
campo da acd0.”* Quando analisa a teoria das forgas dentro da perspectiva de sua tese
cosmologica, Scarlett Marton sinaliza para uma anotacdo importante em que Nietzsche
pergunta-se se, alguma vez, ja se constatou alguma forca, para responder, ele mesmo,
negativamente, afirmando haver apenas efeitos.** Sua postura ndo é a de um ceticismo
generalizado quanto a tudo que tenha afirmado anteriormente. Antes disso, sua declaracdo
enfatiza que se devemos compreender qualquer fenémeno relacionado ao corpo, ou seja, a vida,
devemos fazé-lo a partir do grau de atividade e intensidade com que se manifesta.

Ha de se acrescentar, certamente, que Nietzsche ndo s6 nos eximira da possibilidade de
conceber a forca dentro de uma perspectiva substancial, mas retirard igualmente a possibilidade
de vé-la dentro de uma relacdo entre causa e efeito, pois também essa duplicidade
provavelmente nunca existiu — “na verdade temos diante de n6és um continuum” (GC, §112).
Na Genealogia da Moral, por exemplo, deixa transparecer uma posicao resolutiva ao sugerir
que “nao existe um tal substrato; ndo existe ‘ser’ por tras do fazer, do atuar, do devir; [...] @
acdo é tudo” (GM, I, 8§13, grifo nosso). Acdo, luta, oposi¢des: tudo isso deve comportar, em
um so6 termo, sua preferéncia pela utilizagdo da palavra “for¢a”, na mesma medida em que esta
deve possuir a legitimidade de descrever a realidade como movimento espontaneo e irruptivo

da vontade de poder.

43 Cf., por exemplo, o FP 14 [121] do inicio do ano de 1888 até a primavera do mesmo ano, em que Nietzsche
afirma: “O fato de toda forca impulsionadora ser vontade de poder, 0 fato de ndo haver nenhuma forga fisica,
dindmica ou psiquica além disso...” (grifo n0sso).

4 MARTON, Scarlett. Nietzsche: das forgas cosmicas aos valores humanos, p. 54.



39

Torna-se necessario, entretanto, dar um passo atras a fim de observarmos que, definir a
forga como sendo, ela mesma, vontade de poder,*® ¢ um salto expressivo quanto & exclusividade
com que devemos aborda-la nesta se¢do. Também a descri¢do da vida como vontade de poder
é tardia se comparada a tendéncia com a qual Nietzsche, ja em sua juventude, postulava uma
visdo de mundo marcada por lutas continuas entre forcas opostas. Em um primeiro momento,
Sua preocupacdo parece se concentrar mais no nivel de uma ontologia imanente, dada a sua
posicdo em afirmar a efetividade*® como sendo constituida por uma unidade-multipla de forgas,
em detrimento da ilusdria crenca metafisica que toma por principio ontoldgico a existéncia de
unidades substanciais, sejam elas fixas e imutaveis. Acerca daquela perspectiva, seu discurso
estaria notadamente marcado pela imagem do mundo heraclitiano, ao qual podemos retornar,

novamente, quando de seus escritos sobre A filosofia na época tragica dos gregos:

O eterno e Unico vir-a-ser, a total inconsisténcia de todo o efetivo, que constantemente
apenas faz efeito e vem a ser mas ndo €, assim como Heréaclito o ensina, é uma
representacdo terrivel e atordoante [...] Era preciso uma forca assombrosa para
transpor esse efeito em seu oposto, no sublime, no assombro afortunado. Isto Heréclito
alcancou com uma observacdo sobre a proveniéncia propria de todo vir-a-ser e
perecer, que concebeu sob a forma da polaridade, como o desdobramento de uma
forca em duas atividades qualitativamente diferentes, opostas, e que lutam pela
reunificacdo. [...] O povo pensa, por certo, conhecer algo rigido, pronto, permanente;
na verdade, ha a cada instante luz e escuro, amargo e doce lado a lado e presos um ao
outro, como dois contendores, dos quais ora um, ora outro, tem a supremacia. O mel,
segundo Heréclito, é a um tempo amargo e doce, e 0 préprio mundo é um cadinho
[ein Mischkrug] que tem de ser constantemente agitado (FT, 85).

Temos na citacdo acima, pois, dois momentos decisivos para a leitura que Nietzsche
realiza de Heraclito: quando reconhece neste a transposicdo daquela sensacdo sismica
atordoante, provocada pela contemplacdo do movimento impermanente e incessante de todo o
efetivo, na sublime concepcédo de tensbes entre forcas opostas; depois, porque na medida em
gue concebe a polaridade existente entre uma multiplicidade de contrarios, é que Heraclito
poderia justificar a inconsisténcia de todo vir-a-ser como a garantia mais fundamental da
unidade do préprio mundo. O que se torna mais relevante, nesses dois momentos, é uma

admissivel conformidade entre unidade e multiplicidade, entre ser e vir-a-ser, tal como é

45 Quanto a essa afirmagéo, podemos ver Nietzsche articula-la no final do §36 de Além do bem e do mal, quando,
ao arriscar variadas teses e hip6teses acerca da proveniéncia do real e da pertinéncia com a qual se admite uma
“causalidade da vontade”, supde que talvez se pudesse obter “o direito de definir toda forga atuante,
inequivocadamente, como vontade de poder.

46 “Efetividade” (Wirklichkeit) é o substantivo que também podemos empregar, dentro da filosofia de Nietzsche,
parareferir-se a “realidade”. Em uma nota para a tradugio do Livro II de A Gaia Ciéncia, Rubens Rodrigues Torres
Filho esclarece que o termo Wirklichkeit é utilizado em aleméo para designar o “real”, a “realidade”, designagdo
pela qual Nietzsche teria demonstrado maior preferéncia desde o texto de 1873, a respeito da filosofia na época
tragica dos gregos, em que expde sua interpretacdo do pensamento de Heréclito (Cf. NIETZSCHE, Friedrich.
Obras Incompletas, p. 197).



40

descrito pelo filosofo naturalista em um de seus fragmentos, quando expde uma série de
correlagdes entre “completo e incompleto, concorde e discorde, harmonia e desarmonia, € de
todas as coisas, um, e de um, todas as coisas”.*’ Dessa forma, isso que o0 povo pensa conhecer
como “rigido, pronto, permanente” ¢, em verdade, uma ilusdo que se encontra contida em toda
proposicdo que pretenda petrificar o mundo das mudancas através da crenca na unidade do ser.

No entanto, séo as préprias mudangas, na medida em que espelham uma luta relacional
entre opostos, que permitem dar vez & compreensdo de uma unidade dindmica e mutével. 1sso
porque a unidade, longe de ser compreendida como a permanéncia absoluta de uma forca
qualquer, ou de um corpo qualquer, responde apenas a modos momentaneos de organizacao da
vida. Nietzsche chega a definir em certa passagem que “toda unidade é apenas como
organizagéo e conjuncéo unidade: nada diverso do modo como uma comunidade humana é uma
unidade” (FP 2[87], Outono de 1885 — Outono de 1886). Organizacdo e conjuncdo, para
Nietzsche, ¢ o que podemos interpretar, em Heraclito, através de uma “harmonia”, se com ela
nos reportarmos ao sentido mais origindrio em que o grego procurava traduzi-la como unido,
acordo, juncdo. Harmonia € a unidade que nasce da multipla tensdo entre opostos, em uma
imagem, o que teriamos diante de nds € uma “harmonia de forcas contrarias, como o arco ¢ a
lira”.4®

Para alem desta releitura, Nietzsche dava-se conta de que o mundo do eterno vir-a-ser,
constituido pelo jogo incessante de forcas, podia ser reintroduzido dentro das questfes
subjacentes as ciéncias modernas. Quando discorre biograficamente acerca de seus primeiros
estudos cientificos, Andler afirma que o autor de Zaratustra “tinha a impressdo de que a
filosofia grega inventara quase todas as hipdteses da ciéncia moderna, e por meio da ciéncia
reencontrava a tradi¢io de toda verdadeira filosofia”.*® Do periodo de sua juventude até a sua
maturidade, sabemos que Nietzsche estabelecera contato, em suas leituras, com diversos nomes
importantes da ciéncia, dentre 0s quais podemos citar: o do fisico e astrdnomo alemao Johann
Karl Friedrich ZélIner; do também astronomo e matematico esloveno Roger Joseph Boscovich;
dos neo-lamarckistas Wilhelm Roux e William Henry Rolph. Mas, no tocante, por enquanto, a
teoria das forcas, € relevante sublinhar a influéncia de Boscovich sobre Nietzsche, a ponto de
este tomar partido contra a matéria — referente a visdo mecanicista — e assumir a preferéncia

pela forca — até entdo dominada, no periodo moderno, pelos estudos da energética.>® Assumindo

4T HERACLITO, DK 22 B 10, in BORNHEIM, Gerd (org.). Os filosofos pré-socraticos, p. 36 (grifo nosso).
48 HERACLITO, DK 22 B 51, in BORNHEIM, Gerd (org.). Os filosofos pré-socraticos, p. 39.

49 ANDLER, Charles. Nietzsche: vida e pensamento —vol. 1, p. 525.

%0 ANDLER, Charles. Nietzsche: vida e pensamento — vol. Il, p. 615.



41

uma forma mais precisa no texto de Além do bem e do mal, o nome do esloveno é engrandecido

e equiparado ao de Copérnico, ambos os quais Nietzsche denomina “adversarios da evidéncia”:

enquanto Copérnico nos persuadiu a crer, contrariamente a todos os sentidos, que a
Terra ndo estd parada, Boscovich nos ensinou a abjurar a crenca na Gltima parte da
Terra que permanecia firme, a crenga na “substancia”, na “matéria”, nesse residuo e
particula da Terra, 0 atomo: o maior triunfo sobre os sentidos que até entéo se obteve
na Terra (BM, §12).

Ora, 0 que esta abertamente em jogo é o fato de que Nietzsche toma a critica a concepcao
de um atomismo materialista, empreendida pela ciéncia, como tributaria a critica da substancia,
inerente a metafisica. Seguro de que € necessario declarar uma guerra a “necessidade atomista”,
seu intuito é que a partir dai se atinja também o alvo mais primario da “necessidade metafisica”.
Juntas, elas responderiam a um “mais funesto atomismo” ensinado pelo cristianismo: o
“atomismo da alma”, o qual cré na “alma como algo indestrutivel, eterno, indivisivel, como
uma ménada, um atomon” (Ibidem). Ao presumir que Boscovich teria aberto as portas para se
pensar na matéria ndo como algo extensivel e indivisivel em relagdo ao espaco, mas dotada de
um dinamismo imanente a0 movimento entre as forcas, Nietzsche empreendera seu préprio
projeto de acrescentar ao movimento efetivo de todo o vir-a-ser uma realidade mais profunda,
a da vontade de poder, tornando-a um critério para o exame da qualidade das forcas.

Nesse sentido, € mais do que notdria a importancia que Gilles Deleuze atribui a teoria
das forcas nietzschiana quando a analisa a luz das nogdes de qualidade e diferenca de
quantidade. Cabe ver que Deleuze interpreta o corpo como um conjunto de forgcas — “O que
define um corpo € a relacdo entre forcas dominantes e forcas dominadas. Toda relacéo de forcas
constitui um corpo: quimico, biolégico, social, politico”.>* Enquanto as forcas dominadas sdo
ditas reativas, as dominantes sdo denominadas ativas: a estas Ultimas correspondem as
caracteristicas de apropriacdo, apoderamento, subjugacédo; aquelas, as tarefas de conservacéo,
de adaptacéo e de utilidade, porquanto o conceito de reacdo empregado por Deleuze a partir da
leitura de Nietzsche, pertence as “acomodag¢des mecanicas e utilitarias”, ou seja, as “regulacdes
que expressam todo o0 poder das forgas inferiores ¢ dominadas”. Contudo, o decisivo na
determinacdo dessas que sdo as qualidades originais das forcas (ativas e reativas) estd na
diferenca de quantidade, que, segundo o filosofo francés, constitui por assim dizer “a esséncia
da forga, a relagdo da forga com a for¢a”. Uma vez que toda forga s6 pode ser compreendida
em relacdo essencial com outra forca, a cada qual delas remeter-se-4 uma quantidade que,

entretanto, ndo as levam a uma iguala¢do, ou, em um maior grau, a uma anulacdo. Dai que

51 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia, p. 56.



42

Deleuze venha utilizar a palavra “diferenga” para demonstrar o que hd de inigualavel na
quantidade e que garante, portanto, que possamos falar em uma qualidade. Mais importante
para ele é, pois, submeter & anélise das forcas o elemento da vontade de poder. E ela, enquanto
instrumento genealdgico das forcas, o fator determinante que pode manifestar-se tanto quanto
diferencial, porque €é elemento de producdo da diferenca de quantidade na relacdo entre as
forcas, quanto genético, se remetido a qualidade. Em uma perspectiva mais abrangente, Deleuze
considera que, se na teoria constituida por Nietzsche ¢ “o acaso que coloca as forgcas em
relacdo”, a vontade de poder seria entdo “o principio determinante dessa relagdao”, ou seja, “s6
ela é capaz de afirmar todo o acaso”.%?

A margem dessa interpretac&o, é certo que a leitura das forgas empreendida pelo francés
se estende profundamente durante toda a sua obra. Convém notar que o autor se dedica na
construcdo de um quadro sistematico, permeado por diversas conceitualizacfes, a medida que
toma o fio condutor do corpo para tratar da dupla manifestagéo ativa e reativa das forgas. Junto
a isso, Deleuze fixa, a sua maneira de intérprete, uma diversidade de conceitos que, embora
facam parte do vocabulario de Nietzsche, poucas vezes dispdem de uma significacao
permanente, especialmente se associados a temas em que o autor de Zaratustra avangou pouco
nos planos finais de sua vida, tal como o da vontade de poder. Um caso excepcional, levantado
por Marton, aplica-se justamente a esse contexto em que Deleuze delega os conceitos ativo e
reativo a qualidade das forcas. Segundo a autora, tal interpretacdo feita pelo filosofo viria a
comportar alguns excessos, pois, escreve, “¢ apenas muito raramente que Nietzsche utiliza os
termos ‘ativo’ e ‘reativo’. Emprega-os, por certo, na Genealogia da Moral, quando, ao
examinar a origem da justica, considera ativas a avidez e a sede de dominacdo e reativa, a
vinganca; neste caso, atribui os adjetivos a sentimentos e ndo a forgas”.> E viavel ressaltar, ao
mesmo tempo, a notoriedade do nome de Deleuze para a compreensdo do corpo a partir da
teoria das forcas, mas que essa compreensdo também pode nos distanciar de nosso propésito
caso tenha de corresponder, restritamente, a leitura sistematica tal como € apresentada em seus
textos.

Nesse contexto, importa ndo muito mais do que reduzir o termo qualidade ao modo de
atuacdo das forcas em relacdo a poténcia que exercem. Isso deve corresponder a tendéncia
corriqueira com a qual Nietzsche nos conduz a pensar nas for¢as em termos de “mando” e
“obediéncia”, “regentes” e “regidos”, sinteticamente, em uma explicita hierarquia (Cf. FP

40[21], Agosto-Setembro de 1885). Supor, no entanto, que em funcdo dessa hierarquia haja

52 |bidem, pp. 55-70.
%3 MARTON, Scarlet. Nietzsche: das forcas cosmicas aos valores humanos, p. 66.



43

uma lei extrinseca as préprias forgas, e que portanto a posicdo ocupada por uma forca em
relacdo a outra seja definitiva, ndo é disso que se trata. Primeiro, porque Nietzsche deixa
explicito que pertence ao &mago de toda forga uma tal ansia de dominio e expansdo, de modo
que, “Exigir da for¢a que ndo se expresse como forga, que ndo seja um querer-dominar, um
querer-vencer, um querer-subjugar, uma sede de inimigos, resisténcias e triunfos, é tdo absurdo
quanto exigir da fraqueza que se expresse como forca” (GM, I, 813). Nao ha lei externa as
préprias forcas, tampouco na relacdo que se estabelece entre elas, sendo o fato de que € a
vontade de poder mesma a esséncia constitutiva desse impulso de dominio que lhes séo devidas.
Isso explica, por conseguinte, o papel instavel com o qual essa dimensdo hierarquica é descrita:

Que o homem ¢é uma multiplicidade de forcas que se organizam em hierarquia, de
modo que ha guem manda, mas quem manda também deve criar para quem obedece
tudo o que serve para preserva-lo e, portanto, é ele mesmo condicionado pela sua
existéncia. Todos estes seres vivos devem ser de um tipo relacionado, caso contrario
ndo poderiam servir e obedecer uns aos outros desta forma: aqueles que servem
devem, em certo sentido, ser também aqueles que obedecem, e em casos mais
delicados o papel deve mudar temporariamente entre eles. E aquele que de outra forma
comanda, obedece uma vez (FP 34[123], Abril-Junho de 1885).

Nietzsche retrata, por certo, um cenario em que percebe a relacdo entre as forcas
analogamente a um campo de batalha. A beligerancia permite, antes de mais nada, que em um
dado momento venha a se formar um centro de dominio temporéario, cuja organizacdo é
determinada pela sujeicdo de diversas forcas face a imposicdo de algumas outras. A maneira
com a qual essa hierarquia é ilustrada sugere que diante dessa ligacdo antagOnica, que é
antagonismo de uma luta, se estabeleca uma coesao. Imediatamente a essa coesao, 0 que se tem
é uma estabilidade, digamos, um acordo momentaneo entre as partes, e que implica, por sua
vez, na formacéo de uma unidade entre elas. Unidade diz respeito ao sentido ordenador segundo
0 qual as forcas congregam-se no interior dessa grande razdo que € o corpo. Tdo logo ela é
desfeita, os papéis se modificam e novas lutas sdo travadas, revelando, assim, que o aspecto
essencial da realidade como vir-a-ser estd condicionado ao dinamismo inesgotavel de suas
aliancas e oposicoes.

Ao deslocarmos esse cendrio ao discurso central de Zaratustra, veremos que € antes pelo
aspecto de unido e conjunto do que pela ideia de dissolucdo e aniquilamento que podemos nos
aproximar do sentido do corpo. Zaratustra afirma ser este uma multiplicidade porque, em parte,
deve comportar a pluralidade de muitos outros corpos, que de longe reduz-se somente ao “corpo
humano”, mas a tudo o quanto antes pertence ao nivel da vida, de forma que em cada corpo

possivel, dizemos que ha também diversas possibilidades de vida. Aberto a metafora que o

define como sendo “uma guerra e uma paz”, ele traz consigo o significado mais essencial de



44

um vir-a-ser das forcas, as quais, & medida de um contraste, revelam a harmonia que renasce a
todo tempo, gragas a disputa que entre elas é engendrada. No abrir-se dessa relacdo, corpo é
ainda essa multiplicidade com um s6 sentido porque, por um lado, é o que torna visivel a vontade
de poder como seu préprio modo de ser. De forma que arriscariamos, por essas vias, a conceber
a palavra sentido ndo como algo que remete a “impressoes sensiveis”, mas como aquilo que
designa um modo de afec¢do. Corpo, nesse caso, € o lugar em que a vida se abre, ela mesma,
como forga. Dai que Zaratustra se estenda em mais uma metafora, ao dizer que o corpo € “um
rebanho e um pastor”: enquanto pastor, € ele que ordena e impde forma a multiplicidade de
forcas. Corpo como um si-mesmo (Selbst), termo que analisaremos a frente, €, portanto, o

sentido unificante e estruturador de todos os corpos possiveis.

2.2.2 Os impulsos e os afetos

Nés, homens do conhecimento, ndo nos conhecemos;
de nds mesmos somos desconhecidos (GM, 1, §1).

Nietzsche recorre a linguagem dos impulsos (Triebe) e dos afetos (Affekte) a fim de dar
base a realidade de nossos desejos e volicBes, assim como de nossos sentimentos e
pensamentos. Vinculados estritamente a sua teoria das forcas®*, as pulsdes e os afetos permitem
gue avancemos ainda mais na compreensdo da comunicacdo entre 0 fendémeno da “grande
razao” e entre aquilo que agora vemos aparecer, na fala de Zaratustra, como epifenomeno, a
“pequena razao”, apenas um produto do corpo: “Instrumento de teu corpo ¢ também tua
pequena razao que chamas de ‘espirito’, meu irmdo, um pequeno instrumento e brinquedo de
tua grande razao” (ZA, Dos desprezadores do corpo).

Quando Zaratustra reduz alma e espirito a posicdo de meros instrumentais-superficiais,
torna evidente que os efeitos mais gerais de sua critica a metafisica visam a dissolucéo de toda
psicologia tradicional ou racional, a qual tendia a considerar que a totalidade do psiquico
identificava-se, via de regra, a unidade da consciéncia. Nao a toa, na tentativa de reestruturar a

Psicologia como um novo campo de estudos voltado para as formas de desenvolvimento da

% Com a afirmacdo de que impulsos e afetos estdo vinculados a teoria das forgas nietzschiana, servimo-nos de
uma base referencial particularmente oferecida por Oswaldo Giacoia. Em sua leitura preliminar do conceito de
pulsdo em Nietzsche, ele observa que, haja vista a variedade com a qual o termo Trieb se encontra presente nas
obras do autor alemdo, ndo ha, entretanto, uma sistematicidade que a diferencie, por exemplo, do termo Instinkt
(instinto), tal como ocorre habitualmente no campo da psicanélise freudiana. Ao sugerir esse trago distintivo
fundamental, Giacoia busca, principalmente, chegar a posicdo de que Nietzsche teria considerado tanto pulsdo
como instinto como Triebkrafte, uma vez que estariam intimamente vinculados a perspectivas tedricas acerca de
sua teoria das forcas. (GIACOIA, Oswaldo. O conceito de pulsdo em Nietzsche, pp. 79-81).



45

vontade de poder, Nietzsche teria ousado, com ela, “descer as profundezas”, portanto, sair
daquela superficie que a manteve “presa a preconceitos e temores morais” (BM, §23). Frente a
esse fendmeno que agora descortina-se como “a grande razdo”, o que Zaratustra busca,
justamente, é operar em um movimento de transfiguracdo de toda unidade-substancial —
espirito, consciéncia, alma — em multiplicidade-dindmica — ou seja, 0 corpo, tal como devemos
compreendé-lo enquanto organizagdo pulsional e afetiva. Com efeito, um discurso sobre os
impulsos e os afetos nos levaria a compreensdo, em um primeiro momento, da totalidade dos
processos presentes na relacdo corpo, alma e espirito, sabendo-se que por alma/espirito
devemos nos referir ndo mais a uma espécie de entidade incorporea e autbnoma em relacdo ao
corpo, mas a esfera do psiquico em sua correspondéncia direta com o fisiolégico.

Em vista a isso, busca-se antecipar a defesa de que o conjunto de sentimentos,
pensamentos e desejos que irrompem desde essa complexidade afetiva e pulsional ndo aparece
como mero produto de uma livre subjetividade humana. Eles servem, antes, as determinagdes
davida, que, nesse contexto, dizem respeito elas mesmas as determinacdes fisiologicas. Atraves
da fisiologia, Nietzsche parece poder apreender ndo somente o sentido quimico-bioldgico
atribuido aos processos corporais. O fisioldgico € o que possibilita, antes de mais nada, que o
corpo aparega como um pathos, uma vez que esse Ultimo estaria, segundo um atento estudo
filologico de Bilate, “relacionado com espirito ou forma de vida, no sentido de multiplicidade
constituida por desejos, vontades, sentimentos, afetos”.>®

Assim sendo, seguiremos, por ora, com um trecho do aforismo Viver e inventar, presente

em Aurora:

— Por mais longe que alguém leve seu autoconhecimento, nada pode ser mais
incompleto do que sua imagem da totalidade dos impulsos que constituem seu ser.
Mal conseguira dar o nome dos mais grosseiros entre eles: o nimero e a intensidade
deles, o fluxo e refluxo, o jogo reciproco e, sobretudo, as leis de sua alimentagéo,
permanecem inteiramente desconhecidas para esse alguém (A, §119).

Nietzsche provoca, certamente, um abalo, quando assim sugere que a existéncia de um
mundo permeado por relacbes e exigéncias pulsionais é algo de inacessivel, portanto
desconhecido a cada um de nds. Ainda assim presentes na constituicdo de nosso ser, quando
ganhamos consciéncia desses impulsos, ele manifesta em outro lugar, o que se ganha “¢ o
altimo elo de uma cadeia, uma conclusdao”. Logo, tudo o que surge na superficie de nossa
consciéncia na forma de pensamentos, sentimentos ou de um afeto, é o resultado de um estado

de poder instantaneo de nossos impulsos, isto ¢, “do impulso justamente dominante, assim como

% BILATE, Danilo. Nietzsche, por uma ética dos afetos, p. 69.



46

dos impulsos que lhe obedecem ou que resistem a ele” (FP 1[61], Outono de 1885 — Inicio do
ano de 1886). Se chegamos a pensar desta ou daquela forma, a desejar isto ou aquilo, ndo ha
qualquer nexo racional e causal que venha assegurar a existéncia de um sujeito por tras de tal
desejo ou pensamento. Aquilo que chegamos a crer como sendo fruto de “nossas motivagdes
conscientes”, em realidade, “por detras delas se encontra a luta de nossos impulsos e estados, a
luta pela violéncia” (FP 1[20], Outono de 1885 - Inicio do ano de 1886).

Especialmente no ambito de nossas vivéncias, Nietzsche considera que o sentido de cada
acontecimento é tdo e somente determinado pelo impulso que dele se apropria. Fazendo uso de
termos como “necessidades de nutri¢do”, “fome”, “saciedade”, sua hipotese é a de que cada
instante de nossa vida pode servir, por um lado, como “meio de alimentagdo”, dessa forma, de
aumento da forca ou do vigor de um impulso. Caso nada sirva a sua satisfacdo, por outro lado,
0 que acompanhamos é um estado de debilitacdo, “e mais alguns dias ou meses de nao satisfagao
e ele murcha, como uma planta sem chuva” (A, §119). Se algo chega a acontecer, ou seja, se
uma experiéncia se torna visivel diante de nossa consciéncia, € sinal de que ali um sentido ja se
interpds e tornou-se dominante. Nisso residem os fatores de necessidade e de interesse dos
impulsos, que aqui pode ser dito, em ultimo termo, como imposicao perspectivistica de sentido,
0 que implica que toda perspectiva seja ela mesma um acontecer (FP 1[128], Outono de 1885
— Inicio do ano 1886).

Projetar qualquer sentido absoluto e exterior a essa dimensdo impositiva € desconhecer
que nossas vivéncias se resumem muito mais aquilo “que nelas pomos do que o que nelas se
acha!”, Nietzsche finaliza em Aurora, de modo que ndo deveriamos, entdo, considerar que
nessas vivéncias ndo se acha nada? — “Que viver € inventar?” (A, 8§119). Se a questdo de
Nietzsche soa ou ndo retorica, ao menos ganhamos a possibilidade de dar a ela uma entonacao

através dos versos de Caeiro, que dizem:

Sempre que olho para as coisas e penso no gue 0s homens pensam delas,
Rio como um regato que soa fresco numa pedra.

Porque o Unico sentido oculto das coisas

E elas ndo terem sentido oculto nenhum,

E mais estranho do que todas as estranhezas

E do que os sonhos de todos os poetas

E os pensamentos de todos os filésofos,

Que as coisas sejam realmente o que parecem ser
E ndo haja nada que compreender.%

% PESSOA, Fernando. Obra Poética, p. 157.



47

“Que as coisas sejam realmente o que parecem ser / E nao haja nada que compreender”,
quer dizer, ndo h4 algo de essencial, oculto, por tras do real aparente. Toda interpretagcdo que
ocorre na vigéncia de um acontecimento, ou de uma experiéncia, esteja ela relacionada a arte,
a filosofia, a poesia etc., ndo se deve crer que nela hd um sujeito ou “individuo” conscientes,
que atuem como intérpretes por tras de tudo isso. A realidade, tal qual se apresenta como sendo
a desse fendbmeno que é o corpo, é um processo conflituoso entre forgas, que, por sua vez,
determinam o prdprio carater interpretativo através do conjunto de pulsdes que, a sua maneira,
enunciam exigéncias, resisténcias, coacgdes, obediéncias, comandos. Nesse jogo conflituoso, o
préprio interpretar constitui por si mesmo um processo, cujo sentido ou perspectiva independem
da existéncia de um sujeito interpretante. Por isso Nietzsche declara, sem desvios, que: “N&o
se tem o direito de perguntar: ‘quem interpreta afinal?’, mas o préprio interpretar, como uma
forma da vontade de poder, tem existéncia (mas ndo como um ‘ser’, mas cCOmo um processo,
um devir) como um afeto” (FP 2[151], Outono de 1885 — Outono de 1886). Que o interpretar
agora seja descrito, decisivamente, como um afeto, isso reforca um tanto mais o carater
relacional, imparcial, produtor de sentido, que é o referente ao universo das pulsdes. Porque
nem os impulsos e, tampouco, as forgas tém existéncia como um “ser”, quer sejam, como
substratos, € que Nietzsche ressalta neles essa dimenséo afetiva.

No corpo, sdo os afetos que exprimem as relacdes de poder recorrentes a um
determinado sistema pulsional. Permitindo que se ganhe, com isso, a possibilidade de pensar as
proprias forcas pulsionais como afetos infraconscientes, uma vez que sejam elas dotadas da
capacidade e da disposicao para sentir, € que Nietzsche, constantemente, parece traduzir por
afeto uma pluralidade ou estados de sensacGes ou sentimentos (Geftihle). Em Além do bem e do
mal, por exemplo, afirma que: “O que ¢ chamado de ‘livre-arbitrio’ ¢, essencialmente, o afeto
de superioridade em relacao aquele que tem de obedecer: ‘eu sou livre, ‘ele’ tem de obedecer’”
(BM, 819). O afeto de superioridade que, na consciéncia do individuo, o leva a crer na
existéncia de uma “liberdade da vontade”, ou do que Nietzsche coloca aqui nos termos de um
“livre-arbitrio”, é apenas resultado de uma complexa luta entre diversos feixes de pulsdes, que,
por um instante relativo, estabeleceram ou estabelecem entre si um estado de harmonia em
termos de mando e obediéncia. Assim, tanto por parte daquele que obedece quanto por parte
daquele que ordena pertencera uma pluralidade de sensagdes, cuja apreensdo, por parte do
intelecto, na busca de saber as causas de tais processos, acaba por nomea-los, isto é, dar a eles
um carater conceitual, simbolico: “os afetos (lutas, etc.) nada mais sdo do que interpretagoes
intelectuais que o intelecto faz quando ndo sabe absolutamente nada, mas, ndo obstante,

pretende saber tudo” (FP 11[128], Primavera-Outono de 1881). Enquanto trago dessas



48

transformagdes que agora podemos definir como sendo fruto de uma concepgdo
fisiopsicologica, Bilate compreende, substancialmente, que o “que se nomeia ‘afeto’ ¢ um
processo fisiolégico que, no entanto, ao ser nomeado — conceituado, intelectualizado,
espiritualizado — recebe uma significacdo a posteriori, ela mesma de outra ordem, qual seja
psicolégica”.®’

Seria preciso considerar, nesse contexto, que a medida que Nietzsche pensa a
interpretacdo enquanto desdobramento de uma forma especifica de afetividade, sua atengdo
também se volta para a l6gica de avaliagdo, ou seja, da producdo de valores. Os valores sdo
tomados, em termos muito gerais, como uma sintomatologia da vida afetiva — embora também
concedam a Nietzsche a possibilidade de variar o angulo e analisar a incidéncia dos valores na
constituicdo dos préprios afetos. O que ressurge enguanto questdo central é que, ao tornar
paralela e explicita a ligacdo entre interpretacéo e afeto, Nietzsche ressalta ainda a natureza
“projetivista” a partir da qual os viventes atribuem atividade, formas e juizos as coisas, ou,
como se queira, a0 mundo. Se remetermos, de modo particular, as condi¢Ges de vida do
humano, portanto, de sua corporeidade, a realidade a qual ele conhece e tem acesso nao pode

ser outra distinta, sendo essa segundo a qual ele mesmo projeta valores:

Nos, 0s pensantes-que-sentem, somos os que de fato e continuadamente fazem algo
que ainda ndo existe: o inteiro mundo, em eterno crescimento, de avaliacfes, cores,
pesos, perspectivas, degraus, afirmaces e negagdes [...] O que quer que tenha valor
no mundo de hoje ndo o tem em si, conforme sua natureza — a natureza € sempre isenta
de valor: foi-lhe dado, oferecido um valor, e fomos nds esses doadores e ofertadores!
O mundo que tem algum interesse para o ser humano, fomos nés que o criamos! (GC,

§301).
Na passagem acima citada, de A Gaia Ciéncia, Nietzsche reclama pelo reconhecimento
do humano como detentor de um poder criador (vis creativa), face aquela ilusdo que sempre o
acompanhou e o fez crer que fosse um espectador e ouvinte ante a vida, possuidor apenas de
um poder contemplativo (vis contemplativa). Zaratustra, quando aponta para a mendacidade,
para as ilusdes e as artimanhas dos poetas, busca fazer referéncia, justamente, ao género dos
contemplativos, que acreditam “que quem aguca os ouvidos, deitado na relva ou em declives
solitarios, aprende algo das coisas que estdo entre o céu e a terra” (ZA, Dos poetas). A crenga
que se acerca dos contemplativos é a de que as coisas ou a realidade sdo, em si mesmas, dotadas
de valores estaveis, absolutos. Com isso, sdo levados a considerar que elas se encontram ai
previamente constituidas, cabendo conhecé-las em sua esséncia e verdade. Na busca de

conhecer a realidade, 0 homem ignora, portanto, que a sua procura é resultado de um afeto, de

57 BILATE, Danilo. Nietzsche, por uma ética dos afetos, p. 75.



49

um pathos, que nele preexiste. Por conseguinte, o que hé de encontrar ndo é mais do que aquilo
que ele mesmo acrescenta, pde nas coisas, € que aqui € traduzido por Nietzsche como uma vis
creativa, que quer dizer: s6 ha& valor no mundo, na natureza, porque ha no humano, antes,
apreciacéo, projecéo, avaliagdo, a partir do que nele mesmo responde a uma vontade criadora.
E nesse sentido que, em um capitulo mais adiante, Zaratustra também ensinara: “Apenas através
do estimar existe valor: e sem estimar seria oca a noz da existéncia (ZA, Das mil metas e Uma
sO meta). Estimar e avaliar devem ser compreendidos como atividade propria de todo vivente.
Nisso € preciso insistir, a fim de garantir que quando falamos em “humano” ou no “homem™
COMO O que aprecia, projeta, cria, ndo se trata de pensa-lo como um sujeito cuja atividade é
representar conceitualmente aquilo que por ele é apreendido da realidade. O sujeito ou a
consciéncia sdo definicOes tardias, isto €, secundarias, que, conforme pudemos descrever até
aqui, servem a isso que Zaratustra condiciona em todo o seu discurso, aos desprezadores do

corpo, como sendo de uma ordem epifenomenal, porque pertencem somente a “pequena razao”.

2.3 A vontade de poder como a forma primitiva de afeto

O quereres € 0 estares sempre a fim
Do que em mim é de mim téo desigual
Faz-me querer-te bem, querer-te mal
Bem a ti, mal ao quereres assim
Infinitivamente pessoal %8

Em uma passagem para o Crepusculo dos idolos, Nietzsche expde o “fatidico erro” que
fizera com que a vontade tivesse sido compreendida, por tanto tempo, como uma faculdade.
“Hoje sabemos”, afirma ele, “que [a vontade] ¢ apenas uma palavra” (CI, “A ‘razdo’ na
filosofia”, §5). O propdsito que lhe guiara, a partir dai, sera o de fornecer um tratamento outro
a essa questdo, a julgar por sua postura cautelar e “afilosofica”, cuja analise o permite constituir,
a nosso ver, uma fenomenologia do querer. Por meio deste ultimo termo, desejamos chamar
atencdo para o procedimento profundamente descritivo através do qual Nietzsche se debruca
sobre a natureza do querer junto a dimensdo constitutiva dos afetos. Para isso, tomaremos como
base uma importante passagem de Além do bem e do mal, na qual ele se inclina detidamente

sobre o assunto:

Querer me parece, antes de tudo, algo complicado, algo que somente como palavra
constitui uma unidade [...] digamos que em todo querer existe, primeiro, uma
pluralidade de sensacdes, a saber, a sensa¢do do estado que se deixa, a sensa¢do do

%8 Cancfio “O Quereres”, de Caetano Veloso.



50

[73PR1E]

estado para o qual se vai, a sensacdo desse “deixar” e “ir” mesmo, e ainda uma
sensacdo muscular concomitante, que, mesmo sem movimentarmos “bragos e
pernas”, entra em jogo por uma espécie de habito, tdo logo “queremos” (BM, §19).

Nas primeiras linhas da passagem acima, Nietzsche fala no “querer” como uma
compreensdo ja tardia, quer dizer, aquela em que o querer traduz-se em um “quero”, dependente
de um “Eu” ou sujeito que, por mero preconceito e descuido dos filosofos, sempre fora
compreendido como nicleo da vontade, portanto, como o agente da agdo. Nesse primeiro caso,
é como unidade que vemos o0 querer, ou seja, 0 vemos como vontade ja concretizada, realizada.
Dado que Nietzsche afirma, na sequéncia, que o querer existe antes como “uma pluralidade de
sensagOes”, digamos que ele aponta para o querer como o aberto, como um impeto que, nesse
sentido, ndo comporta determinacdes de sujeito ou consciéncia, mas designa tudo o quanto se
encontra “atras” do querer mesmo. Esse “atrds”, que Nietzsche deseja que percebamos através
de um conjunto de sensagdes, ndo é mais do que um conjunto de afetos, algo que faz do vivente,
enquanto inserido nessa realidade que € a do corpo ou da vida, esteja sempre em uma disposicéo
para um poder ser.

Todavia, € necessario seguir cautelosamente e, com isso, nos perguntarmos, afinal, que
¢ que Nietzsche entende por “querer” no sentido de um afeto? Por afeto, ja se disse, o autor de
Zaratustra parece procurar determinar uma relacdo de poder entre as forcas pulsionais. No
entanto, em diversas passagens, ele tambeém sinaliza para o querer como sendo da ordem de um
afeto.>® Isso significa apontar para a possibilidade de que Nietzsche esteja pensando n&o
somente nas forcas e nas pulsées como sendo da mesma natureza do afeto — no fundo, séo elas
mesmas, em seus multiplos modos de relagdes, formas de afeccBes —, mas também no querer,
que podemos aqui antecipar: Nietzsche concebe como “querer-poder”, mais explicitamente,
vontade de poder.

Em um postumo intitulado “Vontade de poder psicologicamente”, no entanto, Nietzsche
parece inverter a concepcao da vontade como um afeto e apoia-se no “fato de a vontade de
poder ser a forma primitiva do afeto, de outros afetos ndo passarem de reconfiguracdes” (FP
14[121], Inicio do ano de 1888 — Janeiro de 1889). Cria-se diante disso um problema. Problema
tal que fora percebido e analisado por Heidegger, que enxerga nesse modo de procedimento
uma “defini¢do circular”, uma vez que se compreenda que o que esta sendo colocado por

Nietzsche, fundamentalmente, é que “0s afetos sdo formas da vontade; a vontade ¢ afeto”.° O

%9 Damos destaque, por exemplo, ao §19 de Além do bem e do mal, que nesta segdo temos tomado como objeto de
investigacao e que é onde Nietzsche afirma que a vontade é um afeto. Também em um outro Fragmento Pdstumo
ele declara, peremptoriamente: “No querer ha um afeto” (FP 34[251], Outono de 1884 — Outono de 1885).

80 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche I, p. 41.



51

que possibilita a Heidegger sair dessa circularidade € perguntar-se, antecipadamente: “o que
Nietzsche mesmo compreende pela expressdo ‘vontade de poder’?”, o que, para ele, possui seu
desdobramento em duas outras perguntas: “O que significa vontade? O que significa vontade
de poder?’®! Somente depois de tomar tais questdes com clarividéncia é que o autor de Ser e
Tempo pode perguntar-se: “Em que medida a vontade de poder é a forma originaria de afeto,
ou seja, em que medida ela é aquilo que constitui absolutamente o ser do afeto? O que é um
afeto?%?

Para Heidegger, um dos pontos cruciais para apreender o conceito de vontade enquanto
vontade de poder, é entender que com ele Nietzsche visava a determinacéo fundamental de todo
ente, uma vez que, a seu ver, o0 autor de Zaratustra nao teria fornecido uma referéncia, ou um
modelo sistematico, desde onde se poderia derivar a sua no¢ao de vontade a partir de um ente
particular. Tomar essa concepg¢do como ponto de partida é o que o permite exemplificar um dos
motivos segundo o qual Nietzsche se distancia da representacao usual e habitual que concebe a

vontade como uma faculdade da alma:

A alma designa um ente particular em contraposi¢do ao corpo e ao espirito. Se para
Nietzsche a vontade determina o ser de todo e qualquer ente, entdo ndo é a vontade
que ¢ algo psiquico, mas a alma (a psique) que € algo volitivo. Mas também o corpo
e 0 espirito sdo vontade, uma vez que algo desse género “€”.%

Assim ocorre, de modo igual, quando a vontade é determinada como um tipo de causa,
segundo Heidegger, e com isso obtemos a percepcao de que ela ¢ uma faculdade que “produz
algo, provoca o surgimento de um resultado”. Em vista a isso, ele afirma, “costumamos dizer:
esse homem ndo age tanto com a sua inteligéncia quanto com a sua vontade”. Sua alusao parece,
entdo, retomar a tdo problematica e consolidada nocgéo classica de vontade pensada pela tradicéo
filosofica, que buscava determind-la como aquilo que se move em acordo com a razédo,
distinguindo-a, sobretudo, do desejo, que, especialmente para Platdo, movimentar-se-ia através
de um “apetite sensivel”. A partir dai, consequentemente, toma-se a vontade como um principio
para o agir racional, de tal forma que onde esperamos um determinado efeito, acreditamos poder
rastred-lo através de uma ligacdo causal que nos remeteria, enfim, a propria vontade. Em suma,
importa para Heidegger a questdo de que instituir um “ser-causa” como sendo da ordem da
propria vontade ndo o pode ser ainda viavel no contexto do pensamento de Nietzsche, pois

nesse caso a vontade ainda apareceria como um modo particular de ser.®* Sua recusa, pois, é

61 Ibidem, p. 35.
62 Ibidem, p. 41.
83 Ibidem, p. 36.
84 Ibidem.



52

contra todas as concepgdes precedentes. Por conseguinte, ele sinaliza para o equivoco que nos
levaria a crer, facilmente, que ndo ha nada a ser determinado na vontade, que “vontade é
vontade”, “porquanto se acha que a palavra simples corresponde uma coisa igualmente
simples”® — ora, entende-se que € precisamente em virtude desse erro que Nietzsche menciona
no 8§19 de Além do bem e do mal o nome de Schopenhauer, para quem a vontade seria a coisa
mais simples e mais conhecida do mundo.

Alcancemos, contudo, o cerne da hermenéutica heideggeriana: sua analise parte da
tentativa de tomar o querer como aquilo que, incialmente, se impde: “querer ¢ uma inclinacao
para..., um dirigir-se para algo...; querer ¢ um comportamento dirigido para algo”. Entretanto,
a ideia de um “estar-direcionado-para”, Heidegger esforga-se para distingui-la de um exercicio
puramente representativo e desejante. Ele analisa estes ultimos, respectivamente, da seguinte
maneira: ao nos langarmos para uma coisa ja dada, “estamos dirigidos de forma representativa
para a coisa e ai ndo entra em jogo nenhum querer”, apenas deixamos com que as coisas sejam
0 que elas sdo; também na forma habitual em que utilizamos o querer como um “gostaria-de-
ter”, aquilo a que se quer, a que se aspira, difere-se do querer na medida em que possui a
particularidade de um desejo, logo, o desejante “espera que o desejado aconteca sem que tenha
de fazer nada para tanto”.

A medida que deixa esclarecida e, assim, subtraida as duas formulacbes anteriores,
Heidegger pode manifestar um primeiro ponto decisivo acerca do querer: ele caracteriza-se
como um “colocar-se sob o0 proprio comando. Querer é a decisdo do comandar-se que em Si
mesma ji é uma execugio desse comando”.%® Em vista a essa caracterizagdo, arrisca Heidegger,
ndo coincidiria com a “esséncia da vontade” a possibilidade de que o querer seja, simplesmente,
um “puro querer”’? Como um simples “dirigir-se para algo”? Sua resposta € negativa porque
nela, ele interpreta, guarda-se a conviccao nietzschiana acerca de um outro erro fundamental de
Schopenhauer, que residiria na ideia de que existiria algo como um puro querer “que ¢ tanto
mais puramente um querer quanto mais completamente aquilo que é querido é deixado
indeterminado e quanto mais decididamente ele ¢ excluido”. Contrariamente, 0 querer,
enquanto um “dirigir-se para algo”, s6 pode ser um querer por parte daquilo que quer e por
parte daquilo que ¢ querido. Nisso, ele diz, reside a “esséncia da vontade”, no “fato de que
aquilo que € querido e aquilo que quer sdo co-inseridos no querer™®’, ou seja, 0 que quer e 0

que é querido participam juntos no proprio querer.

85 Ihidem.
% Ibidem, p. 38.
57 Ibidem.



53

Enquanto segundo ponto decisivo de sua exegese, s se chega verdadeiramente a
compreender essa ligacdo dos termos no interior do querer uma vez que Se veja que a vontade
é, enquanto decisdo e comando, o que “traz a cada vez a partir de si mesma uma determinagao
corrente para o interior do seu querer”. A esse tipo de determinacdo, Heidegger o associa ao
termo nomeado por Nietzsche “afeto de comando”. Isso indica que hd um trago de “auto-
assenhoreamento”, uma decisdo que permite a vontade colocar-se sob 0 seu préprio comando,
como um sinal de obediéncia. “Afeto de comando” sintetiza, portanto, o carater de decisao da
prépria vontade em comandar a si mesma, pois € somente por meio dela, dessa de-cisdo, “que

o querer pode se ligar ao que quer e ao que € querido”. Heidegger diz,

S6 é capaz de comandar verdadeiramente — o que ndo pode ser de modo algum
equiparado com o mero dar ordens — quem ndo apenas esta em condicdes de, mas
quem estd mesmo constantemente pronto a colocar-se a si mesmo sob o comando. Por
meio dessa prontidéo, ele coloca a si mesmo no &mbito do comando como o primeiro
gue normativamente obedece. Nesse carater de decisdo pelo qual o querer é lancado
para além de si reside o ser-senhor sobre.. .

O que permite ao querer, diante de um carater decisivo, lancar-se para além de si e ser-
senhor sobre si consiste, para Heidegger, naquilo que Nietzsche chamou de poder. Poder é,
assim, “o querer que ¢ constante em si”, e que revela, portanto, aquilo que na vontade estende-
se para além de si mesma, algo préprio de um movimento que indica, em Nietzsche, o caminho
e o sentido da autossuperacao. O empenho de Heidegger €, de todo modo, para que se veja que
Nietzsche ndo visava com o termo “poder” marcar um complemento da vontade ou a um tipo
de desejo por parte da mesma. Tampouco, poder pode ser pressuposto previamente como meta
para a vontade. Poder ¢ o vir a luz da vontade, que, em suas palavras, “significa uma elucidagao
da esséncia da propria vontade”.®® Seu esforgo é para tornar visivel que a vontade de poder, em
sua interpretagdo de Nietzsche, ¢, no fim, “vontade de vontade”, isto €, querer a si mesma.
Justamente porque o “poder ndo diz outra coisa sendo a realidade efetiva da vontade”,’
Heidegger tornard mais claro em um capitulo adiante que na medida em que “poder ¢ vontade
como querer-para-além-de-si”, isso resultaria em um “chegar-a-si-mesmo, encontrar-se e
afirmar-se na simplicidade fechada da esséncia”.”

E preciso, entretanto, que nos aproximemos de seu proximo passo, que abrange a ja
exposta declaracdo de Nietzsche, que concebe a vontade de poder como a forma primitiva do

afeto. Ao tomar parte dessa afirmacdo nietzschiana, sua perspectiva € a de que com ela seria

% Ihidem, p. 39.
% Ibidem, p. 40.
70 Ibidem, p. 58.
1 Ibidem, p. 59.



54

possivel “tornar mais clara e mais rica a delimitagdo do conceito essencial de vontade”.
Ademais, respondendo a pergunta sobre aquilo que constitui absolutamente o ser do afeto,
tornar-se-ia explicito o sentido daquela circularidade presente na relagdo entre afeto e vontade
de poder.

Quando Nietzsche busca caracterizar a vontade como um afeto, indica Heidegger, ele
estd pensando em um momento essencial da afeccdo, que implicaria em um acometimento
repentino e tempestuoso, de algo que se abate sobre nds, que nos toma através de uma excitacdo
ao ponto de ndo nos sentirmos mais senhores de n6s mesmos. Ele sugere, por conseguinte, que
ha algo na esséncia do afeto que o distingue daquilo que € propriamente essencial a paixao e,
por sua vez, ao sentimento. Contudo, o que no afeto e na paixdo ha de diverso ndo impede, a
Seu ver, que possamos remeté-los a uma “conexdo originaria”, cuja apreensdo poderia ser
verdadeiramente concebida por meio do que se denomina, também essencialmente,
“sentimento”. Ele pde em questdo essas reflexdes ao tomar o afeto e a paixdo nos seguintes

termos:

a ira é um afeto; em contrapartida, ndo visamos, com o 6dio, a algo apenas em geral
diverso do que ¢ designado com o termo “ira”. O 6dio ndo € apenas um outro afeto.
Ao contrério, ele ndo € absolutamente nenhum afeto, mas sim uma paixdo. No entanto,
denominamos os dois sentimentos. Falamos do sentimento de 6dio e do sentimento
de ira.”

Heidegger tenciona distinguir a ira e o 6dio a fim de que se veja ambos como formas
muito particulares de sentimentos. Se, de um lado, esse modo de ser afetado pela ira responde
a uma “agitacdo cega”, de outro, o que ¢ caracteristico do 6dio em seu carater de paixdo
responde a uma expansdo clarividente e reflexiva. O que se mostra diverso, pois, é a forma
como esses estados, o do afeto e o da paixdo, se abatem sobre nds. A ira, logo ap0s irromper,
ela se dissipa, “logo vira fumaca”, descreve Heidegger, revelando assim um aspecto efémero
gue no humano produz aquela sensacao de excitacdo; tdo logo ele acompanha uma espécie de
esvaziamento dessa excitacao, vé surgir, em seguida, a sensacdo de algo que nele proprio se
perdeu. O 6dio, ao contrario, exp6e 0 que em toda paixdo ha de duravel, porquanto, para
Heidegger, ele nos acomete através de um movimento lento da vontade, algo capaz de crescer,
de se solidificar e de consumir 0 nosso ser até o ponto de nos garantir visao e reflexdo. Com a
finalidade de sintetiza-los, ele define o afeto como “o acometimento que nos agita cegamente”;

como paixdo: “a expansio clarividente e reunidora do campo de vinculagio ao ente”.”

72 |bidem, p. 42.
73 Ibidem, p. 45.



55

O modo como afeto e paix@o se conectam e enriquecem isso que Heidegger concebe a
todo tempo como sendo da ordem da esséncia da vontade, sé o pode ser compreendido através
do “sentimento” (Geflihl). Com essa palavra, pensa ele, Nietzsche ndo teria demonstrado
qualquer constrangimento no momento em que buscava, com ela, caracterizar o querer:
“Querer: um sentimento que compele, muito agradavel! Ele ¢ o epifendmeno de todo efluxo de
forca” (FP 7[226], Primavera-Verdo de 1883). Associando o sentimento a uma forma originaria
da vontade, Heidegger entende que, no fim, é ele que confere & vontade um carater de abertura,
que é o modo como através do querer encontramo-nos em um estado de humor ou afinacdo

(Gestimmtheit) em relacdo a nds mesmos e, concomitantemente, as coisas.

O sentimento é efetivamente esse estado aberto para si mesmo, no qual nossa
existéncia se agita. O homem n&do é um ser pensante que também quer e que, além
disso, teria sentimentos acrescentados ao pensar e ao querer — e isso com a finalidade
de embelezamento ou de embrutecimento. Ao contréario, o estado do sentimento é
originario, mas o é de tal modo que a ele copertencem o pensar e o querer.”

Ao apontar para a ideia de que o sentimento € originario, Heidegger parece deixar em
termos muitos claros que antes mesmo de pensar e querer, 0 homem sente, isto €, ele experiencia
aquele estado “aberto para si mesmo”. Sugerindo também que o sentimento nao ¢ algo como
um acréscimo do pensamento e da vontade, algo que o homem “teria”, deixa em termos mais
implicitos a possibilidade de que é o sentimento aquilo que propriamente toma o homem, que
0 tem. Em todos esses casos, importa para ele caracterizar a vontade como um sentimento
porque, no querer, estamos diante de um estado, nunca diante de um ‘“em si” ou de uma
faculdade, tal como a tradigdo sempre buscara compreender a vontade. E nesse sentido que em
meio ao querer ha “um sentimento que compele”, “muito agradavel”, pois, por meio dele,
presencia-se um movimento de trazer-a-Si-mesmo e, a0 mesmo tempo, um encontrar-se
impetuosamente para-fora-de-si, em direcdo a algo.

Se se pensa na vontade de poder como uma forma primitiva de afeto, o que esta ai
implicado ¢ justamente aquele carater essencial que marca o afeto como um ser-excitado, um
ser-lancado-para-fora-de-si. O afeto € o que propicia o entendimento da vontade de poder como
esse estar lancado para-fora-de-si. Por outro lado, diz Heidegger, se invertemos o estado de
coisas e pensamos no afeto, no fundo de sua esséncia, como vontade de poder, isso significa
que no ser afetado encontramos aquela caracteristica que € intrinseca ao querer como ser-para-
além-de-si, isto é, aquele sentimento de um ser senhor-sobre, que consiste em um sentir-se-

mais-forte. Sua perspectiva, finalmente, € a de que Nietzsche pensa na vontade de poder como

4 Ibidem, p. 48.



56

um afeto ndo em termos de uma equiparagdo, mas como “uma caracterizacdo da vontade em
vista daquilo que distingue o afeto”.”

O lugar que até aqui entregamos a Heidegger, cujo trabalho hermenéutico dedicado a
vontade de poder em Nietzsche exerce ainda singular importancia, é similar ao que atribuimos
a Deleuze em determinado momento de nossa investigacdo, quando de sua notéria influéncia e
interpretacdo acerca da teoria das forgas nietzschiana. Contudo, é necessario confessar que a
via interpretativa de Heidegger, um tanto mais quanto a de Deleuze, é conduzida por duras
criticas por parte daqueles que rejeitam a possibilidade de que o projeto nietzschiano da vontade
de poder esteja circunscrito ao ambito da metafisica. Rejeitam, um tanto mais, a tese de que a
vontade de poder constitua a “esséncia de todo ente”. Ou ainda, tal como aparece em uma
oposicdo refinada feita por Miller-Lauter: de que a vontade de poder, em sua unicidade,
“bastando-se a si mesma, mover-se-ia no ambito de sua propria esséncia”; portanto, de que
Heidegger teria ignorado aquele carater maltiplo e relacional da(s) vontade(s) de poder, na
medida em que pensa a vontade de poder como “vontade de esséncia”.’® N&o é intuito de nossa
investigacdo aprofundar quaisquer que sejam as teses que se contrapdem a candnica
interpretacdo heideggeriana. Nosso objetivo, ao contrario, foi o de conduzir uma tal
hermenéutica ao centro de nossos interesses, dando enfoque a maneira como Heidegger, através
de uma fineza filoldgica e de um pensamento que se permite, também, ser fenomenolégico,
constréi um encadeamento entre afeto e vontade de poder.

No entanto, a essa altura, ha uma necessidade de retornar ao inicio de nossa sec¢do a fim
de que enfatizemos, finalmente, como que a descricdo de uma experiéncia do querer, tal como
é a apresentada por Nietzsche, passa fundamentalmente por aquele “afeto de mando”. E assim
que, na continuidade do 819 de Além do bem e mal, o autor de Zaratustra, para além de
caracterizar a vontade como “um complexo de pensar e sentir”, a designa, sobretudo, como “um
afeto: aquele afeto de comando”. Através dessa importante caracterizagdo Nietzsche da um
passo a frente porque descortina aquilo que entende como uma dualidade presente em todo ato
da vontade, algo que o homem teria habitualmente ignorado e se enganado por meio “do

299

sintético conceito ‘eu’”. A dualidade que segundo ele permanece encoberta, portanto, ¢ a de
que no querer “somos a0 mesmo tempo a parte que comanda e a que obedece” (BM, §19).
Em um de seus postumos, Nietzsche torna muito mais esclarecedor que se trata de um

afeto particular isso que na vontade ¢ um “comando”; que ndo ¢ mais do que “uma repentina

75 Ibidem, p. 50.
6 Cf. MULLER-LAUTER, Wolfgang. Nietzsche: sua filosofia dos antagonismos e os antagonismos de sua
filosofia, pp. 68-73.



57

explosdo de for¢a”, que de forma tensa e clara estabelece “a mais intima convic¢do” de uma
superioridade, capaz de produzir uma seguranca em relacdo aquilo que tem de obedecer (FP,
25[436], Primavera de 1884). Ora, sua intencdo tanto no aforismo de Além do bem e do mal
como no registro postumo que aqui trazemos, é explicitar a ideia de que o que insistimos em
nomear como uma “liberdade da vontade”, é apenas uma conclusdo retirada de estados
temporarios, embora recorrentes, entre os afetos — do “‘sentimento de superioridade do que
comanda’ com vistas ao que obedece” (FP 25[436], Primavera de 1884).

A longo prazo, para Nietzsche, 0 que nos leva a crer na existéncia de uma “vontade
livre”, de um “livre-arbitrio”, € apenas consequéncia de nos identificarmos com um
“pensamento de comando”, quer dizer, de um afeto que no corpo se tornou superior. Nisso
consiste a possibilidade de que o pensar, enquanto algo que antecede a acao, ndo seja um pensar
a partir de um apetite que em nos € racional e consciente; assim como € um equivoco crer que
a ideia de “liberdade” possa ser identificada a um agente, um “sujeito”, 0 qual acredita que o

querer lhe seja suficiente para agir.

Sob certas circunstancias, uma acdo se segue a um pensamento: a0 mesmo tempo,
surge com o pensamento o afeto do que comanda — a ele pertence o sentimento de
liberdade, que se transpde comumente para a propria “vontade” (enquanto ele ndo
passa de um efeito colateral do querer) (FP 27[2], Verao-Outono de 1884).

O afeto de mando produz o sentimento de liberdade. Mas e o sentimento de liberdade,
qual estado ele propicia ao querente? Em vez disso, mais correto seria perguntar, o que € que
determina o querer, como essa coisa multipla e constituida por uma pluralidade de estados e
sensacOes, a buscar a todo instante, em seu préprio interior, ndo somente pela coacdo, pelo
comando, mas também pela resisténcia, pela obediéncia? A melhor palavra que Nietzsche
parece ter encontrado para isso ¢ “poder”. Sua contrapartida, nesse sentido, é também remeter
a propria ordem dos afetos essa caracteristica fundamental da vontade como um “querer-mais-
poder”. Dai se segue uma afirmagdo sua, de que “quando se excluem os afetos, também se
excluem os estados que propiciam da maneira mais elevada possivel o sentimento do poder e,
consequentemente, o prazer” (FP 14[129], Comeco do ano de 1888). Deixa assim explicito que
é o0 poder, enquanto um sentimento, um afeto, aquilo que mobiliza a vontade. Soma-se a isso 0
fato de aqui Nietzsche esta pensando no prazer ndo como aquilo que move o vivente a buscar

pelo querer-poder, mas como uma consequéncia que acompanha o sentimento de poder.



58

2.4 Soberania e sabedoria do Selbst

Tudo atrés do pensamento.
Se tudo isso existe, entdo eu sou.’’

Chegamos até a metade do discurso de Zaratustra diante de uma tentativa de interpretar
0 corpo enquanto uma multiplicidade de forgas pulsionais e afetivas. Como pano de fundo,
identificamos a vontade de poder como instdncia maxima de fundamentacéo da vida afetiva.
Falta-nos, todavia, alcangar um elemento central introduzido repentinamente por Zaratustra em
sua fala, e que consiste, ainda, naquilo que melhor comunica o entrelagamento entre corpo e
vida, isto é, entre corpo e vontade de poder. Zaratustra traz a luz esse novo elemento nomeando-
0 “Si-mesmo” (Selbst)’®, e diz: “em teu corpo habita ele, teu corpo ¢ ele”.

Sera preciso reconhecer que, através do Si-mesmo, Zaratustra inaugura uma
problematica autorreferencial, resultante de um esforco que o leva a se desfazer daquela
representacdo subjetivista na qual o pensamento moderno se manteve enclausurado atraves do
conceito “Eu”. Com efeito, ensaiar essa problematica em um plano teodrico exigira,
inevitavelmente, repensar a j& famigerada discussdo acerca do estatuto do sujeito no
pensamento de Nietzsche. Tal discussdo, no entanto, terd lugar em um segundo momento desta
secdo. Antes, buscaremos interpretar o Si-mesmo como um modo segundo o qual a vida busca
emoldurar, na medida em que busca se apropriar e incorporar tudo o que a ela oferece
crescimento, no sentido de intensificacdo. Nosso intuito sera o de compreender, sobretudo, que
0 Si-mesmo exerce uma “voz de comando”, que resulta no modo como o corpo se pde em
relacdo de didlogo com o Eu (Ich), determinando-o, quer dizer, exercendo sobre ele uma
soberania, a0 mesmo tempo em que é determinado a todo instante pelas condicdes de seu

préprio mundo.

2.4.1 O Si-mesmo como instancia atras dos pensamentos e dos sentimentos

N&o se pode recuar ante a sensacdo de que Zaratustra introduz a palavra “Si-mesmo”
em seu discurso e com ela nos faz permanecer até o fim como que diante de um abismo
misterioso. Além de marcar com frequéncia o seu discurso aos desprezadores do corpo, o termo

s retornard apenas uma Unica vez em toda obra, ainda na primeira parte, em seu discurso “Do

T LISPECTOR, Clarice. Agua Viva, p. 50.

8 Além de “Si-mesmo”, que ¢ a tradugéo de Paulo César de Souza, outras tradugdes alternativas que encontramos
para o termo Selbst sdo: “Proprio” e “Si-proprio”. Por acreditar que todas as trés tradugdes sdo compativeis com a
terminologia germanica, as utilizaremos de maneira diversificada ao decorrer de nosso texto.



59

criminoso palido”, quando Zaratustra assim fala que: “Outrora era ma a ddvida, e a vontade de
Si-mesmo. Naquele tempo, o doente se tornou herege ou feiticeira: como herege ou feiticeira,
sofreu e quis fazer sofrer”.

No periodo em que principiava a escrita de Zaratustra, Nietzsche deixava em registro
uma anotacdo muito proxima da passagem que nos debrucaremos a analisar, dando sinais de
que ali guardava-se um esbogo importante. No fragmento, ele diz: “Atras de teus pensamentos
e sentimentos esta teu corpo e teu Si-mesmo no corpo: a terra incognita. Para que tens esses
pensamentos e sentimentos? Teu Si-mesmo no corpo quer alguma coisa com isso” (FP 5[31],
Novembro de 1882 — Fevereiro de 1883). Anos mais tarde, ele atribui a um outro fragmento
poéstumo o titulo “Seguindo o fio condutor do corpo” para falar do processo de divisdo e de
crescimento do protoplasma, afirmando que através da explicitacdo de tal processo se tornaria
obsoleta “a crengca na monada-alma”. Na sequéncia ¢ que ele registra, entdo, uma outra
consideragdo igualmente pertinente: “A conservagdo de Si-mesmo tdo somente como uma das
consequéncias da expansdo de Si-mesmo. E o ‘Si-mesmo’?” (FP 2[68], Outono de 1885 —
Outono de 1886).

Na dltima interrogacdo que deixa em aberto, Nietzsche parece querer se deter no amago
mais profundo disso que emerge como um Si-mesmo. No entanto, mais prudente seria apenas
observar, por enquanto, que atraves dos termos “expansao” e “conservacao”, ele acaba por
aproximar suas consideracfes do que ja concebia naquele periodo como sendo a realidade da
vontade de poder. Em 1888, quando toma o protoplasma novamente como exemplo, sua escrita
ja se torna mais clara em relacdo ao papel secundario que atribuia aquele impeto de
autoconservacgdo — por sinal, extremamente caro ao darwinismo com o qual Nietzsche também
buscara dialogar —, tornando-o consequéncia de um querer mais originario, um querer tornar-

se mais forte, inerente a todo ser que busca se superar e se expandir em sua prépria existéncia:

o0 protoplasma estende os seus pseudépodes, a fim de buscar algo que resista a ele —
ndo por fome, mas por vontade de poder. Em seguida, ele faz a tentativa de superar
isso que resiste, de se apropriar dele, de incorpora-lo: — aquilo que se denomina
"alimentacdo" € meramente um fenémeno secundario, uma aplicacdo Util daquela
vontade originaria de se tornar mais forte (FP 14[174], Primavera de 1888).

Tentemos nos concentrar, por um momento, nessa dindmica de apropriacdo e
incorporacdo. Mas sem antes enfatizar que: embora a imagem dessa substancia celular, o
protoplasma, se faca frequente em seus escritos postumos, € importante se ater ao fato de que
Nietzsche demonstra estar a todo tempo preocupado em descrever, de um modo muito mais
geral, o fenbmeno vida — ou, como se queira, da vida como “um caso particular da vontade de

poder” (FP 14[121], Comego do ano de 1888). “Apropriar” consistiria, desse modo, na maneira



60

como a vida, fazendo-se e aparecendo enquanto corpo, busca por crescimento, intensificagéo.
A medida desse “tomar posse” da-se, justamente, como movimento de in-corporacdo. Isto é,
movimento em que a vida se expande em si mesma, em uma tentativa ndo somente de superar
0 que lhe apresenta resisténcia, mas de trazer esse “algo”, digamos, esse “Proprio”, para junto
de seu Si-mesmo. A essa “vontade originaria de se tornar mais forte”, acreditamos vé-la como
vontade de um Si-Proprio, o qual, dira Zaratustra, “sempre escuta e procura: compara, submete,
conquista e destroi1” (ZA, Dos desprezadores do corpo).

Procuremos nos deslocar, entdo, para o ponto-chave desta se¢do: Zaratustra é enfatico
quando afirma que o Si-mesmo, “um poderoso soberano, um sabio desconhecido”, encontra-se
atras dos sentidos e do espirito, dos pensamentos e dos sentimentos, fazendo destes
instrumentos e brinquedos. Zaratustra fala em atras como se pudesse marcar um lugar no corpo
desde o qual um Préprio habitaria. O atras, a nosso ver, serve para marcar um ponto de afecgéo.
“Proprio” designaria, dessa maneira, 0 aparecer da vida como um pathos, como vontade de
poder. O Si-mesmo € o afeto primeiro, originario, ndo porque seja origem, causa, mas porque
€ 0 que no corpo aparece como o sentido imediato. Corpo, como sendo o sentido, a “grande
razao”, nao ¢ pensado por Nietzsche/Zaratustra como produto da subjetividade humana. O “eu”,
a “consciéncia”, a “razdo”, devemos afirmar aqui novamente, tudo isso é tardio e, tomando de
empréstimo um termo utilizado pelo proprio Nietzsche, eles ndo passam de uma “fic¢ao
reguladora” (GC, §344). Zaratustra marca isso em seu discurso quando deixa transparecer que
0 Si-mesmo é aquilo que, para além do que afirmamos ser da natureza de um afeto, é o que no
corpo viria a exercer, ainda, uma voz de comando sobre o “Eu”: “O Si-mesmo diz para o Eu:
‘Sente dor aqui!’. E esse sofre e reflete em como ndo mais sofrer — e justamente para isso deve
pensar. O Si-mesmo diz para o Eu: ‘sente prazer aqui!’. E esse se alegra e reflete em como se
alegrar mais — e justamente para isso deve pensar”. Que o Si-mesmo exerca esse comando sobre
o0 Eu, ndo dispensa, contudo, a possibilidade de que este ultimo exerca uma funcéo significativa
no contexto da subjetividade humana. Na proxima secdo, nos reservaremos a discutir essa

hipdtese fundamental que margeia as declaragcdes que Zaratustra direciona aos desprezadores.

2.4.2 A articulacéo entre o Eu e 0 Si-mesmo

Tomemos com relevancia o texto de Além do bem e do mal, especificamente a secao
intitulada “A natureza religiosa”, a fim de retomar as proximas passagens do discurso de

Zaratustra. Na mencionada se¢do do texto de 1886, Nietzsche afirma que aquilo que “toda a



61

filosofia moderna faz, desde Descartes, &€ um atentado contra o velho conceito de alma sob a
aparéncia de uma critica ao conceito de sujeito e predicado”. Na sucessdo desta afirmagdo, ele
conclui: “A filosofia moderna, sendo um ceticismo epistemoldogico, €, abertamente ou nao,
anticristd; embora, diga-se para ouvidos mais sutis, de maneira nenhuma antirreligiosa” (BM,
854). Por ora, sua declaragdo deve nos permitir entender que se na fala de Zaratustra a nogéo
de alma — “alma” na concepgao cristd, como separada do corpo (espirito x matéria) — é colocada
na mesma miragem critica das noc¢Ges de consciéncia e de sujeito, é porque Nietzsche localiza,
junto a esses Ultimos conceitos, pressupostos teoldgicos que teriam se assentado no interior da
subjetividade moderna. Devemos nos perguntar: em que medida? Nietzsche ndo parece admitir
uma resposta explicita, clara, na passagem de Além do bem e do mal. Mas podemos nos arriscar
a dizer, sinteticamente: Nietzsche esta aqui criticando o processo de substancializacdo do
sujeito, o qual ainda estaria, na perspectiva da teoria do conhecimento moderna, imerso em
vieses metafisicos. Nietzsche critica, portanto, o sujeito remetido a ideia de substancia, cuja
unidade ¢é representada através do conceito “Eu” e cujo papel continua por se prolongar de
maneira impositiva e dualistica em relacdo ao corpo, sendo este compreendido, inteiramente,
em uma dimenséo extensiva, material.

Para fornecermos mais bases para isso, continuemos, entdo, com um dos mais
fundamentais enunciados de Zaratustra, que declara: ““Eu’, dizes tu, e tens orgulho dessa
palavra. A coisa maior, porém, em que nao queres crer — € teu corpo e sua grande razéo: essa
ndo diz Eu, mas faz [0] Eu [aber thut Ich]”®” (ZA, Dos desprezadores do corpo). Esse tipo de
mudanca de consciéncia que acompanhamos desde a passagem citada faz com que esse
“principio” subjetivo agora decorra do corpo: € o corpo quem “faz [o] Eu”. Isso nos permite
sinalizar, em primeiro lugar, para uma desintegracdo da ideia de sujeito, na medida em que ele
ndo existe mais como causa do querer e nem dos pensamentos.

Haveremos de considerar que para 0s antigos, 0 sujeito ainda estaria associado aquela
no¢ao de “alma como substancia”, ou, simplesmente, como substrato. E com o pensamento
moderno que ele ganha mais relevo, especialmente porque estara aberto a novas questdes do

campo epistemologico. Tenhamos em vista aquele caso mais classico que é o de Descartes, a

79 Procuramos sinalizar para a expressdo original que aparece em Zaratustra, “aber thut Ich” (“mas faz Eu”), com
0 objetivo de marcar a sua dificuldade de compreensao, especialmente pela inversdo, a nosso ver proposital, através
da qual Nietzsche acrescenta o verbo fazer (tun) em uma posigao anterior ao pronome pessoal Eu (Ich). Em todo
caso, queremos que nossa interpretacdo permaneca aqui reduzida somente a hipétese de que o “fazer Eu” tem o
sentido de producéo, de direcionamento. Em relacéo a isso, sobretudo, tomamos a liberdade de acrescentar o artigo
“0” entre o verbo e o pronome que ora formam a expressdo em questdo, a fim ndo somente de tornar mais clara a
formulagdo de Zaratustra, mas de assegurar 0s Nno0ssos posicionamentos seguintes ante a essa passagem
fundamental do texto de Nietzsche.



62

quem Nietzsche parece dedicar muito mais tempo em Além do bem e do mal. E através do “eu
pensante” que Descartes impde de imediato uma certeza, em que o “‘eu” aparece como condicao,
e 0 “penso”, como condicionado. Isso implica na admissdo de um agente por trds de todo
pensamento, que é ele mesmo o sujeito. Motivo para que Nietzsche, no 817 de Além do bem e
do mal, ao criticar a nogéo do cogito cartesiano, diga que:

um pensamento vem quando “ele” quer, e ndo quando “eu” quero; de modo que é um
falseamento da realidade efetiva dizer: o sujeito “eu” é a condi¢do do predicado
“penso”. Isso pensa: mas que esse “isso” seja precisamente o velho e decantado “eu”
é, dito de maneira suave, apenas uma suposi¢do, uma afirmacao, e certamente nédo
uma “certeza imediata” (BM, 817).

Tomemos aqui um outro caso, que é o de Kant. Um caso, por assim dizer, especial para
Nietzsche, uma vez que em sua visao Kant teria conseguido demonstrar “que a partir do sujeito,
o sujeito nao pode ser demonstrado” (BM, §54). Veremos essa posi¢do de Kant ser apresentada,
mais claramente, no “Livro Segundo da Dialética Transcendental” da Critica da Razéo Pura,
quando ali ele deixa muito explicito que isso que passaremos a conceber como ‘‘sujeito
transcendental” nao ¢ conhecido, mas condi¢do de todo conhecimento. De modo que resultaria
que, ao pretender ter um conhecimento de mim mesmo, de minha prépria existéncia, sé o faria
na medida em que possuo a consciéncia de um “eu” capaz de acompanhar todas as minhas
representacdes.®

Embora vejamos Nietzsche reconhecer em Kant essa tentativa de apontar para o eu
como sendo “uma sintese feita pelo proprio pensar”, o fato é que, na esfera da moralidade, ele
sera visto por Nietzsche como um “sedutor da moral”, na medida em que buscara admitir uma
“causalidade da vontade” relacionada a um sujeito supostamente “livre”, ao qual se poderia
atribuir responsabilidade e imputabilidade. No aforismo 116 de Aurora, essa ideia é descrita

por Nietzsche da seguinte maneira:

Eu sei o que quero, o que fiz, sou livre e responsavel por isso, torno o outro
responsavel, posso dar o nome de todas as possibilidades morais e todos os
movimentos interiores que precedem um ato; vocés podem agir como quiserem —
nisso eu compreendo a mim e a todos vocés! (A, O desconhecido mundo do “sujeito”,
§116).

Se no caso de Descartes temos uma substancializacdo do “eu” como garantia de toda
¢ g

atividade do pensar, em Kant, reduzida aqui a dimensdo pratica e moral, é admitida uma

80 «Conhego a mim mesmo, ndo pelo fato de que sou consciente de mim como pensante, mas na medida em que
sou consciente da intuicdo de mim mesmo, enquanto determinada com respeito a fungéo do pensamento” (KANT,
Immanuel. “Paralogismos da razdo pura”. In: Critica da razéo pura, p. 260).



63

causalidade da vontade, tornando o sujeito livre e consciente quanto ao seu modo de agir. Sem
que haja a necessidade de irmos muito longe no estudo acerca de ambos 0s autores, 0 que esté
em jogo em todos esses casos € a maneira como € conferida uma primazia ao sujeito, seja ele
dito como causa do pensamento ou como pressuposto para a acdo. Em ultima instancia, trata-
se para Nietzsche de um “preconceito da razdo”, cuja expressdo ele adota em Crepusculo dos
idolos, obra da qual podemos destacar o §5 da se¢do “A razdo na filosofia”, se quisermos
resumir tal preconceito a tudo que “vé€ agentes e atos: acredita na vontade como causa; acredita
no ‘Eu’, no ‘Eu’ como ser, no ‘Eu’ como substancia, e projeta a crenga no Eu-substancia em
todas as coisas”.

Mas retornemos a passagem em que Zaratustra afirma que o corpo e sua grande razao
ndo diz eu, mas faz eu. A partir dela podemos vislumbrar, agora, que 0 que esta em jogo néo €
mais uma primazia do sujeito, mas 0 seu oposto: é através do corpo que devemos entender a
subjetividade. O “Eu”, nesse caso, surge apenas como efeito do corpo. E se Nietzsche
compreende 0 corpo como uma “estrutura social de impulsos e afetos”, € importante notarmos
que nessa estrutura, o “Eu” exerce fungao importante € a0 mesmo tempo complexa: ¢ de longe
que agora, nas consideracdes de nosso autor, podemos concebé-lo simplesmente como uma
unidade, como instancia dominadora da consciéncia e que exerceria um comando sobre o corpo.
E apenas como ficcdo que o vemos dessa forma, ja que é apenas como produto de uma
identificacdo com um afeto que temporariamente estaria exercendo dominio, o dito “afeto de
comando” (BM, 819), que ele se efetiva. Isso significa que se quisermos falar agora em sujeito,
ndo devemos identifica-lo como um agente da acdo, detentor de uma vontade livre e Gnica. O
sujeito, aqui, esta emaranhado em uma multiplicidade de afetos que, por sua vez, resultam de
processos fisiopsicoldgicos, isto é, de impulsos fisicos que se manifestam em nossa psicologia.

Trata-se de um quadro complexo, e a principio nos faz pensar com que possibilidade
estariamos em condicdes de sermos conhecedores de si proprios, de nossas a¢oes, de nossos
pensamentos e sentimentos. Tudo isso poderia ir ao caminho contrario daquilo que afirmamos
inicialmente, quando consideramos aquele pressuposto inicial de nosso trabalho, segundo o
qual podemos seguir o corpo como um fio condutor. Haveriamos de nos perguntar se ainda €
possivel admitirmos que a subjetividade exerce uma funcdo significativa, para além da relacédo
que ¢ forjada pelo proprio corpo.

Voltemos a destacar, dessa vez integralmente, 0 momento em que Zaratustra diz que:

O Si-mesmo sempre escuta e procura: compara, submete, conquista, destréi. Domina
e é também o dominador do Eu. Por tras dos teus pensamento e sentimentos, irmao,



64

ha um poderoso soberano, um sabio desconhecido - ele se chama Si mesmo. Em teu
corpo habita ele, teu corpo € ele (ZA, Dos desprezadores do corpo).

O Si-mesmo é nomeado por Zaratustra como um soberano que habita o corpo, que é o
corpo, e assim submete a sua base tudo o quanto antes chamamos de pensamentos e
sentimentos, 0s quais seriam produzidos por ele. Torna-se transparente que do Si-mesmo
podemos nos referir, também agora, a uma instancia inconsciente, se com isso pudermos,
estritamente, reduzi-la ao fato de que nela ndo ha reflexdo/pensamentos conscientes. Portanto,
ao trazer a nossa abordagem o Selbst, nossa compreensdo aqui ndo deve ser desviada para a
interpretacdo de uma “inconsciéncia psiquica”. Nao obstante os estudos sobre Nietzsche, nos
altimos anos, tenham aproximado nosso autor alemdo da psicologia, quando ndo muito dos
estudos mesmos acerca do consciente e do inconsciente, a questdo central que nos importa aqui
no discurso de Zaratustra é perceber que ao falar do Si-mesmo, ha sobretudo uma abordagem
que deve seguir em direcdo a vontade de poder. Quando Zaratustra assume em seu discurso a
perspectiva do Si-mesmo, ele quer remeter as atividades das forcas que, ndo somente escapam
a superficialidade de nossa consciéncia, mas que viriam a torna-la uma realidade plural, em
continua dissolucao.

Nos perguntemos, entdo: € possivel uma relagédo entre o Eu e 0 Si-mesmo? Certamente
ja chegamos a resposta de que em Nietzsche, essa instancia subjetiva existe e atua em relagédo
com o corpo, apesar de estar sob 0 seu dominio e de ser admitida como pluralidade. Logo se vé
gue o sujeito ndo esta relacionado a uma vontade Unica, mas a diversos pontos de afetos que
exercem comando e obediéncia. Mas, além disso, podemos admitir que o “Eu” teria funcao
legitima nesses processos? Para responder a pergunta, retornemos a secdo ‘“Dos
Trasmundanos”, a qual ja nos dedicamos em uma analise, mas que aqui deve servir como
diadlogo fundamental para complementar as questdes que levantamos. Quando vimos Zaratustra
discursar contra os metafisicos, fundamentalmente contra a primazia com que admitem a
unidade do ser, ele procurava nos comunicar em seu discurso uma voz que, em suas palavras,

seria ela a mais honesta, do “Eu:

Sim, esse Eu, e a contradi¢do e confusdo do Eu, € ainda quem mais honestamente fala
do seu ser, esse Eu criador, querente, valorador, que é a medida e o valor das coisas.
E esse honestissimo ser, o Eu -, fala do corpo e quer ainda o corpo, mesmo quando
poetiza, sonha e esvoeja com asas partidas (ZA, Dos Trasmundanos).

Em tal passagem, torna-se muito mais claro que na medida em que podemos afirmar

que ha uma relacdo entre Eu e Si-mesmo, digamos que a funcdo reguladora daquela instancia



65

subjetiva em relacdo a este sébio e soberano é o de dar sentido a tudo isto que decorre do corpo.

Motivo para que Zaratustra dé retorno ao dialogo, ja em Dos desprezadores do corpo:

O Si-mesmo diz para 0 Eu: ‘Sente dor aqui!’. E este sofre e reflete em como nao mais
sofrer - e justamente para isso deve pensar. O Si-mesmo diz para o Eu: ‘Sente prazer
aqui!’. E esse se alegra e reflete em como se alegrar mais - e justamente para isso deve
pensar (Ibidem, Dos desprezadores do corpo).

Como ultima consequéncia: apesar de 0 “Eu” ser aqui retirado de sua primazia tal como
sujeito do pensamento e da ac¢do; de ndo existir mais como unidade; de ndo ser mais postulado
como um agente que atuaria por detras da vontade, ele existe ainda como efeito dos impulsos e
afetos que decorrem do corpo. Sua relagdo com o Si-mesmo se da na medida em que ele pode
conferir sentido ao corpo, € ele conhecedor do Si-mesmo, voz que pensa e reflete sob o seu

comando.

2.5 Solidéo e autossuperacgdo: a vontade de poder como criacao para além de si

Criar! — eis a grande libertacdo do sofrer, e 0 que torna a
vida leve. Mas, para que haja o criador, é necessario
sofrimento, e muita transformacdo. [...] Para ser ele
proprio a crianga recém-nascida, o criador também deve
querer ser a parturiente e a dor da parturiente (ZA, Nas
ilhas bem-aventuradas).

Ja proximo de finalizar o seu discurso, Zaratustra retoma o dialogo direto com os seus
interlocutores. Ndo menos importante do que o diagndstico que o veremos realizar acerca do
Si-mesmo, € um aceno que quase nos escapa acidentalmente, mas que ele emprega de modo
imperativo quando assim convoca aos desprezadores do corpo — e a nds —: “atendeis ao vosso
Si-mesmo”. Se ha algo ai que nos soa de modo categorico e suplicante, também percebemos,
em Gltima medida, que o que estd em jogo em sua fala € um pedido de escuta. Escuta essa que,
na verdade, pode ser compreendida muito mais nos termos de uma ausculta — como um poder
se permitir, a medida de uma concentracdo e de uma espera atenta, ser tocado por alguma coisa.
Atender ao Si-mesmo é atender ao chamado da vida.

Podemos ser conduzidos a pensar, equivocadamente, que esse ato de ausculta do Préprio
remeteria a uma introspecc¢do absoluta, a um enclausuramento subjetivista. No entanto, se trata
muito mais de um estar aberto ao que vem de fora, quer dizer, estar aberto a propria vida. Ao
converter o corpo em mero produto de uma “pequena razdo”, 0 que o homem fez, em realidade,
foi torna-lo mero instrumento de um idealismo-subjetivista. Ao tomar o corpo como “grande

razao”, vemos Zaratustra, o “porta-voz da vida”, diante de uma tentativa de reatar a ponte que



66

liga homem e mundo. Tentativa essa, sobretudo, de estabelecer um novo ethos, que indica o
caminho de uma nova morada para 0 humano, uma vez que lhe é proclamada a busca pelo
sentido do corpo, da terra e da vida.

E antes necessario que leiamos, na integra, 0 momento propicio que marca o final de

seu discurso:

Ainda em vossa tolice e desprezo, v0s, desprezadores do corpo, atendeis ao vosso Si-
mesmo. Eu vos digo: vosso proprio Si-mesmo quer morrer e se afasta da vida. Ja ndo
é capaz de fazer o que mais deseja: — criar para além de si. Isso € o que mais deseja,
isso é todo o seu fervor. Mas ficou tarde demais para isso: — entdo vosso Si-mesmo
quer perecer, desprezadores do corpo! Vosso Si-mesmo quer perecer, € por isso vos
tornastes desprezadores do corpo! Pois ndo sois mais capazes de criar para além de
v0s. E por isso vos irritais agora com a vida e a terra. H4 uma inconsciente inveja no
obliquo olhar do vosso desprezo. N&do seguirei vosso caminho, desprezadores do
corpo! N&o sois, para mim, pontes para o super-homem! — Assim falou Zaratustra
(ZA, Dos desprezadores do corpo).

A nosso ver, Zaratustra esta aqui tracando, ao fim de seu discurso, um diagnostico
seguido de um apelo. Tal apelo, que dirige aos desprezadores do corpo, portanto, a tradi¢éo
idealista, metafisica, é para que aprendam a ver e, sabendo ver, para que aprendam a sentir —
para que se deixem ser tomados por um sentido condutor. Deixar-se ser tomado é 0 mesmo que
se deixar ser usado, do mesmo modo como podemos crer que a vida € que faz uso do homem,
porque esta sempre lhe forjando uma identidade, um Si-mesmo. Compreender isso, no entanto,
é dificil, particularmente para nés, homens modernos, para 0s quais 0 dominio e o atributo da
razdo passa fundamentalmente por um sujeito que acredita, fidedignamente, poder dar o molde,
a medida e o célculo a vida. Como consequéncia disso, ndo sabemos nos colocar em estado de
vulnerabilidade, de fragilidade, que ndo deve ser compreendido como sinénimo de fraqueza,
mas poder de entrega, doacao.

Ao insistirmos nesse Ultimo ensinamento de Zaratustra, 0 que nos vem a tona é a
experiéncia da soliddao — de uma escuta e de um recolhimento; dessa entrega e doa¢do do corpo
a vida, ou do corpo que € vida —, e também o da autossuperacdo — do corpo como experiéncia
de ultra-passagem, que, em seu modo de ser e de aparecer como vontade de poder, move-se
diante desse desejo fervoroso de criar para além de si. Trata-se de dois elementos que, ndo
obstante venham sinalizar para o fechamento de seu discurso aos desprezadores do corpo,
perfazem toda a sua travessia. A soliddo vem se constituir, assim, como uma marca direta de
seu abandono. Abandono esse que ndo consiste em um divorcio consigo mesmo, com as coisas,
coma vida; ao contrario, é abandono que se deixa ser na entrega — entrega a Si mesmo, as coisas,
a vida do real. Zaratustra necessita da soliddo para se ater consigo préprio e, diante de um

movimento de elevagdo, acumular-se de sua propria sabedoria. Com a soliddo e na solid&o, ele



67

vem a ser ele préprio, em um estado de re-colhimento, na medida em que traz para junto de si
a superabundéncia, o excesso. Zaratustra, em Ultima instancia, é vida (Leben) porque se a-
propria, porque in-corpora as suas proprias vivéncias (Erlebnis).

Ao atentarmos para os elementos desse quadro, sabemos poder encontrd-los no
“Prologo” da obra de Nietzsche. Falamos de uma soliddo que leva Zaratustra as montanhas;
que, como em um estado de contencdo, o faz acumular o mel de sua sabedoria e, na fartura
desta, o leva a desejar aquele transbordamento — Zaratustra, trazendo a lembranca um lado
apolineo de ser, necessita fazer transbordar a taca de sua sabedoria para voltar a ganhar borda,
isto €, ganhar medida, limite, forma. Em um primeiro momento, o sentido desse
transbordamento aparece desde a perspectiva de uma doacao — ele reclama por maos que a ele
se estendam; necessita, pois, “doar e distribuir” aquilo que conteve em excesso (ZA, Prologo,
81).

H4, todavia, uma face oculta de sua soliddo que se acentua logo depois de “baixar a
profundeza”, quando tem o seu primeiro ocaso, aquele em que procura ter com algumas pessoas
reunidas na praca do mercado a fim de anunciar-lhes o além-do-homem. Na ocasido de seu
primeiro discurso, Zaratustra nota que de sua fala sucedem somente risos. Momento primeiro
em que atristeza o invade diante da impossibilidade de poder comunicar o que vinha guardando
por tanto tempo, sozinho, nas montanhas: “‘Ai estdo eles e riem’, falou para seu coragdo, ‘nao
me compreendem, ndo sou a boca para esses ouvidos. Sera preciso antes partir-lhes as orelhas,
para que aprendam a ouvir com os olhos?’” (ZA, Prologo, §5). Zaratustra pressente, ai, que o
otimismo da grande promessa do além-do-homem, como possibilidade de retorno ao sentido da
terra, do corpo e da vida, da lugar, cada vez mais, a um sentimento pessimista frente a
experiéncia do presente. Ele acaba, em verdade, por recuar cada vez mais quanto ao seu
ensinamento. Ao passo em que se Vé frustrado diante de seu primeiro discurso que o acompanha
no prélogo, é com desprezo que passa a Se comunicar as pessoas que encontra na praca do
mercado, quando naquele momento entende o estado de miserabilidade no qual se encontravam.
No lugar de fazer reverberar o ensinamento do além-do-homem ao povo, ele anuncia, ao
contrario, aquela espécie que julga ser a mais desprezivel, o “Gltimo homem”, “espécie
inextinguivel” e “que tudo apequena” (ZA, Prélogo, §5).

Através dessa referéncia ao “altimo homem”, Zaratustra conta alertar o publico dos
perigos do tempo presente, que abriga aquele pior dos hdspedes que é o niilismo do homem
moderno. E frente a esse diagndstico que ele se vé diante da tarefa de ir até o mais fundo de sua

época — € 0 modo como também podemos sentir que através de Zaratustra, Nietzsche foi quem



68

mais veementemente experimentou o niilismo.8! A transposicio do significado dessa
experiéncia para 0 nosso contexto parece poder alcancar o0 modo como Zaratustra procura ir ao
encontro dos limites de seu tempo quando este ja ndo é capaz de oferecer mais nada ao homem.
No fundo, aquilo com o qual Zaratustra se depara, em verdade, € com um vazio de sentido que
no corpo ndo oferece mais plenitude e forga para a criagao.

A soliddo que a partir dai veremos ir ao seu encontro ndo ser4d mais aquela das
montanhas — a regeneradora soliddo, que o faz se sentir saturado e, assim, exceder a sua prépria
sabedoria. A soliddo passa a ser agora a do desafio de estar entre os homens, de poder ama-los
em seu proprio desprezo e, ainda assim, ndo se permitir ser esvaziado e enfraquecido pelo
cansaco que deles prolifera. O caminho do solitario passaréa a ser, para Zaratustra, uma tentativa
de salvacédo do fastio que sente pelo seu tempo. Em Ultima andlise, ele compreendera que a
salvacdo desse nojo compete tdo e somente ao solitario porque é somente ele que podera se
erguer diante do mais alto desejo de criacéo.

E na secdo “Do caminho do criador”, pois, que o veremos abordar de uma maneira
fundamental esse ensinamento. Ao solitario estd dada a tarefa de seguir o caminho até si
proprio, e para isso, diz Zaratustra, sera necessario superar a aflitiva e ressoante voz com a qual
0 julga o rebanho: “Quem busca facilmente se perde. Todo isolamento ¢ culpa”. Por ter
pertencido muito tempo ao rebanho, o solitario devera saber que o caminho de quem ama devera
convergir com o préprio desprezo que sente: “Que sabe do amor quem néo teve de desprezar
justamente aquilo que amava?”’. Ao percorrer 0 caminho em busca de Si-mesmo, ele deve
querer ser “uma nova for¢a e um novo direito”, “um primeiro movimento”, “uma roda que gira
por si mesma” (ZA, Do caminho do criador). Porquanto deve querer, acima de tudo, transmutar-
se no espirito da crianga, “um sagrado dizer-sim” (ZA, Das trés metamorfoses). Aquilo que
Zaratustra busca transmitir, essencialmente, € a ideia de uma transfiguracdo da dor. Que, tal
como nos é apontada a todo instante no texto, é dor daquele que busca ir ao encontro de seu Si-
mesmo, porque deseja crescer com aquilo que se lhe oferece como forca; mas, ao longo do
caminho, ou na medida em que se deixa ser conduzido por esse caminho, corre ele um risco de
Ver que o pior inimigo que pode encontrar é ele proprio: “O solitario, tu percorres o caminho
parati mesmo! E teu caminho passa diante de ti mesmo e dos teus sete demonios! Hereges seras

para ti mesmo, e feiticeira, vidente, tolo, impio e malvado” (ZA, Do caminho do criador).

81 Com essa afirmagcao, buscamos tomar de empréstimo a analise de Heidegger, quando ele assim coloca que foi a
“metafisica nietzschiana” a primeira a dizer e a se perguntar pela primeira vez o que ¢ o niilismo, justamente
porque foi capaz de experimenta-lo (HEIDEGGER, Martin. “A esséncia do niilismo”. In: Nietzsche: Metafisica e
Niilismo, p. 191).



69

A radicalidade através da qual se pde a querer ensinar e, assim, conduzir o solitario, €,
para nos, mais do que ensinamento e conducao de um outrem. Falando ao solitario, Zaratustra
conta poder falar a si proprio; no fim, é vida que busca falar através dela mesma e para ela
mesma. N&o raro, 0 veremos encenar momentos marcantes em que dialoga com a prépria vida
tal como se estivesse em um mondlogo com a sua propria “alma”®?, deixando entrever que a
cada instante em que se faz escuta de si préprio, como vida que se pBe a escutar a si prépria,
assume uma descoberta que aponta para a sua autossuperacgéo (Selbstiiberwindung).

A vida que aqui deseja a constante autossuperacao € o sentido e a forca para aquilo que
Zaratustra refere, em seu discurso aos desprezadores, como possibilidade de “criagdo para além
de si”. E disso que os desprezadores, a tradigdo, ndo é capaz. Néo é capaz de se autossuperar e
criar para além de si porque estd adormecida, porque ndo tem ouvidos para sentir e ver o grande
acontecimento que € o corpo. Grande acontecimento porque € o que indica uma possibilidade
de abertura do real, de um atras do pensamento que € o instante vida, como 0 que se entrega a
nos garantindo-nos, a todo momento, uma abertura para um modo de ser no mundo.

E também por isso que Zaratustra reservara 0 seu caminho a poucos que com ele
permanecem em toda a primeira parte em que tem 0 seu declinio. Na se¢do “Da virtude
dadivosa”, antes de se despedir de seus discipulos e retornar a soliddo das montanhas, ele
articulara a experiéncia e o sentido de doagédo com a ideia de um “corpo sadio”, 0S quais, juntos,
manteriam abertos todos os caminhos para aquele que deseja ser um criador. O sentido de
doacdo que o veremos ensinar, Zaratustra fara questdo de dissocia-lo de um tipo de egoismo
que ¢ “demasiado pobre, faminto, que sempre deseja furtar, o egoismo dos doentes, o egoismo
doente” (ZA, Da virtude dadivosa, 81). Este tltimo se difere de um tipo de egoismo sadio que
ainda vem a ser proprio do “amor dadivoso”, daquele que deseja, sim, ser um “ladrdo de todos
os valores”. Seu intuito, através dessas palavras, ¢ realizar uma oposi¢ao entre aquele doador
gue cria somente para que possa doar em abundancia, em excesso, e aquele cuja alma ndo é
dadivosa. Nestes, 0 que encontramos é degenerescéncia, seu corpo ndo fala de luta, elevacdo e
poder. Mas naquele, o dadivoso, em seu “corpo atravessa a historia, vindo a ser e lutando. E o
espirito — que ¢ ele para o corpo? Arauto, companheiro e eco de suas lutas e vitorias”. Quando
fala desse corpo cuja caracteristica é o poder da criacdo, que tudo doa e em tudo quer vir a ser,
Zaratustra se permitira abrir uma passagem para uma ‘“nova virtude que é poder”, fazendo-se
notar que poder “¢ um pensamento dominante” (ZA, Da virtude dadivosa, 81).

Zaratustra se abrird, dessa vez, em uma nova suplica:

82 Nos referimos aqui as duas segdes que aparecem na segunda e na terceira partes da obra, respectivamente, “O
canto da danga” e “O outro canto da danga”.



70

Permanecei fiéis a terra, irmados, com o poder da vossa virtude! Que vosso amor
dadivoso e vosso conhecimento sirvam ao sentido da terra! Assim vos peco e imploro.
Néo os deixeis voar para longe do que é terreno e bater com asas nas paredes eternas!
Oh, sempre houve tanta virtude extraviada! Trazei, como eu, a virtude extraviada de
volta para a terra — sim, de volta ao corpo e a vida: para que dé a terra seu sentido —
um sentido humano! Uma centena de vezes, até agora, extraviaram-se e enganaram-
se tanto o espirito como a virtude. Ah, em nosso corpo ainda vive todo esse delirio e
engano: ai tornou-se ele corpo e vontade (ZA, Da virtude dadivosa, §2).

A partir dai procura retomar aqueles trés pilares que devem sustentar a morada para o
além-do-homem: a terra, 0 corpo e a vida. E com eles dirige, ainda, uma palavra aos solitarios,
aos que escolheram a si mesmos, e pede-lhes que formem e elejam um povo, e desse povo 0
além-do-homem. Finalizado esse Ultimo ponto, e pela segunda vez na se¢ao, Zaratustra silencia,
sua voz muda e com ela anuncia a sua partida. Diz que prosseguira sozinho. Solicita aos seus
discipulos que também sigam cada qual sozinho: “Agora vos digo para me perder e vos achar;
e somente quando todos vos me tiverdes negado eu retornarei a vos. Em verdade, com outros
olhos, irmaos, buscarei entdo os que perdi; com outro amor entdo vos amarei” (ZA, Da virtude
dadivosa, §3).

Desse que faz 0 anuncio de sua partida e a epigrafe com a qual Nietzsche abre a segunda
parte do livro, Zaratustra retorna novamente para a soliddo de sua montanha. L& recolhe outra
vez a sua sabedoria para entdo declinar até os homens, uma vez mais. Ocorre que, finalizada
essa parte, que conta com a primeira tentativa de Zaratustra apontar para a morte de Deus, de
anunciar o além-do-homem e, principalmente, de dizer como chega-se a se tornar aquilo que se
é, sucedem outras vivéncias, nas proximas partes, que o levara cada vez mais perto de

incorporar e se apropriar da concep¢do marcante que € o eterno retorno do mesmo.



71

CONCLUSAO

Nenhuma outra declaracéo parece poder descrever melhor a investigacao que aqui chega
ao fim, sendo a que encontramos nos registros do préprio Nietzsche, quando ele dispde
sucintamente de uma uUnica frase para dizer: “O estudo do corpo fornece uma ideia da
complicagdo indizivel” (FP 34[46], Abril-Junho de 1885). Embora o indizivel tenha sido dito e
trabalhado por ele mesmo, para nds, os seus leitores, permanece ainda como uma complicacdo
que nos forca a ter que sempre retornar ao grau zero da questdo, a fim de que nos perguntemos
sempre € de novo: “O que € o corpo?”. Nao nos soaria demasiadamente arriscado dizer que, ja
muito tarde na historia do pensamento ocidental, Nietzsche fora talvez o primeiro a incorporar
de maneira Unica essa pergunta, ndo somente do ponto de vista de uma dimensao histérica, mas,
decididamente, como experiéncia. Nisso consiste o fato de que o corpo lhe tenha aparecido
antes como 0 mais espantoso, e ainda mais surpreendente do que a velha “alma” (FP 37[4];
36[35], Junho-Julho de 1885).

Foi justamente através de uma tentativa de abordar o corpo como experiéncia e historia
que chegamos ateé aqui. Definivel ndo foi antes para n6s o corpo, mas a experiéncia do corpo
como vida, como um pathos que aparece, assim, sendo capaz de definir e reestabelecer a
existéncia do humano no mundo. Para isso foi necessario nos concentrarmos com maior
exclusividade na obra que reservamos ao nosso titulo e ao centro de nossa interpretacdo do
corpo como vontade de poder. Através de Zaratustra, buscamos orientar e mobilizar a critica
de Nietzsche a metafisica como critica a um dualismo, ao dualismo que opde corpo e alma, mas
que € sobretudo dualismo que nos afasta das coisas que nos sdo mais proximas — de nossos
sentidos e, em Ultima instancia, da riqueza e da forca de nossa vida instintiva e afetiva. Ao
recuperar em Nietzsche aquela tarefa transvalorativa que permeia os anos finais de sua vida e
pensamento, foi que chegamos efetivamente a tomar parte desse dualismo e da proposta de
inversdo, por parte de Nietzsche, do mesmo. Reservando-nos a estabelecer que essa tentativa
de inversdo de todos os valores oferece uma via Gltima ao humano, que residiria na proposta de
criacdo de novos valores, pretendemos recuperar o sentido daquela triade fundamental que
Zaratustra anuncia no inicio da obra, a do corpo, da terra e da vida, a qual conta ser a grande
passagem, a grande morada que servira de abrigo ao além-do-homem. Em toda a primeira parte
deste trabalho, portanto, o corpo foi visto e estudado por n6s de uma perspectiva historica.
Perspectiva historica de Nietzche, devemos enfatizar, quem se permitiu agugar o seu

pensamento em torno da denuncia a partir da qual o pensamento metafisico-idealista esteve



72

assentado, a medida que cresceu, se constituiu e se solidificou através de uma forma de vida
decadente.

A segunda parte, pois, que marca nossos estudos, nela procuramos nos abrir melhor ao
corpo como possibilidade de uma experiéncia. Longe de abandonarmos o fundo da critica de
Zaratustra aos desprezadores do corpo, nos colocamos para além daquele caminho em que o
corpo vinha aparecendo, para nés, apenas como um campo de discurso em que se manifesta o
julgamento de Nietzsche aos dualismos da metafisica. Buscando trazer a luz o corpo em seu
carater de unidade-multipla, o identificamos as forcas, aos impulsos e aos afetos que o
constituem. Através dai, acima de tudo, objetivamos trazer o corpo como campo de a¢do. A¢do
essa que, a todo instante, sugerimos ser determinada a partir da perspectiva da prépria vida.
Dessa forma, ao seguirmos o fio condutor do discurso de Zaratustra, formulamos a nocéo de
corpo lado a lado a nogéo de vida, retirando-lhe o papel por demais pequeno, aviltante, a partir
do qual o pensamento moderno o manteve preso quando pensava ser a consciéncia, o “Eu”, o
sujeito, o nucleo basilar da subjetividade.

Em um ualtimo vislumbre, refazemos algumas das travessias de Zaratustra e com ela nos
detivemos a falar na soliddo e na autossuperacdo como elementos que nos permitem pensar o
corpo como processo de cura. Esse ultimo caminho que decidimos seguir, em realidade, nos
garantiu a retomada da ultima secdo com a qual encerramos nosso primeiro capitulo. Nela,
ainda buscavamos inspiracao para formular a nog¢ao de que o “corpo sadio”, do corpo que espera
pela recuperacdo da plenitude de sua forca, € o corpo que busca alcancar em si mesmo a
liberdade para a criacdo. O modo como essa liberdade se coloca a frente e a disposicdo do
criador, foi somente na secdo que encerra esta dissertacdo que nos pusemos a querer ensaia-|o.
A liberdade que no fim nos alcancga, assim, sO poderia ser liberdade de um corpo que se
autorrealiza como um Si-mesmo. Portanto, de um corpo que se deixa ser tomado por uma
identidade que ndo é a do sujeito, mas a da vida, a determinadora necessidade que garante o seu

lugar na historia como possibilidade e destino.



73

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

e Obras de Friedrich Wilhelm Nietzsche

NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da tragédia, ou Helenismo e pessimismo. Trad. J.
Guinsburg. Séo Paulo: Companhia das letras, 1992.

. Humano, demasiado humano: um livro para espiritos livres. Trad. Paulo César de
Souza. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2000.

. Aurora. Trad. Paulo César de Souza. Sdo Paulo: Companhia de Bolso, 2016.
. A Gaia Ciéncia. Trad. Paulo César de Souza. Sdo Paulo: Companhia de Bolso, 2012.

. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. Trad. Paulo César de
Souza. S&o Paulo: Companhia de Bolso, 2018.

. Alem do Bem e do Mal. Trad. Paulo César de Souza. S&o Paulo: Companhia de Bolso,
2005.

. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Souza. S&o Paulo: Companhia de Bolso,
2009.

. Crepusculo dos idolos. Trad. Paulo César de Souza. S&o Paulo: Companhia de Bolso,

2017.

. Ecce Homo: Como alguém se torna o que é. Trad. Paulo César de Souza. Séo Paulo:
Companhia das Letras, 1995.

. Fragmentos Postumos: 1884-1885: volume V. Trad. Marco Anténio Casanova. Rio
de Janeiro: Forense Universitaria, 2015.

. Fragmentos Postumos: 1885-1887: volume V1. Trad. Marco Antonio Casanova. Rio
de Janeiro: Forense Universitaria, 2013.

. Fragmentos Pdstumos: 1887-1889: volume VII. Trad. Marco Antdnio Casanova. Rio
de Janeiro: Forense Universitaria, 2012.

. Fragmentos P6stumos, vol. 111, 1882-1885. Trad. Diego Sanchez Meca; Jesus Conill.
Madrid: Editorial Tecnos, 2010.

. Fragmentos Pdstumos, vol. 1V, 1885-1889. Trad. Juan Luis Vermal; Joan B. Llinares.
Madrid: Editorial Tecnos, 2008.



74

. Obras Incompletas. Trad. Rubens Rodrigues Torres Filho. Sdo Paulo: Abril Cultural,
2 *ed., 1978 (Colegao “Os Pensadores”).

e Bibliografia Secundaria

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de filosofia. Trad. Alfredo Bosi, 5 ed. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2007.

AGOSTINHO, Santo. Confissdes. Trad. Lorenzo Mammi. Sdo Paulo: Penguin Classics
Companhia das Letras, 2017.

ANDLER, Charles. Nietzsche: vida e pensamento, vol. 1. Trad. Regina Schopke; Mauro
Baladi. Rio de Janeiro: Contraponto: Editora PUC-Rio, 2016.

. Nietzsche: vida e pensamento, vol. Il. Trad. Vera Ribeiro. Rio de Janeiro:
Contraponto: Editora PUC-Rio, 2016.

ARALDI, Clademir Luis. Para uma caracterizacéo do niilismo na obra tardia de Nietzsche.
Cadernos Nietzsche, n. 5, p. 75-94, 1998.

. Niilismo, criacdo, aniquilamento: Nietzsche e a filosofia dos extremos. S&o Paulo:
Discurso Editorial; ljui, RS: UNIJUI, 2004.

BILATE, Danilo. Nietzsche, por uma ética dos afetos. Rio de Janeiro: Mauad X, 2022.
BLANCHOT, Maurice. L’écriture du desastre. Gallimard: Paris, 1980.
BORNHEIM, Gerd (org). Os fil6sofos pré-socraticos. Sdo Paulo: Editoria Cultrix, 1998.

DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Trad. Mariana de Toledo Barbosa; Ovidio de Abreu
Filho. n-1 edi¢des, 2018.

DIAS, Rosa Maria. Nietzsche, vida como obra de arte. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira,
2011.

. A questdo da criacdo em Nietzsche e em Bergson. Cadernos Nietzsche, n. 31, p. 159-
171, 2012.

FINK, Eugene. A Filosofia de Nietzsche. Trad. Joaquim Lourengo Duarte Peixoto. Lisboa:
Editorial Presenca, 1988.



75

FORNAZARI, Sandro Kobol. O corpo-escritura de Nietzsche. Cadernos Nietzsche, n. 11, p.
07-12, 2001.

FOUCAULT, Michel. Microfisica do Poder. Trad. Roberto Machado. Rio de Janeiro: Edi¢Ges
Graal, 1979.

FOGEL, Gilvan. Conhecer é criar: Um ensaio a partir de F. Nietzsche. Sdo Paulo: Discurso
Editorial; ljui: Editora UNI1JUI, 2003.

. Sentir, ver, dizer: cismando coisas de arte e de filosofia. Rio de janeiro: Mauad X,
2012.

GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. “O conceito de pulsdo em Nietzsche”. In: As pulsdes / Arthur
Hyppdlito de Moura (org.). S&o Paulo: Editora Escuta: EDUC, 1995.

. Nietzsche: o humano como memdria e como promessa. Petropolis, RJ: Vozes, 2013.

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche, metafisica e niilismo. Trad. Marco Antdnio Casa Nova. Rio
de Janeiro: Relume Dumara, 2000.

. Nietzsche 1. Trad. Marco Antbnio Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
2010.

HEBER-SUFFRIN, Pierre. O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhes. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Editor, 2003.

KANT, Immanuel. “Paralogismos da razao pura”. In: Critica da razdo pura. Editora Nova
Cultura (“Os Pensadores™), 1999.

LOWITH, Karl. Nietzsche's philosophy of the eternal recurrence of the same. Trad. J.
Harvey Lomax. Londres: University of California Press, 1977.

MACHADO, Roberto. Zaratustra: tragédia nietzschiana. 4 ed., Sdo Paulo: Editora Zahar,
1997.

MARTON, Scarlett. Nietzsche: das forcas cdsmicas aos valores humanos. Sao Paulo: editora
brasiliense, 1990.

. Do dilaceramento do sujeito a plenitude dionisiaca. Cadernos Nietzsche, n. 25, p. 53-
81, 2009.

. O eterno retorno do mesmo, “a concepgao basica de Zaratustra”. Cadernos Nietzsche,
Guarulhos/Porto Seguro, v.37, n.2, p. 11-46, julho/setembro, 2016.



76

. Nietzsche: da genealogia a transvaloracdo de todos os valores. Aufklarung, Jodo
Pessoa, v.7, n.esp., p. 97-108, nov., 2020.

MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. Trad.
Oswaldo Giacoia. S&o Paulo: Annablume, 1997.

. Décadence artistica enquanto décadence fisiologica: a propdsito da critica tardia de
Friedrich Nietzsche a Richard Wagner. Cadernos Nietzsche, n.6, p. 11-30, 1999.

. Nietzsche: sua Filosofia dos Antagonismos e 0s Antagonismos de sua Filosofia.
Trad. Clademir Araldi. Sdo Paulo: Editora Unifesp, 2009.

PESSOA. Fernando. Obra Poética: volume Unico. Rio de Janeiro: Editora Nova Aguilar,
1986.

ROSEN, Stanley. The Mask of Enlightenment. Nietzsche's Zarathustra. Cambridge: Yale
University Press, 2004.

SALAQUARDA, Jorg. A concepcéo basica de Zaratustra. Cadernos Nietzsche, n. 2, p. 17-39,
1997.

SILVA, Leonardo. Korper e Leib: a nocdo de corpo entre a segunda e a terceira fase do
pensamento nietzschiano. Estudos Nietzsche, Espirito Santo, v. 12, n. 1, p. 47-70, jan./jun.,
2021.

WOTLING, Patrick. Nietzsche e o problema da civilizacéo. Trad. Vinicius de Andrade. Séo
Paulo: Editora Bacarolla, 2013.



