
 

 
 

UFRRJ 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, 

CONTEXTOS CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 

 

 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

CINEMA NEGRO EM CENA: VOZES-MULHERES TECENDO UMA 

PEDAGOGIA AFRORREFERENCIADA E TRANSGRESSORA 

 

 

 

 

 

 

THIAGO RENAN FIGUEIRA DUTRA 

 

 

 

 

 

 

2025 

 



 

 

 

 ‘  

 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO 

MULTIDISCIPLINAR 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, 

CONTEXTOS CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS 

POPULARES 

 

 

 

CINEMA NEGRO EM CENA: VOZES-MULHERES TECENDO 

UMA PEDAGOGIA AFRORREFERENCIADA E TRANSGRESSORA 

 

 

 

THIAGO RENAN FIGUEIRA DUTRA 

 

 

Sob a Orientação da Professora 

Adilbênia Freire Machado 

 

 

Dissertação submetida como requisito 

parcial para obtenção do grau de Mestre 

em Educação, no Programa de Pós-

Graduação em Educação, Contextos 

Contemporâneos e Demandas Populares, 

Área de Concentração em Educação, 

Contextos Contemporâneos e Demandas 

Populares. 

 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ 

Junho de 2025 
 



 

 

 

 ‘  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001" 

  

"This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001"  



 

 

 

 ‘  

 

 



 

 

 

 ‘  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta dissertação à minha mãe, dona 

Janete (in memoriam), e ao meu pai, seu Nedson. 

Foram — e sempre serão — os maiores 

incentivadores dos meus sonhos. Com suas mãos 

firmes e corações atentos, me ensinaram a 

desatar os nós da vida e a costurar caminhos 

mesmo quando as linhas pareciam faltar. Este 

trabalho também é deles — porque cada 

conquista minha é feita do afeto, da coragem e 

da esperança que herdei de ambos. 



 

 

 

 ‘  

 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus e à minha ancestralidade, que permitiram que eu chegasse até este momento. A 

cada passo, senti a força dos que vieram antes de mim, segurando minha mão invisivelmente e 

abrindo caminhos mesmo quando tudo parecia difícil demais. 

Aos meus pais, seu Nedson Almeida e dona Janete Dutra (in memoriam), que sempre 

acreditaram em mim, inclusive nos momentos em que eu mesmo já havia me desencantado com 

a possibilidade de ingressar em um mestrado. A vocês, toda a minha honra, amor e gratidão 

eterna. 

À professora e escritora Conceição Evaristo, que, desde suas palavras até sua 

presença, foi farol em minha travessia. Seu acolhimento generoso, sua escuta e sua permissão 

afetiva para eu usar a expressão “vozes-mulheres” me fortaleceram como pesquisador e 

educador. Foi com você que reencontrei meu caminho de volta, e é para você que essa 

escrevivência também se curva. 

À professora Adilbênia Freire Machado, minha orientadora querida, por acolher com 

tanto afeto este projeto e por me mostrar, na prática, que nossas marcas são parte viva do que 

escrevemos. Obrigado por confiar, apoiar e caminhar comigo nessa costura de memórias, 

experiências e teoria. 

À professora Viviane Antunes, por ser ponte, semente e luz. Você foi quem me 

apresentou à educação antirracista de forma generosa, confiante e amorosa, e segue sendo um 

referencial ético e humano nas minhas travessias docentes e acadêmicas. 

À professora Maria Kellynia Farias e ao professor Fábio José Rosa, pelo olhar 

atencioso e pelas contribuições preciosas que me ajudaram a aprimorar esta pesquisa com rigor 

e sensibilidade. 

À minha eterna professora, Lucile Cavadas, por plantar em mim a ideia de que a 

educação pode transformar destinos. Suas palavras seguem comigo. 

À minha família, especialmente à minha avó, dona Maria das Graças Arruda, às 

minhas irmãs, Alessandra Souza e Raiane Souza, e ao meu irmão, Jonathan Souza, que 

sempre me incentivaram com amor, cuidado e força. 

Aos meus amigos-irmãos de alma: Pedro Henrique Alves, Bruna Lopes, Mônique 

Figueirêdo, Jeniffer Andrade, Thays Oliveira, Daiane Moledo, Daniel Melo, Marcos 



 

 

 

 ‘  

 

Vinicius Mota e Nathalia Paula Nascimento — que estiveram comigo nos momentos de 

angústia e incerteza, segurando minha mão e me lembrando quem eu sou. 

Aos meus alunos e alunas da rede pública de Japeri, que, mesmo sem saberem, me 

ensinaram o que é o antirracismo real, cotidiano e urgente — aquele que pulsa no chão da 

escola. 

Aos parceiros e parceiras de caminhada e colegas de mestrado: Eduarda Cristina 

Santos, Thiago Gomes, Lucilene Luciano, Pietra Canle, Fernanda Noronha, Millena 

Barbosa, Afrodiogo Lima e Matheus Fortunato — com quem dividi medos, sonhos e 

esperanças. Nossa troca fez tudo ser mais leve. 

Aos professores e professoras Fábio José Rosa, Claudia Miranda, Bruno Bahia e 

Ramofly Bicalho, cujas provocações teóricas ecoaram em muitas partes desta dissertação. 

Vocês me ensinaram a pensar com liberdade e responsabilidade. 

Aos meus amigos de profissão e trocas dentro e fora da Escola Célia Sobreira — Marta 

Bento Muniz, Elane Barreto, Leonardo Maciel, Larissa Reis, João Marcos Souza, Vitor 

Gomes, Thamires Lacerda e Rosany Soares — que compartilham comigo a luta e o 

compromisso por uma educação crítica, antirracista e contracolonial, sem abdicar do afeto. 

Ao meu companheiro de vida e jornada, Lucas Henrique Martins. Sua escuta, seu 

afeto e sua presença me deram chão em dias difíceis e vento nos dias de criação. Obrigado por 

estar, ser e somar — você também está bordado neste texto. 

À Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES), que, ainda que por um breve período, contribuiu para o avanço desta investigação, 

permitindo-me respirar e caminhar com mais dignidade em um sistema tão excludente. 

Por fim, agradeço ao menino que fui e ao homem que me tornei — por não desistir, por 

sonhar, por transformar dores em força e por saber que, com a caneta na mão, também 

escrevivemos justiça. 

  



 

 

 

 ‘  

 

 

 

 

 

 

 

Figura 01 - Nyansapo ou ‘’Nó da sabedoria’’ 

Símbolo Adinkra de sabedoria, engenhosidade, inteligência e paciência. 

 

 

 
 

 
 

Fonte: Elisa Larkin Nascimento; Luiz Carlos Gá. 

Adinkra: sabedoria em símbolos africanos 

  



 

 

 

 ‘  

 

RESUMO 

 

DUTRA, Thiago Renan Figueira. Cinema negro em cena: vozes-mulheres tecendo uma 

pedagogia afrorreferenciada e transgressora. 2025. 131p. Dissertação (Mestrado em Educação, 

Contextos Contemporâneos e Demandas Populares). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 

2025. 

 

Esta dissertação dialoga acerca das potencialidades pedagógicas do cinema negro feminino na 

formação docente antirracista, articulando experiências, textos e imagens como fios que 

entrelaçam memória, resistência e encantamento. Inspirada pela metáfora da costura e pelas 

lentes do cinema, propõe-se uma abordagem metodológica sensível e crítica, ancorada na 

etnopesquisa-formação (Macedo, 2005), na escrevivência (Evaristo, 2011), na escrita 

cartográfica (Rolnik, 2006) e nas cosmopercepções afrorreferenciadas (Oliveira, 2005; 

Machado, 2014, 2019). A pesquisa assume caráter qualitativo (Minayo, 2001; Bogdan e Biklen, 

1994), exploratório (Gil, 2008), descritivo (Triviños, 1987), bibliográfico e documental 

(Cellard, 2008), articulando o estudo de produções acadêmicas e videodocumentários à 

realização de encontros formativos com estudantes de licenciatura do campus Nova Iguaçu da 

UFRRJ. No decorrer da travessia, emergiu a Cartografia das Vivências como lente 

complementar de análise e prática de reconstrução partilhada de sentidos — um desdobramento 

metodológico nascido da escuta e da implicação afetiva do pesquisador com o campo, em 

consonância com os princípios da etnopesquisa-formação. As trajetórias de Adélia Sampaio, 

Viviane Ferreira e Edileuza Penha de Souza compõem o alicerce epistemológico e afetivo da 

análise, convocando outras formas de educar pela imagem e pela presença. A análise dos dados, 

inspirada na Análise de Conteúdo (Bardin, 2011), evidenciou que o cinema negro feminino, ao 

narrar a partir de corpos historicamente silenciados, mobiliza afetos, desloca imaginários e 

inspira práticas pedagógicas de reexistência e transformação, contribuindo para a construção de 

uma pedagogia afrorreferenciada e transgressora. 

 

Palavras-chave: Cinema negro feminino; Escrevivência; Educação antirracista; Formação 

docente; Cartografia das Vivências. 

 

  



 

 

 

 ‘  

 

ABSTRACT 

 

DUTRA, Thiago Renan Figueira. Black Cinema on Scene: Women’s Voices Weaving an 

Afrodiasporic and Transgressive Pedagogy. 2025. 131p. Dissertation (Master in Education, 

Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 

2025.. 

 

This dissertation explores the pedagogical potential of Black women’s cinema in the antiracist 

training of future teachers, weaving together experiences, texts, and images as threads that 

interlace memory, resistance, and enchantment. Inspired by the metaphor of sewing and the 

lenses of cinema, it proposes a sensitive and critical methodological approach, anchored in 

ethnoresearch-training (Macedo, 2005), escrevivência (Evaristo, 2011), cartographic writing 

(Rolnik, 2006), and afrodiasporic cosmoperceptions (Oliveira, 2005; Machado, 2014, 2019). 

The research is qualitative (Minayo, 2001; Bogdan & Biklen, 1994), exploratory (Gil, 2008), 

descriptive (Triviños, 1987), bibliographic and documentary (Cellard, 2008), and it articulates 

the study of academic literature and video-documentaries with formative encounters held with 

undergraduate teaching students at the Nova Iguaçu campus of UFRRJ. Throughout the 

journey, the Cartography of Vivências emerged as a complementary analytical lens and a 

practice of shared meaning-making — a methodological unfolding born from listening and the 

researcher's affective involvement with the field, in alignment with the principles of 

ethnoresearch-training. The trajectories of Adélia Sampaio, Viviane Ferreira, and Edileuza 

Penha de Souza serve as the epistemological and affective foundation of the analysis, calling 

for other ways of educating through image and presence. The data analysis, inspired by Content 

Analysis (Bardin, 2011), showed that Black women’s cinema, by narrating from historically 

silenced bodies, mobilizes affect, displaces dominant imaginaries, and inspires pedagogical 

practices of reexistence and transformation — contributing to the construction of an 

afrodiasporic and transgressive pedagogy. 

 

Keywords: Black women’s cinema; Escrevivência; Antiracist education; Teacher education; 

Cartography of Vivências. 

 

  



 

 

 

 ‘  

 

RESUMEN 

 

DUTRA, Thiago Renan Figueira. Cine negro en escena: voces-mujeres tejiendo una 

pedagogía afrorreferenciada y transgresora. 2025. 132 p. Disertación (Maestría en Educación, 

Contextos Contemporáneos y Demandas Populares) – Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 

2025. 

 

Esta disertación dialoga sobre las potencialidades pedagógicas del cine negro femenino en la 

formación docente antirracista, articulando experiencias, textos e imágenes como hilos que 

entrelazan memoria, resistencia y encantamiento. Inspirada por la metáfora de la costura y por 

las lentes del cine, se propone un enfoque metodológico sensible y crítico, anclado en la 

etnoinvestigación-formación (Macedo, 2005), en la escribivencia (Evaristo, 2011), en la 

escritura cartográfica (Rolnik, 2006) y en las cosmopercepciones afrorreferenciadas (Oliveira, 

2005; Machado, 2014, 2019). La investigación asume carácter cualitativo (Minayo, 2001; 

Bogdan y Biklen, 1994), exploratorio (Gil, 2008), descriptivo (Triviños, 1987), bibliográfico y 

documental (Cellard, 2008), articulando el estudio de producciones académicas y 

videodocumentales con la realización de encuentros formativos con estudiantes de licenciatura 

del campus Nova Iguaçu de la UFRRJ. A lo largo de la travesía, emergió la Cartografía de las 

Vivencias como lente complementaria de análisis y práctica de reconstrucción compartida de 

sentidos —un desdoblamiento metodológico nacido de la escucha y de la implicación afectiva 

del investigador con el campo, en consonancia con los principios de la etnoinvestigación-

formación. Las trayectorias de Adélia Sampaio, Viviane Ferreira y Edileuza Penha de Souza 

componen la base epistemológica y afectiva del análisis, convocando otras formas de educar 

mediante la imagen y la presencia. El análisis de los datos, inspirado en el Análisis de Contenido 

(Bardin, 2011), evidenció que el cine negro femenino, al narrar desde cuerpos históricamente 

silenciados, moviliza afectos, desplaza imaginarios e inspira prácticas pedagógicas de 

reexistencia y transformación, contribuyendo a la construcción de una pedagogía 

afrorreferenciada y transgresora. 

 

Palabras clave: Cine negro femenino; Escribivencia; Educación antirracista; Formación 

docente; Cartografía de las Vivencias. 

  



 

 

 

 ‘  

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 01 - Nyansapo ou ‘‘Nó da sabedoria’’ 

Figura 02 - Casa Escrevivência I (agosto/2024) 

Figura 03 - Casa Escrevivência II (agosto/2024) 

Figura 04 - Imagem de Adélia Sampaio 

Figura 05 - Imagem de Viviane Ferreira 

Figura 06 - Imagem de Edileuza Penha de Souza 

Figura 07 - Diário de travessia em forma de imagem 

Figura 08 - Nuvem de palavras - Travessias da pesquisa 

 

 
 

 

 

  



 

 

 

 ‘  

 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 01 - Cartografia das Vivências como lente metodológica (Dutra, 2025) 

Quadro 02 - Marcos históricos do Movimento Negro (1978 - 2008) 

Quadro 03 - Fundamentos da Educação das Relações Étnico-raciais (ERER) 

Quadro 04 - Produções selecionadas de Zózimo Bulbul (1973 - 2011) 

Quadro 05 - Produções selecionadas de Joel Zito Araújo (1989 - 2022) 

Quadro 06 - Produções selecionadas de Jeferson De (1989 - 2022) 

Quadro 07 - Linha do tempo: marcos históricos do cinema negro brasileiro (1973 - 2025) 

Quadro 08 - Produções selecionadas de Adélia Sampaio (1974 - 2018) 

Quadro 09 - Produções selecionadas de Viviane Ferreira (2008 - 2023) 

Quadro 10 - Produções selecionadas de Edileuza Penha de Souza (2013 - 2023) 

Quadro 11 - Teses e Dissertações - Cinema negro e educação (2008 - 2024) 

Quadro 12 - Artigos científicos - Cinema negro e educação (2008 - 2024) 

Quadro 13 - Contrapontos: descolonização, decolonialidade x contracolonialidade 

 

 

 

  



 

 

 

 ‘  

 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

ABPN             Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as 

ANPOF           Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia 

CAPES           Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CEFET/RJ      Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca 

DCNsERER    Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais 

ERER              Educação das Relações Étnico-Raciais 

FGV                Fundação Getúlio Vargas 

FICINE           Fórum Itinerante de Cinema Negro 

IM                   Instituto Multidisciplinar da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

LDB                Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

MNU               Movimento Negro Unificado 

PPGEDUC   Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares 

SEPPIR            Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

UFC                 Universidade Federal do Ceará 

UECE              Universidade Estadual do Ceará 

UEL                 Universidade Estadual de Londrina 

UFRRJ             Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

UNILAB          Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira 

 



 

 

 

 ‘  

 

SUMÁRIO 

 
1 INTRODUÇÃO - ENCONTROS E REENCONTROS NA PESQUISA ....................... 15 

1.1 Escrevivência em cena: lugar do pesquisador na narrativa ................................................ 17 

1.2 Trançando caminhos: Cinema Negro Feminino em perspectiva ........................................ 24 

1.3 Fios e intenções da investigação: objetivos e questionamentos ......................................... 27 

1.4 Cartografia das Vivências costurando a metodologia da pesquisa ..................................... 28 

1.5 Tecendo a dissertação: estrutura do trabalho ...................................................................... 34 

2 TECER PARA VER: IMAGENS, CINEMA E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA ........ 36 

2.1 Movimento Negro e a Lei 10.639/2003: pilares para uma educação libertadora ............... 36 

2.2 Poder da imagem na educação antirracista: corpo, mente e marcas do racismo ................ 42 

2.3 Educação transgressora e antissexista: por uma reconfiguração de narrativas .................. 47 

2.4 Afrorreferenciar para resistir: enfrentamentos à colonialidade e ao racismo institucional 50 

2.5 Dos bastidores à tela: presença negra invisibilizada no audiovisual brasileiro .................. 54 

3 VOZES-MULHERES EM CENA: RESSONÂNCIAS INSURGENTES ...................... 65 

3.1 Imagens de dentro: cineastas negras abrindo caminhos ..................................................... 66 

3.2.1 Adélia Sampaio: mãe do cinema negro brasileiro ........................................................... 67 

3.2.2 Viviane Ferreira: ecos de um cinema insurgente e afetivo .............................................. 70 

3.2.3 Edileuza Penha de Souza: curadora da memória, pesquisadora da resistência ............... 73 

3.3 Cinema Negro Feminino nos holofotes: panorama de pesquisas brasileiras...................... 78 

3.4 Superando heranças coloniais: descolonização e decolonialidade contra estereótipos ...... 84 

3.5 Reescrevendo futuros: contracolonialidade como chave para a transformação ................. 87 

4. TECENDO SIGNIFICADOS: ANÁLISE E REFLEXÕES SOBRE OS DADOS ....... 92 

4.1 Abrindo o tecido: notas sobre o processo de análise .......................................................... 92 

4.2 Quando o fio puxa a memória: sentidos que emergem da escuta ....................................... 96 

4.2.1 Ancestralidade e (auto)reconhecimento .......................................................................... 98 

4.2.2 Emoção e corpo como leitura crítica ............................................................................... 99 

4.2.3 Cinema negro como espelho e ruptura .......................................................................... 101 

4.2.4 Educação como reexistência e deslocamento ................................................................ 103 

4.3 Teia de saberes compartilhados: o que ficou, o que reverberou ....................................... 105 

5. IN-CONCLUSÕES: PESQUISA COMO MOVIMENTO ........................................... 108 

REFERÊNCIAS.................................................................................................................... 112 

 



15 

 

 

 ‘  

 

1 INTRODUÇÃO - ENCONTROS E REENCONTROS NA PESQUISA 

 

Costura da Vida 
 

Eu tentei compreender a costura da vida 
Me enrolei, pois a linha era muito comprida, ô 
Eu tentei compreender a costura da vida 
Me enrolei, pois a linha era muito comprida 
 
E como é que eu vou fazer para desenrolar 
Para desenrolar 
Mas como é que eu vou fazer para desenrolar 
Para desenrolar 
Mas como é que eu vou fazer para desenrolar 
Para desenrolar 
Mas como é que eu vou fazer para desenrolar 
Para desenrolar 
 
Se na linha do céu sou estrela 
Na linha da terra sou rei 
Mas nas linhas das águas sou triste 
Pelo fogo que um dia apaguei 
Na linha do céu sou estrela 
Na linha da terra sou rei 
Mas na linha do fogo sou triste 
Pelos mares que eu não naveguei  
 
[...] 

 
Canção de Sergio Pererê1 

 

Costurar é um ato de criar conexões. É costurar o tempo, como canta Sérgio Pererê, 

ponto por ponto — com paciência, com dor, com esperança e também com alegria. Com agulha 

e linha, uma costureira transforma pedaços soltos de tecido em algo novo, em uma trama 

carregada de significados. É nesse gesto que a vida se recompõe e que as histórias se entrelaçam. 

 
1
 Sérgio Pererê é cantor, compositor, multi-instrumentista, ator e diretor musical negro brasileiro. Sua obra transita 

entre a tradição e a experimentação, tecendo com delicadeza sonoridades afro-latinas, timbres únicos e versos que 

dançam entre o cotidiano, o sagrado e o metafísico. Em sua voz e presença, ecoam a ancestralidade, os orixás e os 

mistérios que só a arte sabe traduzir. Disponível em< https://www.sergioperere.com.br/> . Acesso em 09 de julho 

de 2024. 



16 

 

 

 ‘  

 

Assim como a canção evoca os retalhos da existência, esta pesquisa também se costura com 

retalhos de memórias, imagens, palavras e ausências. É uma tentativa de dar forma ao que ainda 

não se visualiza e de atribuir novos contornos ao caos. Entre as dobras do invisível e os pontos 

da resistência, o que emerge é um caminho possível: entrelaçar vozes e histórias de mulheres 

no cinema negro brasileiro, construindo uma educação que desafie o racismo e o sexismo 

presentes nas imagens que vemos nas telas — e na produção feminina negra silenciada nos 

bastidores. 

A costura, portanto, não se trata somente de uma metáfora que atravessa esta 

dissertação, mas de um reflexo do próprio processo de pesquisa. Esse gesto de costura também 

atravessa a minha própria história, que se entrelaça com a história de outras mulheres e de outros 

saberes que insistem em viver. É nesse entremeio que a escrevivência23 se apresenta como linha 

e agulha da minha travessia — a qual, mais adiante, explico com mais cuidado, mostrando como 

essa ideia se conecta à minha própria trajetória. 

Mergulhar no cinema negro desde/com vozes-mulheres é como desfazer um novelo e 

perceber que cada fio guarda uma história única. A expressão “desde/com vozes-mulheres” é 

escolhida intencionalmente para afirmar que esta pesquisa caminha com essas cineastas negras 

e a partir delas — não sobre elas. Trata-se de um gesto contracolonial e insurgente, que recusa 

o apagamento de suas intelectualidades e reconhece essas mulheres como sujeitas da trama, e 

não como objetos de estudo. Desde o início da investigação, essa escolha traduz um 

compromisso ético e político com a centralidade de suas vozes na produção de conhecimento, 

integrando suas falas, trajetórias e produções como referências centrais para a educação 

cinematográfica antirracista e transgressora. 

Diante disso, a lembrança da música “Costura da Vida”, que introduz este capítulo, 

me reconduz à sabedoria da minha mãe, dona Janete, que sempre comparou a vida a uma colcha 

de retalhos em que cada mínimo pedaço representa uma experiência, uma memória e uma 

escolha. E que sempre podemos reinventar nossas próprias vivências com a agulha e a linha 

certa para cada momento. Inspirado por esses potentes versos e pelo olhar cuidadoso de minha 

mãe, inicio esta caminhada sabendo que minha mãe também tece este texto comigo. 

 
2
 O itálico foi escolhido como um gesto de cuidado: para realçar conceitos que atravessam esta travessia, dar brilho 

a citações que expandem sentidos e reverenciar as obras das autorias que costuram, com palavras e presença, o 

corpo vivo desta pesquisa. 
3
 Este conceito será retomado na próxima seção, onde será acolhido com mais calma e profundidade — como 

quem volta ao fio para costurar com mais firmeza e sentido aquilo que já começou a se revelar. 



17 

 

 

 ‘  

 

Nos fios que seguem, apresento caminhos metodológicos, teóricos e afetivos que 

conduzem esta investigação. Como toda costura viva, eles se revelam ponto a ponto — entre 

palavras ditas, imagens partilhadas e memórias que insistem em não se apagar.  

 

1.1 Escrevivência em cena: lugar do pesquisador na narrativa 

 

Desde muito cedo, sempre ouvi das minhas e dos meus mais velhos que é preciso ter 

muita paciência para desenrolar os nós da vida, pois o tempo, sempre sábio, revela tudo que 

precisamos entender, no momento devido. Pesquisar é como costurar: exige paciência, precisão 

e, muitas vezes, a coragem de desmanchar para refazer, reforçando uma premissa trazida pelo 

saudoso Antônio dos Santos Bispo (2015), importante líder quilombola, escritor e pensador 

brasileiro, popularmente conhecido como Nêgo Bispo, já postulava: ‘‘nós somos o começo, o 

meio e o começo’’. O caminho não é reto; há curvas, ajustes e recomeços. Cada descoberta se 

entrelaça com as anteriores, revelando camadas de histórias antes ocultas e possibilidades de 

futuro.  

Como um tecido que precisa de um bom acabamento, a pesquisa também demanda 

dedicação e tempo até que as ideias se organizem e o sentido do trabalho se revele por completo. 

É possível que este estudo ainda tenha novos desdobramentos, contudo, a esta altura, já 

compreendi que a produção científica e meu processo de construção dessa trama acontecem em 

linhas do tempo distintas, sendo necessário, ainda que momentaneamente, um recorte mais 

completo deste tecido. 

Cresci vendo meu pai e minha mãe batalharem e valorizarem a educação como um 

caminho de transformação. Meu pai, seu Nedson, trabalhou incansavelmente dos 14 aos 75 

anos, e minha mãe, dona Janete, sempre me incentivou a estudar, ainda que tenha sido, em 

muitos momentos, rígida demais com este processo. E valeu a pena. Quando passei no Exame 

Nacional do Ensino Médio (ENEM), em 2017, precisei decidir entre Letras e Direito e optei 

por cursar Letras/Espanhol na Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ), a fim 

de conciliar os estudos e o trabalho para apoiar minha família de alguma forma. Foi nesse 

período, aos 17 anos, que comecei a compreender de maneira mais profunda o que significa ser 

um homem negro no Brasil e como o racismo estrutura e desumaniza a sociedade. 

No espaço universitário senti, pela primeira vez, que aquele lugar também era meu – 

mesmo sabendo que universidades não foram historicamente pensadas para pessoas como eu. 



18 

 

 

 ‘  

 

Entre desafios e descobertas, a vida acadêmica me ajudou a consolidar meu pertencimento 

como educador e a compreender a urgência da luta antirracista. Com isso, compreender como 

a dominação eurocêntrica e o racismo sempre moldaram nossas realidades, ainda que não 

tivesse noção disso, foi um processo extremamente doloroso, mas que me trouxe muita clareza 

e força para prosseguir com os enfrentamentos.  

Essa caminhada nunca foi simples. Em um país onde o racismo atravessa todas as 

esferas da vida, chegar ao mestrado parecia um sonho distante. Escrever uma dissertação e virar 

mestre, ainda mais inatingível. Mas a escrita sempre foi meu refúgio e minha resistência. E foi 

assim que fui apresentado ao conceito de escrevivência4, quando cursei a disciplina IM817 

Literatura Brasileira II, no período de 2019.2, lecionada pela professora Dr.ᵃ Fernanda 

Felisberto da Silva.  

Foi durante esse componente curricular que ouvi, pela primeira vez, o nome de 

Conceição Evaristo. Curioso, fui atrás de suas palavras — e foi assim que encontrei um de seus 

poemas. Ao me deparar com “Vozes-mulheres”, algo em mim se moveu. Senti um chamado, 

um arrepio, uma ponte sendo construída entre o que eu era e o que eu poderia vir a ser. Foi 

nesse instante de reconexão, tão íntimo e transformador, que esta pesquisa começou a germinar. 

Ainda que, naquele momento, eu nem pudesse imaginar isso. É por isso que, a seguir, apresento 

o poema que plantou as primeiras sementes desta travessia — versos que seguem reverberando 

em mim como guia, raiz e farol. 

 

Vozes-mulheres 
 

A voz de minha bisavó 
ecoou criança 
nos porões do navio. 
ecoou lamentos 
de uma infância perdida. 
  
A voz de minha avó 
ecoou obediência 

A minha voz ainda 
ecoa versos perplexos 
com rimas de sangue 
e 
fome. 
  
A voz de minha filha 
recolhe todas as nossas vozes 

 
4
 A partir deste ponto do texto, peço licença para falar em segunda pessoa. Não por acaso: há caminhos que só 

podem ser trilhados com intimidade e presença. Em muitos momentos, o que compartilho aqui é mais do que fruto 

da pesquisa — é costura viva de encontros, construções coletivas e afetos que me atravessam e me trouxeram até 

aqui. 

 



19 

 

 

 ‘  

 

aos brancos-donos de tudo. 
  
A voz de minha mãe 
ecoou baixinho revolta 
no fundo das cozinhas alheias 
debaixo das trouxas 
 
roupagens sujas dos brancos 
pelo caminho empoeirado 
rumo à favela 

recolhe em si 
as vozes mudas caladas 
engasgadas nas gargantas. 
  
A voz de minha filha 
recolhe em si 
a fala e o ato. 
O ontem – o hoje – o agora. 
Na voz de minha filha 
se fará ouvir a ressonância 
O eco da vida-liberdade. 
 
Poema de Conceição Evaristo 

 

Nesse contexto, a partir dos atravessamentos vindos da leitura deste poema, fui 

apresentado ao conceito escrevivência, o qual nos lembra que nossa escrita não existe para 

agradar aqueles no poder, mas para denunciar injustiças e transformar realidades. Sobre ele, 

Conceição Evaristo nos diz: 

 
Eu poderia dizer que esse conceito estético que está fundado no termo que eu 

uso, “escrevivência”, nasce de um processo muito ligado à História. A 

História dos africanos nas Américas. Muito relacionado à própria figura da 

mulher, que era escravizada dentro da Casa Grande. [Eu disse em um 

seminário no Rio de Janeiro, numa mesa de autoria negra de mulheres], a 

nossa escrevivência não é para adormecer os da Casa Grande e sim para 

acordá-los dos seus sonhos injustos. Por quê? O pano de fundo era 

justamente essa imagem que teve a mãe preta na colonização. Um dos papéis 

dessa mulher era justamente contar histórias para adormecer a prole 

colonizadora. É uma mulher que a palavra dela ainda era marcada pelo 

processo da escravidão. Ela era obrigada a acalentar os meninos da Casa 

Grande, contando histórias. Eu imagino, eu projeto essa nossa escrita, essa 

autoria negra, tendo justamente uma função contrária. (Evaristo, 2018, grifos 

meus.)5 

 

Assim sendo, compreendemos escrevivência como uma fonte de inspiração para que 

as vivências de nossas andanças possam se converter em experiências — uma via de mão-dupla 

para sentir, refletir e entender-se no mundo, ressignificando nossas travessias. Foi exatamente 

 
5
 Essa citação foi extraída de uma entrevista concedida por Conceição Evaristo ao portal Catarinas, onde a autora 

compartilha suas reflexões sobre a escrevivência — conceito que desloca e subverte o lugar historicamente imposto 

às mulheres negras nas tramas coloniais, reivindicando-as como autoras de suas próprias memórias e mundos. 

Disponível em: https://catarinas.info/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-

historia-brasileira/. Acesso em: 12/06/2024. 



20 

 

 

 ‘  

 

nesse sentido que um acontecimento marcante atravessou este trabalho e reafirmou a potência 

da escrevivência não somente como conceito, mas como vivência encarnada. 

Em 12 de agosto de 2024, vivi uma experiência marcante como educador e pesquisador 

antirracista. Na Escola Municipal Professora Célia Sobreira, em Japeri — onde atuo na 

educação pública — realizamos um projeto de leitura e escrita com turmas do Ensino 

Fundamental, inspirado na obra de Conceição Evaristo. Após a leitura de seus poemas, as 

turmas escreveram cartas para mulheres mais velhas — entre elas, a própria autora. Com o 

apoio da equipe pedagógica e o afeto mediador da professora Marta Bento Muniz, organizamos 

uma visita à Casa Escrevivência, no Rio de Janeiro, para entregar pessoalmente as cartas. 

Esse momento foi carregado de afeto, escuta e inspiração. Conceição Evaristo nos 

recebeu com generosidade e atenção, e, durante esse encontro, compartilhei com ela as 

intenções desta pesquisa, sobre especialmente o uso da expressão “vozes-mulheres”, como 

forma de reafirmar a ancestralidade como ponto de partida do trabalho. Em resposta, ela nos 

presenteou com seu sorriso e uma resposta afetuosa, autorizando o uso da expressão e 

solicitando, com a doçura de quem acolhe saberes, que este trabalho, quando finalizado, fosse 

encaminhado para compor o acervo da Casa Escrevivência. Para além da leitura dos textos, 

escutar Conceição Evaristo declamando um de seus poemas em voz alta — com a intensidade, 

o ritmo e a força que somente ela pode dar às suas palavras — reforçou ainda mais o sentimento 

que já me movia.  

Guardo, com emoção, as fotografias tiradas neste dia — mais do que um registro de 

encontro, elas são um marco simbólico de um pacto ancestral, um fio que costura o afeto à luta, 

a palavra à ação, a literatura à educação. A oralidade desse momento não só ressoou em mim, 

como impulsionou de maneira definitiva minha caminhada como pesquisador comprometido 

com uma educação antirracista, crítica e enraizada nas experiências das vozes negras. 

Esse encontro reforçou os sentidos já tecidos pela leitura da obra de Conceição 

Evaristo e, sobretudo, me autorizou, afetivamente, a seguir com coragem na travessia proposta 

por esta dissertação. É a partir dessa autorização simbólica — que nasce do encontro, do afeto 

e da escuta — que se fortalece a necessidade de olhar para a educação como campo de disputa 

e possibilidade. Pensar uma educação antirracista implica, antes de tudo, reconhecer de onde 

viemos, quem nos antecedeu e quais vozes sustentam nossa caminhada. As imagens a seguir 

refletem um pouco do que foi esse momento de imensa partilha. 

 



21 

 

 

 ‘  

 

Figura 02 - Casa Escrevivência I 

(agosto/2024) 

 

Figura 03 - Casa Escrevivência II 

(agosto/2024) 

 
             Fonte: Acervo do autor 

 
Fonte: Acervo do autor 

 

Nesse sentido, o primeiro gesto de quem investiga com o coração nas raízes é honrar 

as fontes vivas da luta, revisitá-las como bússolas para os enfrentamentos do presente. Quando 

Nelson Mandela afirmou que “a educação é a arma mais poderosa para mudar o mundo”, talvez 

não imaginasse o quanto suas palavras atravessariam oceanos e reverberariam na vida de tantas 

pessoas negras da diáspora. No Brasil, essa afirmação se torna ainda mais urgente, pois a 

educação é, ao mesmo tempo, um direito e uma estratégia de existência, resistência e 

reexistência em um país que, historicamente, tenta nos apagar, nos negar oportunidades e limitar 

nossos sonhos. 

Nessa conjuntura, o mito da democracia racial, construído e sustentado ao longo do 

século XX, ajudou a mascarar as desigualdades estruturais do país. Nos anos 1930, Gilberto 

Freyre, em Casa-Grande & Senzala, propagou uma visão romantizada da escravidão, 

naturalizando a brutalidade do período escravocrata e reforçando estereótipos que atravessam 

gerações. Sua obra ajudou a consolidar um discurso que suaviza violências históricas e 

dissimula a desigualdade racial, perpetuando a ideia de que todos no Brasil têm as mesmas 

oportunidades, independentemente de sua cor. Mas sabemos que a realidade é outra. 



22 

 

 

 ‘  

 

Ser uma pessoa negra no Brasil é carregar um peso que não escolhemos. Desde cedo, 

aprendemos que as estatísticas jogam contra nós e muitas das portas que se abrem para outros 

são, para nós, trancadas com várias chaves. O medo, os traumas e as expectativas não surgem 

do nada — eles são individuais, sim, mas também herdados daqueles que vieram antes de nós, 

que lutaram para sobreviver em um país onde nossas vidas, talentos e capacidades são 

frequentemente subestimados. Nesse cenário, chegar ao ensino superior e, mais ainda, ingressar 

em um Mestrado ou Doutorado, parece um feito inalcançável — uma conquista que nunca foi 

planejada para nossos corpos e nossas subjetividades. 

O imaginário coletivo ainda sustenta a ideia de que certos espaços não nos pertencem. 

Que o lugar da pessoa negra é no trabalho braçal, no subemprego, na informalidade. Que pensar, 

criar, intelectualizar são privilégios de poucos, restritos à branquitude. Assim, estudar e 

trabalhar — direitos fundamentais que garantem dignidade — tornam-se, para nós, obstáculos 

diários, sempre à sombra de um sistema que prefere nos manter na base da pirâmide social, 

sempre em posição de subserviência. 

É por isso que ser o primeiro da família a concluir o ensino médio, ingressar em uma 

universidade federal e conquistar um diploma é, ao mesmo tempo, um marco pessoal e um ato 

político. Mais do que uma vitória individual, cada passo dado na academia carrega a história de 

uma ancestralidade que, mesmo sem me imaginar aqui, possibilitou minha chegada. Nossa 

jornada começa sempre com barreiras multiplicadas, exigindo que, a todo momento, provemos 

nosso valor, nossa capacidade, nossa presença. E, se for uma mulher negra, essas dificuldades 

se ampliam ainda mais.  

Abdias do Nascimento (1980) nos lembra que a educação desperta consciências 

adormecidas e transforma a sociedade. E é por isso que esta dissertação vai além de uma 

pesquisa: ela é luta, é resistência, é reescrita de narrativas. Como homem negro, LGBTQIA+, 

educador antirracista, pesquisador, espiritualizado, apaixonado pelo samba e pelo cinema, 

nascido e criado em Mesquita, na Baixada Fluminense, estar aqui — escrevendo este texto — 

jamais constou nos planos da branquitude ou da lógica colonial. Mas hoje sei: mesmo sem 

mapas, meus ancestrais sonharam com esse caminho. Sonharam comigo ocupando espaços que 

pareciam inalcançáveis, mas que se tornaram possíveis pela força e resistência deles. Estou aqui 

porque eles estiveram. Estou aqui porque eles seguem — comigo, em mim e por mim. 

É justamente por isso que, contra todas as previsões, esta dissertação existe. Ela é um 

lembrete de que podemos ir além. De que cada lágrima derramada pelas minhas mais velhas, 



23 

 

 

 ‘  

 

cada noite de sono sacrificada, cada angústia silenciosa e cada grito engasgado na garganta se 

transformam agora em um caminho possível. Porque estar aqui vai além de mim: é sobre honrar 

minhas raízes e transformar o impensável em realidade. 

Ao longo dessas primeiras andanças pela universidade, me dei conta de que aquele 

espaço — cheio de símbolos, ausências e silêncios — definitivamente não foi pensado para 

corpos como o meu. Pessoas negras, periféricas, que precisam desde cedo trabalhar, não 

estavam no desenho original dessas instituições. Por isso, estar ali significou, muitas vezes, 

fazer leituras à meia-noite, escolher entre dormir ou estudar depois do expediente, lidar com a 

dificuldade de acessar os materiais, renunciar a encontros familiares para dar conta da rotina 

acadêmica. 

Ainda assim, entre renúncias e resistências, a universidade se tornou um lugar de 

travessia. Tão desafiadora quanto reveladora, essa experiência me transformou por inteiro. Saí 

dali mais consciente, mais inteiro, mais enraizado em mim. O que antes era um espaço de 

passagem, distante e hostil, hoje é parte da minha trajetória. O chão da universidade, que no 

início me parecia movediço, frio, feito de ausências, foi se revelando um mar de possibilidades. 

E eu, que entrei buscando simplesmente uma formação rápida para trabalhar, saí como educador 

antirracista — comprometido em abrir caminhos para que outras pessoas negras, como eu, não 

precisem mais pedir licença para existir nesses espaços.  

Foi nesse contexto, em muitos dias de reflexões, que a música de Dona Ivone Lara 

(1981) resplandeceu como um aviso ancestral para prosseguir: 

 

“Eu vim de lá, eu vim de lá pequenininho 

 Mas eu vim de lá pequenininho 

 Alguém me avisou pra pisar neste chão devagarinho 

 Alguém me avisou pra pisar neste chão devagarinho 

 Eu vim de lá...” 

 

Esses versos ecoam como conselho dos e das que vieram antes. Como um chamado à 

sabedoria de não se lançar com pressa num chão que, tantas vezes, não foi feito para nos acolher. 

A universidade nunca foi, para nós, um chão de afetos. Mas aprendi, com o tempo — e com os 

meus e as minhas — a pisar devagar, a firmar os pés, a construir território mesmo onde só havia 

trânsito. Aprendi a escutar o que esse chão dizia em silêncio, a criar raízes nas rachaduras e a 

florescer em fissuras. 



24 

 

 

 ‘  

 

Ainda assim, sei que esse chão permanece duro para muitos. Os olhares que duvidam, 

as estruturas que nos empurram para fora, as vozes que nos silenciam continuam aí. Mas se 

cheguei até aqui, foi porque não caminhei sozinho. Houve mãos estendidas, afetos partilhados, 

companheiros e companheiras, mentores e mentoras que seguraram a barra comigo. A cada 

passo, fui me reconhecendo mais, construindo meu lugar com coragem, escuta e presença. 

Esta dissertação, portanto, é mais do que um produto acadêmico: é um testemunho, 

um bordado de vivências, uma escrita que também é caminho, resistência e sonho. Porque, 

como diz Dona Ivone Lara, “alguém me avisou pra pisar neste chão devagarinho” — e foi 

assim, com firmeza e doçura, que escrevi meus passos até aqui. Diante disso, vejo com nitidez 

que a educação foi mais do que salvação — foi semente acesa em mim, despertando a urgência 

de defendê-la, cultivá-la e fazê-la florescer em uma prática docente crítica e transformadora. 

De onde venho, estudar para se formar em medicina não é um destino esperado para 

corpos como o meu. Doutor/a é quem sempre pôde deixar tudo de lado para estudar, quem 

nunca precisou se justificar para ocupar espaços. Para um homem preto, gordo e gay, esse 

objetivo é colocado a quilômetros de distância. Contudo, apesar de todos os “poréns”, estou 

aqui. E hoje entendo, mais do que nunca, que meus passos vêm de longe (RIBEIRO, 2017). Sei 

onde quero chegar e o quanto esse caminho carrega nossas memórias. E isso é o começo de 

uma trama maior. A partir dessas conexões, os próximos capítulos começam a se costurar com 

novos fios, afetos e sentidos. 

 

1.2 Trançando caminhos: Cinema Negro Feminino em perspectiva 

 

Pesquisar e estudar educação das relações étnico-raciais no Brasil, não é uma tarefa 

fácil por serem muitas as investidas coloniais para o desânimo vencer e se torne um desencanto 

em nossas trajetórias e processos formativos. De onde venho, de Mesquita, cidade da Baixada 

Fluminense — Rio de Janeiro, desde cedo aprendi que nada nesta vida ocorre por acaso, tudo 

possui um propósito bem definido e, nem sempre, temos dimensão de sua amplitude, mas o 

tempo, sempre sábio, nos revela tudo, no momento certo.  

A partir disso, compreendi que as estruturas coloniais persistem em silenciar e 

desestimular investigações que questionem as bases racistas da sociedade e, consequentemente, 

da educação. No entanto, compreender como a construção histórica de estereótipos raciais nos 

meios de comunicação impacta a formação da identidade negra sempre foi uma inquietação 



25 

 

 

 ‘  

 

presente na minha trajetória acadêmica. Esse percurso, que começou no ensino fundamental 

com um projeto sobre a canção Mama África, de Chico César, encontrou no cinema negro, 

especialmente no cinema negro feminino, um campo fértil de pesquisa e transformação. Com 

base nessa trajetória, esta dissertação busca ocupar o cinema negro feminino como lugar de 

disputa por narrativas, fazendo dele também um campo pedagógico de insurgência. 

Foi no contato com o documentário A Negação do Brasil (2000), de Joel Zito Araújo, 

que percebi como a cinematografia negra carrega um grande potencial de resistência e 

ressignificação. A análise das representações negras nas telenovelas revelou um padrão 

recorrente de estereotipação e apagamento, o que me levou a questionar: como o cinema negro, 

especialmente aquele produzido por mulheres negras, pode combater essas imagens 

cristalizadas e oferecer novas narrativas? 

Na graduação, esse questionamento tomou forma em meu Trabalho de Conclusão de 

Curso (TCC), intitulado ‘’Análise decolonial da série “Siempre Bruja”: tradução intersemiótica 

ou adaptação intercultural crítica’’. Nesse trabalho, explorei como a personagem principal, uma 

jovem negra com poderes mágicos, era construída sob a lógica do consumo global de 

identidades racializadas, muitas vezes, esvaziando suas dimensões políticas, seu pertencimento 

e seu protagonismo. Essa análise já apontava para a necessidade de aprofundar o estudo sobre 

como as imagens de pessoas negras, em especial de mulheres negras, são moldadas e 

apropriadas no audiovisual. 

Hoje, no Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares (PPGEduc/UFRRJ), minha pesquisa se direciona definitivamente para o 

cinema negro feminino e sua potência pedagógica. Investigo como as produções de cineastas 

negras brasileiras, como Adélia Sampaio, Viviane Ferreira e Edileuza Penha de Souza, operam 

como dispositivos de combate aos estereótipos raciais e imagéticos, abrindo caminhos para uma 

educação genuinamente afrorreferenciada e transgressora, isto é, que tenham o antirracismo e 

o antissexismo como suleadores6.  

 
6
 Opta-se aqui por ‘’sulear’’, e não ‘’nortear’’, como gesto linguístico e político que recusa a lógica colonial de 

superioridade do “norte” como ponto de orientação e saber. A escolha dessa terminologia é proposital e evoca os 

deslocamentos propostos por Lélia Gonzalez (1988), ao afirmar a potência do Sul Global e das epistemologias da 

América Latina e do Caribe na construção de uma identidade amefricana. Nesse sentido, sulear é um verbo de 

insurgência — um modo de pisar o chão da própria história e afirmar vínculos com uma perspectiva epistêmica 

sul-sul, comprometida com os saberes contracoloniais, afro-diaspóricos e ancestrais.  



26 

 

 

 ‘  

 

Esse direcionamento de olhares para o cinema negro surgiu, de forma mais intensa e 

consciente, a partir de um convite feito pela minha orientadora, Professora Doutora Adilbênia 

Freire Machado, para compor uma mesa-redonda durante a Campanha Mulheridades7 da 

UFRRJ, evento que ocorre anualmente no mês de março. Em 2024, fui convidado a integrar a 

mesa intitulada “Filosofias africanas nas tessituras antirracistas: vozes-mulheres na literatura, 

cinema negro e samba”. Esse convite provocou uma travessia interna profunda: ao preparar 

minha fala, fui levado a refletir sobre como, desde a infância, foi também por meio de uma 

mulher — minha mãe — que me apaixonei pelo cinema, em tardes em que nos juntávamos para 

assistir aos filmes que hoje reconheço como momentos de formação sensível e imaginativa.  

E foi, novamente, por meio da voz e do gesto de uma mulher — minha orientadora — 

que esse encantamento encontrou novos sentidos e desdobramentos acadêmicos e políticos. Ao 

longo desse processo, meus encontros com as obras de Léa Garcia, Ruth de Souza e Zezé Motta 

reacenderam memórias afetivas com minha mãe e se transformaram em marcos de reencontro 

comigo mesmo enquanto pesquisador. Em suas trajetórias, encontrei espelhos que me fizeram 

compreender que a pesquisa não é uma construção feita à parte de quem somos, mas algo que 

também nos faz e nos refaz.  

Ao revisitar essas vozes, reencontrei a criança que sonhava diante das telas e, ao 

mesmo tempo, reconheci o educador-pesquisador que se forma enquanto pesquisa, costurando 

passado, presente e futuro em uma mesma linha de encantamento, resistência e transformação. 

Assim, a tessitura afetiva e epistemológica que me vincula ao cinema se entrelaçou, de forma 

ainda mais consciente, à minha trajetória de pesquisador comprometido com uma educação 

cinematográfica antirracista, afetiva e insurgente.  

A partir de contribuições de bell hooks (1992, 2019) sobre o olhar opositor e a 

centralidade das mulheres negras na construção de um cinema contra-hegemônico, compreendo 

que essas cineastas não somente denunciam a colonialidade da imagem, mas também criam 

novas possibilidades de existência e representação. Além disso, conceitos como a pedagogia do 

enfrentamento à colonialidade (Walsh, 2007), a ancestralidade (Machado, 2014; Oliveira, 

2005) e a escuta sensível (Machado, 2019) oferecem um suporte teórico para entender como 

 
7
 A Campanha Mulheridades é permanente na instituição e acontece nos períodos de 1º a 31 de março (Mês das 

Mulheres) e de 1º a 31 de agosto (Agosto Lilás). Ela possui o objetivo de fomentar o debate em torno da luta pela 

igualdade de gênero e também a luta contra a violência contra as mulheres. Disponível em: 

https://institucional.ufrrj.br/cpid/campanhas/mulheridades/. Acesso em 28/04/2025. 

https://institucional.ufrrj.br/cpid/campanhas/mulheridades/


27 

 

 

 ‘  

 

essas audiovisualidades negras podem transformar o olhar de espectadores e espectadoras e 

contribuir para a formação de pessoas docentes comprometidas com a justiça racial. 

 

1.3 Fios e intenções da investigação: objetivos e questionamentos 

 

Ao invés de partir de hipóteses fixas, esta pesquisa se orienta por perguntas abertas, 

permitindo-se escutar, mapear e interpretar sentidos tecidos por sujeitos e sujeitas em suas 

vivências. O campo empírico será composto por oficinas pedagógicas com licenciandos/as da 

UFRRJ, realizadas em componentes curriculares voltados para educação, histórias e cultura 

afro-brasileira e africana, além de filosofia e educação. O foco estará na escuta atenta aos efeitos 

provocados pelo cinema negro feminino como dispositivo pedagógico, capaz de tensionar 

imagens cristalizadas, deslocar silenciamentos e instaurar novas epistemologias — insurgentes, 

sensíveis, radicais. 

Com base nessa trajetória, esta dissertação busca ocupar o cinema negro feminino 

como lugar de disputa por narrativas, fazendo dele também um campo pedagógico de 

insurgência. Essa insurgência, conforme propõe bell hooks (2013), é uma prática que 

desestabiliza a ordem colonial do saber, desobedece às epistemologias dominantes e afirma 

corpos e vozes que sempre foram empurradas para a margem. Ela parte do cotidiano, da 

experiência, da dor e do desejo de transformação — e se manifesta na criação de espaços onde 

o conhecimento é construído em comum, em vez de simplesmente repassado. 

Ao posicionar as vozes-mulheres como centro do processo de aprendizagem e criação, 

a Cartografia das Vivências propõe-se como uma resposta metodológica à urgência de 

reinventar como pesquisamos, ensinamos e olhamos para o mundo. Ela atua como ponto de 

conexão entre subjetividade e crítica, entre vida e teoria, entre escuta e ação. E, como toda boa 

costura, precisa de tempo, de sensibilidade e da coragem de desmanchar e refazer quando 

necessário. A seguir, apresento os objetivos que orientam esta pesquisa e guiam os fios dessa 

costura em direção a uma educação mais justa, afrorreferenciada e antirracista. 

 

Objetivo geral 

 

Compreender como o cinema negro feminino pode ser mobilizado como dispositivo 

pedagógico afrorreferenciado na construção de uma educação antirracista, antissexista e 

transgressora. Assim, analisamos narrativas como ferramentas críticas para a formação docente 



28 

 

 

 ‘  

 

e para a reinvenção de práticas educacionais e culturais, a partir de epistemologias enraizadas 

na ancestralidade e em movimentos de resistências e reexistências. 

 

Objetivos específicos 

 

• Examinar o papel do Movimento Negro Educador e da Lei 10.639/2003 na promoção 

de uma educação libertadora e no fortalecimento de práticas pedagógicas antirracistas e 

afrorreferenciadas. 

• Analisar como as representações audiovisuais presentes no cinema negro feminino 

contribuem para tensionar estereótipos e deslocar imagens cristalizadas de corpos e 

identidades negras. 

• Investigar de que forma o cinema negro feminino, ao atuar como dispositivo 

pedagógico, contribui para a formação docente antirracista, transgressora e sensível. 

• Costurar sentidos emergentes das experiências vividas nos encontros formativos, 

utilizando a Cartografia das Vivências como lente complementar para interpretar os 

dados em diálogo com o cinema negro feminino e a escuta sensível. 

• Avaliar impactos subjetivos, afetivos e epistêmicos dos encontros formativos com 

estudantes de licenciatura, identificando deslocamentos de olhares e reconstruções 

simbólicas provocadas pela escuta e contato com vozes-mulheres no cinema. 

 

1.4 Cartografia das Vivências costurando a metodologia da pesquisa 

 

Refazendo a costura 
 

Eu tentei 
Já tentei demais 
Tentei 
Eu tentei 
Já tentei demais 
Tentei 
 
Hoje crio, invento e faço 
Meu caminho 
Minha lei 
 

Eu sonhei 
Já não sonho mais 
Sonhei 
Eu sonhei 
Já não sonho mais 
Sonhei 
 
Sou um sonho decifrado 
Desde o dia em que acordei 
Sou um sonho decifrado 
Desde o dia em que acordei 



29 

 

 

 ‘  

 

 
Tristeza não há 
Aqui nesse mar 
Pois já não tenho medo 
Nem vontade de voltar 
 
Desenrolei 
O novelo que a vida me deu 

Desenrolei 
E hoje quem faz a trama sou eu 
 
Desenrolei 
O novelo que a vida me deu 
Desenrolei 
E hoje quem faz a trama sou eu [...]

                                                                                                                

         Canção de Sergio Pererê 

 

Ao iniciar esta seção com a canção de Sérgio Pererê, convoco mais que versos — 

convoco memórias, afetos e a força de um corpo que, mesmo ferido, insiste em seguir. A letra 

expressa a travessia de quem tenta, cai, sonha e, ao despertar, escolhe redesenhar seu caminho 

— movimento que ecoa profundamente na proposta metodológica aqui tecida. Como quem 

desenrola o novelo que a vida entregou, esta pesquisa se afirma como gesto de autoria, criação 

e reinvenção: não se trata de seguir passos prontos, mas de tecer com as próprias mãos os 

sentidos da investigação, reconhecendo que o vivido, o sentido e o partilhado são também 

formas legítimas de conhecimento. 

Alinhavada com fios de escuta, afeto e presença, esta investigação adota uma 

abordagem qualitativa (Minayo, 2001; Bogdan; Biklen, 1994), por compreender que sentidos, 

subjetividades e experiências vividas não se encerram em números ou fórmulas — eles 

emergem na escuta sensível (Machado, 2017), na presença encarnada e na partilha que 

transforma. Essa escolha metodológica reafirma o compromisso com uma ciência construída 

em parceria com as pessoas, nunca sobre elas.  

Assume caráter exploratório (Gil, 2008), ao percorrer caminhos ainda pouco trilhados 

entre cinema negro feminino e formação docente antirracista, buscando iluminar práticas 

pedagógicas que nascem da margem, mas que podem recentrar o debate educacional. É também 

descritiva (Triviños, 1987), ao registrar com cuidado e sensibilidade os significados, encontros 

e movimentos que atravessam o campo investigativo — sem a pretensão de quantificar, mas 

com o desejo de compreender. 

Além disso, a pesquisa assume caráter documental (Cellard, 2008), uma vez que se 

apoia na análise de videodocumentários, produções textuais, registros sensíveis e materiais 

gerados nos encontros com estudantes de licenciatura, compreendendo tais documentos como 



30 

 

 

 ‘  

 

fontes legítimas de conhecimento em construção. É também bibliográfica, por dialogar com 

uma ampla base teórica já publicada, revisitando conceitos e autores que fundamentam 

criticamente o percurso metodológico, como Conceição Evaristo (2011), Roberto Macedo 

(2005), Eduardo Oliveira (2005), Adilbênia Machado (2014; 2019), Laurence Bardin (2011), 

entre outros. Mais do que observar à distância, esta pesquisa se realiza em proximidade ética, 

estética e política, ancorando-se na etnopesquisa-formação (Macedo, 2005), que compreende a 

pesquisa como encontro formativo e partilha implicada, dissolvendo a separação entre 

pesquisador e campo. 

Costurar uma metodologia é, como afirma Andréa Kochhann (2021), um gesto de 

cuidado e compromisso. Em sua obra ‘’A produção acadêmica e a construção do conhecimento 

científico’’, a autora define metodologia como um percurso consciente, fundamentado e 

coerente com os objetivos da pesquisa — não um molde fixo, mas uma construção viva, 

atravessada por escolhas implicadas. Com essa compreensão, reconhece-se que o pesquisador 

se posiciona diante do conhecimento a partir das decisões que toma: como escuta, como 

registra, como se deixa afetar. 

Foi nesse caminho que encontrei a encruzilhada fértil proposta por Eduardo Oliveira 

(2005), com o que ele nomeia como paradigma-Exu. Inspirado na filosofia africana e na 

simbologia de Exu — entidade que articula sentidos, promove movimento e opera na 

ambiguidade —, o autor propõe uma metodologia que valoriza a escuta, a corporeidade e o 

improviso como caminhos legítimos de produção de saber. Em entrevista8 à ANPOF, o autor 

afirma: “Não estamos disputando um puxadinho dentro do edifício Filosofia, mas a Filosofia 

em si”, reivindicando um lugar central para os saberes afrorreferenciados, que nascem de 

cosmopercepções africanas — formas de perceber o mundo a partir da ancestralidade, da fluidez 

identitária e das experiências vividas como fonte epistêmica. 

Essa perspectiva se alinha à Metodologia dos Odus, sistematizada por Adilbênia 

Machado (2014; 2019) a partir das formulações de Eduardo Oliveira. Para a autora, cada Odu 

é força e pedagogia: orienta o ato de pesquisar como ritual de escuta, transformação e conexão 

com forças visíveis e invisíveis. Em suas palavras: “O Odu nos ensina que não estamos 

 
8
 Entrevista, realizada pela professora Adilbênia Freire Machado (UFRRJ) e pelo professor Luís Thiago Freire 

Dantas (UERJ) publicada em 22 de novembro de 2021, onde o professor Eduardo aborda a filosofia da 

ancestralidade e do encantamento como formas de enriquecer o pensamento filosófico contemporâneo. Disponível 

em: https://anpof.org.br/comunicacoes/entrevistas/so-queremos-nosso-lugar-ao-sol--entrevista-com-prof-dr-

eduardo-oliveira-ufba 



31 

 

 

 ‘  

 

separados daquilo que investigamos. Pesquisar é estar em relação, é também deixar-se 

transformar” (Machado, 2020, p. 81). Aqui, axé é princípio metodológico — energia vital que 

sustenta o vínculo entre quem pesquisa e quem é pesquisado. 

Essas três autorias — Andréa Kochhann, Eduardo Oliveira e Adilbênia Machado — 

foram se entrelaçando ponto a ponto na trama que sustenta esta proposta metodológica. Com 

elas, compreendi que metodologia não é neutra, mas encruza; é gesto, presença, escuta e afeto. 

Assumir essa postura é um ato ético, político e poético: é reconhecer a experiência, o corpo, a 

ancestralidade e os saberes insurgentes como fundamentos legítimos de uma ciência que se 

compromete com a vida. 

É nesse chão que se delineia a Cartografia das Vivências — atuando como uma 

travessia investigativa insurgente, sensível e coletiva — mais do que uma lente, é uma prática 

de reconstrução partilhada de sentidos. Trata-se de desenrolar experiências, desatar 

silenciamentos e compor tramas nas quais as pessoas são protagonistas dos saberes que 

produzem. Essa cartografia é, ao mesmo tempo, denúncia e anúncio: rompe com lógicas 

coloniais e anuncia outros modos de fazer ciência — com escuta, corpo e sonho. Ela relembra: 

“Hoje quem faz a trama sou eu” — e esse “eu” é coletivo, ancestral e insurgente.  

Nesse contexto, a Cartografia das Vivências está estruturada por dois conjuntos de 

pilares que orientam sua ação metodológica: 

 

Quadro 01 - Cartografia das Vivências como lente metodológica (Dutra, 2025) 

Conjunto Pilar Desdobramento Referência 

 

 

 

 

Tecelagem 

Epistemológica 

Etnopesquisa- 

formação 

Pesquisa como encontro formativo e 

compartilhado, com escuta e 

valorização do vivido 

Roberto Sidinei Macedo 

(2005) 

Ancestralidade Saberes enraizados na corporeidade, 

no mito e no chão dos povos de santo; 

filosofia que orienta práticas e 

resistências 

Eduardo David de 

Oliveira (2005) 

Contracolonialidade Caminhos que brotam de saberes não 

referenciados pelo colonizador, 

fundando práticas educativas situadas, 

sustentáveis e propositivas 

Nêgo Bispo (2023) 

 

 

 

Fios da 

Escrevivência Escrever a partir das marcas da vida 

vivida, da memória coletiva e dos 

afetos; produzir conhecimento como 

gesto ético e insurgente 

Conceição Evaristo 

(2011) 



32 

 

 

 ‘  

 

Experiência Escrita cartográfica Acompanhar o campo em devir, com 

escrita porosa e implicada, que rejeita 

categorias fixas e se deixa afetar pelo 

processo 

Suely Rolnik (2006); 

Virgínia Kastrup (2007); 

Fernanda Bruno (2006) 

 

Esses pilares são o chão vivo sobre o qual esta pesquisa caminha, sustentando uma 

postura metodológica que reconhece a escuta, o corpo e o território como fundamentos 

legítimos da produção de saber. A Cartografia das Vivências operou como uma lente 

metodológica viva, implicada e em construção, moldando-se a cada passo da investigação. 

Diferente de uma metodologia rígida ou normativa, foi tecida ao longo da experiência, 

respeitando o tempo, o território e os sujeitos envolvidos. No planejamento, orientou a escolha 

do campo e das pessoas participantes como parte viva do processo, valorizando contextos 

periféricos e vozes historicamente invisibilizadas. Na escuta, privilegiou a construção de 

relações éticas e afetivas, fazendo do campo um território de troca mútua, em vez de um lugar 

reduzido à coleta de dados. Nos registros, possibilitou a emergência de materiais diversos — 

textos, memórias, poemas, silêncios, afetos — tratados como legítimos produtores de saber. 

Na análise, recusou categorias prévias, operando por aproximações sensíveis e leituras 

em espiral, que consideraram tanto a repetição quanto a ruptura, o gesto quanto a fala. Na 

devolutiva, afirmou-se como prática coletiva: reconhecendo a autoria compartilhada dos 

sentidos construídos e mantendo o compromisso com a transformação do real. Assim, mais do 

que aplicar uma técnica, a Cartografia das Vivências foi um modo de estar e fazer com — 

entrelaçando ética, estética e política na travessia metodológica. Costurou saberes insurgentes 

com escuta, presença e reencantamento, reafirmando que metodologias também podem ser 

gestos de cura, denúncia e criação de novos mundos. 

É nesse contexto que se insere a escrita cartográfica, que aqui não se reduz a uma 

categoria técnica, mas se assume como extensão da escuta e do corpo presente. É importante 

destacar que, embora Suely Rolnik seja amplamente referenciada nesta pesquisa como uma das 

bases dessa prática, a autora não utiliza exatamente a expressão “escrita cartográfica”. Em 

Cartografia Sentimental (2006), ela propõe conceitos como cartografia do desejo, cartografia 

conceitual, cartografia micropolítica e cartografia sentimental, todos sustentados por uma 

escrita que emerge da experiência e se faz junto aos movimentos da vida. Sua escrita é 

implicada, vibrátil, sensível às forças do presente — e mesmo sem nomeá-la como tal, antecipa 

e inspira profundamente o que hoje se compreende por escrita cartográfica. 



33 

 

 

 ‘  

 

Já autoras como Virgínia Kastrup (2007) e Fernanda Bruno (2006) nomeiam e 

desenvolvem diretamente o conceito de escrita cartográfica, consolidando-o como uma prática 

que acompanha o campo em devir, reconhecendo o pesquisador como corpo sensível em 

processo. Essa escrita não se pretende descritiva ou conclusiva, mas processual, aberta, não 

hierarquizada. Ao integrar essas contribuições à Cartografia das Vivências, reafirma-se a escrita 

cartográfica como gesto de escuta viva — forma de registrar o que se move, o que transborda e 

o que não cabe nas margens do previsível. É, ao mesmo tempo, criação, testemunho e travessia. 

Nesse mesmo horizonte, reverbera o conceito de escuta sensível, proposto por 

Adilbênia Freire Machado (2019), que inspira a maneira como a escrita aqui se constitui. Para 

a autora, escutar é um gesto ancestral, ético e poético — mais do que técnica, é um modo de se 

deixar afetar e de se vincular ao mundo. Em sua proposta de uma Filosofia Africana do 

Encantamento, a escuta se realiza com o corpo inteiro, mobilizando silêncio, memória, tempo 

e cuidado. Essa perspectiva ecoa com força na escrita cartográfica aqui adotada, pois ambas 

compartilham o compromisso com uma produção de conhecimento que se enraíza no vivido, 

honra os territórios e afirma o saber como vibração. Assim, ao escrever, também escutamos — 

e ao escutar, tecemos caminhos de escrita que são, também, caminhos de reexistência. 

Esses movimentos de escrita e escuta foram sustentados por pilares metodológicos que 

estruturam a Cartografia das Vivências: a etnopesquisa-formação, que inspirou o compromisso 

com um fazer compartilhado e horizontal, onde a formação acontece junto com o campo 

(Macedo, 2005); a escrevivência, que bordou a memória coletiva como fonte legítima de saber 

e de denúncia (Evaristo, 2011); a ancestralidade, que permitiu o enraizamento da pesquisa nos 

saberes dos povos de terreiro e nas epistemologias negras do corpo e do mito (Oliveira, 2005); 

e a contracolonialidade, como gesto metodológico de rompimento com referências 

hegemônicas, convocando práticas situadas e insubmissas (Bispo, 2023). Juntas, essas bases 

permitiram que a metodologia não se estruturasse apenas como caminho, mas como forma de 

caminhar. Caminho de dentro, com chão, com corpo, com mundo. 

Tecida por essas escolhas — éticas, sensíveis e insurgentes —, esta pesquisa não 

pretende oferecer verdades prontas, mas compartilhar caminhos percorridos com escuta, 

presença e afeto. A escrita que aqui se apresenta é também travessia: acompanha o movimento 

do vivido, registra o que pulsa e costura sentidos com os fios da experiência. É com esse espírito 

que, na seção seguinte, apresento como este trabalho se organiza, explicando a estrutura dos 

capítulos e os fios que entrelaçam as partes desta costura investigativa.  



34 

 

 

 ‘  

 

1.5 Tecendo a dissertação: estrutura do trabalho 

 

Esta dissertação está organizada como uma travessia em cinco capítulos, alinhavados 

por perguntas, afetos e escutas que foram se entrelaçando ao longo do percurso. Cada parte foi 

pensada como um movimento — de ida e volta, de olhar e sentir — construindo um caminho 

que parte das inquietações iniciais e chega a encontros significativos com saberes insurgentes, 

experiências pedagógicas e imagens de reexistência. 

No primeiro capítulo, “Encontros e reencontros na pesquisa”, situo o lugar de onde 

falo, apresentando a escrevivência como movimento e gesto que atravessa tanto o pesquisador 

quanto o objeto da investigação. Compartilho o ponto de partida desta costura — os afetos que 

me trouxeram até aqui —, além dos objetivos e fundamentos metodológicos que sustentam esta 

jornada, ancorada na Cartografia das Vivências como lente complementar. É também nesse 

capítulo que apresento a estrutura do trabalho e o modo como ele foi se organizando a partir 

das escutas e experiências no campo. 

O segundo capítulo, “Tecer para ver: imagens, cinema e educação antirracista”, 

aprofunda as bases teóricas que sustentam o trabalho. Nele, analiso a inter-relação entre o 

Movimento Negro Educador 9(Gomes, 2017) e a Lei 10.639/2003 como fundamentos de uma 

educação libertadora e transgressora. Exploro ainda como o poder das imagens impacta os 

processos educativos, especialmente na construção de uma pedagogia antirracista e antissexista, 

inspirada nas contribuições de bell hooks (2013), e como a invisibilidade de corpos negros no 

cinema brasileiro revela as marcas estruturais do racismo e da colonialidade. 

No terceiro capítulo, “Vozes-mulheres em cena: ressonâncias insurgentes”, trago as 

trajetórias e produções de Adélia Sampaio, Viviane Ferreira e Edileuza Penha de Souza, 

reconhecendo essas cineastas como referências fundantes na construção de um cinema negro 

feminino crítico, potente e ancestral. Esse capítulo parte do reconhecimento das cineastas como 

intelectuais e educadoras visuais, articulando suas práticas com debates sobre decolonialidade, 

contracolonialidade, resistência estética e reconfiguração de narrativas. As transcrições dos 

videodocumentários nos quais compartilham suas trajetórias — localizadas nos apêndices — 

integram de maneira decisiva este trabalho, pois trazem suas vozes em primeira pessoa e 

permitem que a escuta não seja apenas interpretada, mas diretamente experienciada por quem 

 
 



35 

 

 

 ‘  

 

lê. O quarto capítulo, “Tecendo significados: análise e reflexões sobre vivências com o cinema 

negro e feminino em sala de aula”, apresenta os dados gerados nos encontros formativos com 

estudantes de licenciatura da UFRRJ, a partir de rodas de conversa, oficinas e registros 

sensíveis. A análise, fundamentada na Análise de Conteúdo (Bardin, 2011), se organiza em 

quatro dimensões interpretativas: ancestralidade e (auto)reconhecimento; emoção e corpo como 

leitura crítica; cinema negro como espelho e ruptura; e educação como reexistência e 

deslocamento. Este capítulo evidencia como o cinema negro feminino mobiliza memórias, 

provoca deslocamentos e potencializa práticas educativas comprometidas com a justiça racial. 

Por fim, o quinto capítulo, “In-conclusões: pesquisa como movimento”, não encerra, 

mas abre outras possibilidades. Aqui, retomo os objetivos propostos, discuto os limites e 

contribuições da pesquisa e aponto caminhos possíveis para futuras investigações. Em vez de 

oferecer respostas finais, assumo a pesquisa como processo vivo, inacabado, em constante 

(re)criação — porque, como toda boa costura, ela sempre pode ser desmanchada e refeita, com 

mais cor, mais cuidado e mais escuta.  



36 

 

 

 ‘  

 

2 TECER PARA VER: IMAGENS, CINEMA E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA 

 

Ao longo deste capítulo inicial, daremos os primeiros passos no entendimento de como 

a interconexão entre ensino crítico, cinema negro e antirracismo caminham ao encontro do 

mesmo objetivo: consolidar a educação como uma prática para a liberdade. Neste contexto, este 

estudo focará em um dos campos do referencial teórico desta pesquisa, percorrendo um 

caminho que começa com as origens e atividades do Movimento Negro nos anos 1970, até se 

tornar uma realidade tangível de combate ao racismo e ao epistemicídio atualmente. 

 

2.1 Movimento Negro e a Lei 10.639/2003: pilares para uma educação libertadora 

 

Ao reivindicar nossa diferença 
enquanto mulheres negras, 

enquanto amefricanas, sabemos 
bem o quanto trazemos em nós 

as marcas da exploração 
econômica e da subordinação 

racial e sexual. Por isso mesmo, 
trazemos conosco a marca da 

libertação de todos e todas. 
Portanto, nosso lema deve ser: 

organização já! 
 

Lélia Gonzalez 
 

 

Da mesma maneira que não se pode tecer uma vestimenta com agulhas erradas, não há 

como combater um mal sem entender suas origens e, principalmente, o que se tem feito para 

combater sua proliferação. Historicamente, memórias e subjetividades negras foram 

intencionalmente apagadas da construção sociocultural brasileira, refletindo o êxito de um 

projeto de nação marcado pela colonialidade e pelo esforço contínuo de mantê-la na 

contemporaneidade como forma de dominação. A inquietação levantada em epígrafe, inspirada 

por Lélia Gonzalez — importante intelectual, ativista do Movimento Negro brasileiro e filósofa 

afrodiaspórica amefricana —, orientou o ponto de partida da nossa investigação.  

Ao tentar compreender como o cinema negro feminino se torna um fio potente na 

(re)humanização das narrativas afrodescendentes e diaspóricas, é preciso olhar com atenção 



37 

 

 

 ‘  

 

para as marcas profundas deixadas pelo racismo no Brasil. Refletir sobre essas marcas 

ultrapassa um exercício acadêmico — é um gesto ético, urgente e necessário para construir uma 

consciência coletiva capaz de enfrentar a estrutura colonial e suas artimanhas de opressão racial 

e de gênero, tantas vezes naturalizadas na educação. 

Mergulhar nesse terreno é, também, reencontrar o Movimento Negro como uma força 

viva, que há décadas costura resistências, denuncia silenciamentos e reconfigura sentidos de 

pertencimento para a população negra brasileira. É importante dizer que, embora a atuação 

educadora do movimento tenha raízes profundas e essenciais em marcos históricos como a 

Frente Negra Brasileira (fundada em 1931), a imprensa negra e o Teatro Experimental do Negro 

(TEN), esta pesquisa optou por focar no período a partir da década de 1970. Essa escolha nos 

permite aprofundar a análise de como a atuação contemporânea do movimento se articula com 

o cinema negro, sem, é claro, desconsiderar a importância fundamental das lutas e conquistas 

históricas para a formação do cenário atual. 

Ao longo de nossa história, o racismo foi permitido, sustentado, normatizado e 

incorporado às estruturas que deveriam promover igualdade. Ainda hoje, muitas pessoas negras 

enfrentam, cotidianamente, a subalternização de seus corpos, saberes e subjetividades. É nesse 

cenário que emerge, com potência e ternura política, a atuação de educadoras como Nilma Lino 

Gomes10 — pedagoga, ex-ministra da Igualdade Racial e primeira mulher negra a comandar 

uma universidade pública federal no país. Em sua obra O Movimento Negro Educador: saberes 

construídos nas lutas pela emancipação (2017), ela nos lembra que o movimento negro tem 

sido, historicamente, um agente de transformação na educação. Quando politiza a raça e 

reivindica políticas públicas de combate às desigualdades, o movimento educa. E educa para a 

liberdade. 

Nas palavras de Nilma Lino Gomes (2017), o Movimento Negro Educador extrapola 

os muros da escola. Ele se faz nas ruas, nas comunidades, nos terreiros, nos encontros de 

 
10

 Nilma Lino Gomes é uma pioneira engajada, cuja produção é dedicada à relação entre o conhecimento e a 

valorização do negro e sua emancipação social. É pedagoga/UFMG, mestra em Educação/UFMG, doutora em 

Antropologia Social/USP e pós-doutora em Sociologia/Universidade de Coimbra e em Educação pela UFSCAR. 

Foi reitora Pró-Tempore da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira —  UNILAB 

(2013-2014), sendo a primeira mulher negra a ser reitora de uma universidade pública brasileira. Foi Ministra da 

Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial — SEPPIR — (2015) e do Ministério das Mulheres, da 

Igualdade Racial, da Juventude e dos Direitos Humanos (2015-2016) do governo da presidenta legitimamente 

eleita, Dilma Rousseff. Disponível em <https://www.ancestralidades.org.br/biografias-e-trajetorias/nilma-lino-

gomes> Acesso em 08/08/2024. 

 

https://www.ancestralidades.org.br/biografias-e-trajetorias/nilma-lino-gomes
https://www.ancestralidades.org.br/biografias-e-trajetorias/nilma-lino-gomes


38 

 

 

 ‘  

 

mulheres, nos saraus e nos quilombos urbanos. Educa pela escuta, pela ancestralidade e pela 

força coletiva. Suas experiências são atos de criação e resistência — sementes de uma educação 

que valoriza as histórias negras como centrais e insubstituíveis. 

A sanção da Lei n.º 10.639/2003 representa um desses frutos. Alterando a LDB para 

incluir, de forma obrigatória, o ensino da história e da cultura afro-brasileira e africana nas 

escolas, essa conquista não veio de cima: foi semeada por décadas de luta do Movimento Negro. 

Ao lado das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais 

(DCNsERER), essa legislação afirma que o combate ao racismo precisa estar inscrito no 

currículo, na formação docente, nas práticas pedagógicas e nas escolhas cotidianas da escola. 

Cinco anos depois, com a promulgação da Lei n.º 11.645/2008, esse horizonte se 

expandiu: os saberes e histórias dos povos indígenas passaram a integrar oficialmente o 

currículo. A educação, então, reconhece — ainda que tardiamente — que a diversidade étnico-

racial do Brasil precisa estar viva nos processos formativos, de forma crítica, afetiva e contínua. 

Com isso, reafirma-se o compromisso com uma pedagogia comprometida com justiça 

social, com memória e com reexistência. Reexistir, aqui, é mais do que sobreviver: é 

transformar. É costurar rupturas, reconstruir sentidos e afirmar que nossos saberes — tantas 

vezes silenciados — são pilares fundantes da educação brasileira. 

Para visualizar esse processo de forma mais clara, o quadro a seguir apresenta uma 

linha do tempo com os principais momentos da luta do Movimento Negro Unificado (MNU) 

até a consolidação das leis da ERER. Trata-se de um caminho tecido com coragem, afeto e 

insistência. Um caminho que nos trouxe até aqui — e que ainda pulsa, chamando para o que há 

por vir. 

Quadro 02 - Marcos históricos do Movimento Negro Contemporâneo (1978 - 2008) 

Ano Marco histórico 

1978 
Fundação do Movimento Negro Unificado (MNU) – marco na denúncia do racismo 

institucional e na luta por políticas públicas antirracistas. 

1988 
Centenário da abolição: movimentos negros intensificam a denúncia do mito da 

democracia racial. 

1990 – 2000 
Mobilização nacional e produção acadêmica negra ganham força, com pressão por políticas 

educacionais antirracistas. 

2003 
Aprovação da Lei 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino de História e Cultura 

Africana e Afro-Brasileira na educação básica. 



39 

 

 

 ‘  

 

2008 
Aprovação da Lei 11.645/2008, que inclui também a obrigatoriedade do ensino da História 

e Cultura dos Povos Indígenas. 

Fonte: Gomes (2017); Carneiro (2013); Gonzalez (2020); Munanga (1999); Munanga (2009); Ramos (2005); 

Brasil (2003); Brasil (2004); Brasil (2008); ABPN (2025). 

 

Esses marcos históricos reafirmam que as conquistas legais não brotaram de iniciativas 

estatais espontâneas — elas foram semeadas por mãos negras, cultivadas na resistência coletiva, 

regadas pela militância cotidiana e floresceram por meio de práticas educativas insurgentes. O 

Movimento Negro, nesse sentido, é sujeito político e também sujeito pedagógico, capaz de 

reconfigurar os sentidos da escola, da educação e da própria noção de saber. 

Na esteira dessas conquistas, fortalece-se o vínculo entre as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais (Brasil, 2004) e o que bell hooks (2013) 

chama de uma educação transgressora — aquela que ensina como quem liberta, que escuta 

como quem cuida, que reconhece as dores da história e as transforma em possibilidade. Para 

hooks, a sala de aula é território de esperança, lugar onde as experiências ganham centralidade 

e onde as feridas podem ser nomeadas. Como afirma a autora: “O ato de ensinar é um ato de 

esperança, de fé na possibilidade de mudança” (hooks, 1994, p. 207). 

Essa concepção dialoga com a pedagogia de Paulo Freire, que compreende o ato de 

ensinar como compromisso amoroso e histórico com a transformação do mundo. Para ele, 

“ensinar exige esperança” e a desesperança seria uma forma de silêncio, de rendição. Em suas 

palavras, “é necessário ter esperança, mas ter esperança do verbo esperançar. Porque tem gente 

que tem esperança do verbo esperar. E esperança do verbo esperar não é esperança, é espera” 

(Freire, 1997, p. 92). Freire nos lembra que ser educador é, acima de tudo, manter acesa a chama 

do possível. 

E essa fé se materializa no diálogo — não como técnica, mas como prática afetiva e 

política que atravessa fronteiras e desmonta as barreiras impostas por raça, gênero, classe e 

outros marcadores sociais (hooks, 2013, p. 174). É nesse horizonte que se insere a proposta de 

entrelaçar educação das relações étnico-raciais, cinema negro feminino e currículo 

afrorreferenciado — entendendo o cinema como um instrumento potente de emancipação de 

subjetividades racializadas. Esse entrelaçamento se ancora na noção de afrorreferência, tal 

como formulada pelas educadoras e pesquisadoras Adilbênia Freire Machado (2018, 2019, 

2022), Sandra Haydée Petit (2016) e Maria Kellynia Farias Alves (2020). Juntas, elas nos 



40 

 

 

 ‘  

 

convidam a pensar a educação como um lugar de encruzilhada — onde se encontram 

ancestralidade, encantamento, corpo, território e afeto. 

A perspectiva afrorreferenciada que se delineia neste trabalho não é neutra, não é 

técnica, não é fria. É viva. E nasce do chão da escola pública, das encruzilhadas da universidade 

com os movimentos sociais, dos corpos que ensinam e aprendem com os pés no terreiro, com 

os olhos atentos ao presente e com o coração plantado na ancestralidade. Não se trata 

unicamente de incluir conteúdos sobre negritude: trata-se de transformar os modos de ensinar, 

de aprender, de existir. Trata-se de fazer da educação um território de cura e reexistência. 

Para Adilbênia Machado (2019), pensar a partir da afrorreferência é pensar de corpo 

inteiro — é reconhecer que o gesto de ensinar carrega memória, vibração e responsabilidade. 

Em suas palavras: “O que se almeja com este currículo é valorizar nossas percepções e vivências 

oriundas de nossa ancestralidade africana, de seus valores e encantos que perpassam nosso 

cotidiano” (Machado, 2022, p. 43). O currículo afrorreferenciado, assim, se apresenta como 

espaço de escuta, de afeto e de transgressão. Ele se recusa a hierarquizar saberes, e aposta na 

experimentação como prática de transformação. 

Ao afirmar que “os saberes são diferentes, e não melhores ou piores”, Adilbênia 

Machado (2022, p. 55) nos convida a cultivar a horizontalidade como princípio. Sandra Petit 

(2016) reforça essa perspectiva ao destacar o papel do território e das comunidades negras como 

fundamentos de uma formação docente que se quer sensível, insurgente e enraizada. Kellynia 

Farias (2020), por sua vez, destaca os deslocamentos que ocorrem quando epistemologias 

negras são colocadas em diálogo com o currículo, provocando reordenações nos modos de ser 

professora, ser estudante, ser sujeito. Importa destacar que, neste trabalho, optou-se 

conscientemente por mobilizar a noção de afrorreferência — e não a de afrocentricidade, 

conforme formulada por Asante (2014).  

Embora a afrocentricidade tenha desempenhado um papel importante na valorização 

das cosmovisões africanas, seu caráter frequentemente essencialista pode acabar reforçando 

uma centralidade única — invertendo o eixo, sem de fato desconstruí-lo. A afrorreferência, tal 

como pensada por Adilbênia Machado, Sandra Petit e Kellynia Farias, opera de outra maneira: 

como encruzilhada, como soma, como convite. Não busca substituir um centro por outro, mas 

construir redes de sentidos, múltiplas centralidades e pedagogias que se movem. 

É nesse contexto que o cinema negro feminino aparece como uma ferramenta afetiva, 

crítica e formativa para o combate às injustiças raciais e epistêmicas que ainda atravessam a 



41 

 

 

 ‘  

 

escola. Ao ser inserido em práticas pedagógicas comprometidas com uma educação antirracista, 

o cinema se torna mais do que imagem: ele se torna escuta, espelho, memória e projeto de 

mundo. Ele ajuda a reencantar os saberes negros — especialmente aqueles tecidos por mulheres 

negras, cujas vozes foram, por tanto tempo, abafadas ou distorcidas. 

Ainda assim, mesmo com a força das leis e das imagens, a escola pública brasileira 

carrega dificuldades profundas para romper com estruturas racistas e patriarcais. A educação 

tradicional, herdeira de um modelo formativo desalinhado das lutas por raça e gênero, ainda 

falha em cultivar valores como pertencimento, memória e cultura negra integralmente. Essa 

omissão relega a contribuição negra à subalternidade, empurra educadores/as comprometidos 

com a Educação das Relações Étnico-Raciais para um constante confronto institucional — 

como se ensinar com ética antirracista fosse um desvio, e não uma necessidade. 

Conforme as Diretrizes Curriculares e com a própria LDB/1996, o tratamento da 

etnicidade na escola se dá por meio de três macroesferas: (i) ações com as famílias e 

comunidade escolar; (ii) ações com professores/as; (iii) ações com a coordenação e gestão. Na 

prática, no entanto, o que se observa são obstáculos persistentes à integração dessas dimensões. 

Um exemplo claro está na publicação “Indicadores da Qualidade na Educação – 

Relações Raciais na Escola” (Ação Educativa, UNICEF, SEPPIR e MEC, 2013), material 

construído a muitas mãos para diagnosticar o avanço (ou não) da Lei 10.639/2003 nas escolas. 

Com base em sete indicadores (atitudes e relacionamentos; currículo; recursos didáticos; 

permanência; atuação docente; gestão; e além da escola), o estudo revelou que atuar com 

educação antirracista exige atravessar camadas de resistência estrutural. 

Dentre os entraves mais recorrentes, destaca-se a baixa consciência racial entre 

responsáveis, a intolerância religiosa disfarçada de “cuidado”, a falta de conexão entre 

professores/as antirracistas, o desprezo pela formação continuada com esse enfoque, e a 

omissão de gestões escolares frente às demandas do campo racial. Em comum, todos esses 

desafios indicam o quanto a Lei 10.639/2003 ainda não encontrou refúgio na rotina escolar — 

e o quanto a prática docente precisa ser também uma prática de enfrentamento e reinvenção 

cotidiana. 

Ao contribuir para a construção de currículos afrorreferenciados, o cinema negro 

feminino amplia horizontes de subjetivação, permite o surgimento de novas perguntas, novos 

futuros e novos jeitos de estar no mundo. Ele transforma o que parecia pedra em semente. 

Palavra em travessia. Tela em espelho. Reafirmamos, assim, que essa luta será travada com 



42 

 

 

 ‘  

 

palavras, imagens, silêncios e gestos. Será travada na educação, na arte e nas políticas de 

imagem, para romper com os resquícios coloniais que ainda nos atravessam. E, sobretudo, para 

costurar, com afeto e coragem, outras formas de ensinar, de existir e de sonhar. Na próxima 

seção, veremos como essas inspirações teórico-metodológicas se entrelaçam à prática docente, 

anunciando caminhos possíveis para uma educação que resiste, encanta e transforma. 

 

2.2 Poder da imagem na educação antirracista: corpo, mente e marcas do racismo 

 

Imagem educa. E, como linha invisível, costura sentidos, molda identidades, atravessa 

o corpo e fixa marcas na mente. Mais que isso: a imagem forma, define quem pode existir com 

dignidade e quem será constantemente empurrado para a margem. Desde a infância, 

aprendemos — por meio das imagens que nos cercam — quem merece ser olhado com respeito, 

quem tem beleza, quem protagoniza as histórias, quem tem valor simbólico. Para crianças 

negras, essa aprendizagem quase sempre acontece a partir da ausência ou da presença distorcida 

de si. 

Ao longo da trajetória escolar, é comum que essas crianças não se vejam representadas 

nos livros didáticos, nos murais da escola, nas ilustrações dos heróis nacionais. Quando 

aparecem, o fazem por meio de figuras ligadas ao passado escravocrata, ao folclore ou à 

subalternidade. São imagens que ferem por não reconhecerem a inteireza da existência negra, 

costurando desde cedo uma subjetividade marcada pelo não pertencimento. 

Como aponta Neusa Santos Souza (1983), esse processo produz um efeito devastador 

na constituição do sujeito negro. O racismo opera tanto na estrutura social quanto no tecido 

íntimo da psique, forçando o sujeito negro a se constituir a partir de um olhar que o inferioriza 

— um olhar que o captura como objeto, e não como sujeito. Nas palavras da autora: “o negro 

não nasce negro, ele se torna negro à medida que experimenta o racismo e é compelido a 

reconhecer-se como aquele que é diferente e inferiorizado” (Souza, 1983, p. 24). 

Como aponta a psicanalista e intelectual negra Neusa Santos Souza (1983), esse 

processo tem efeitos devastadores na construção da identidade de pessoas negras. Em Tornar-

se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro em ascensão social, a autora analisa, com 

base na psicanálise e na escuta sensível de sujeitos negros, os impactos do racismo na 

subjetividade. Ela evidencia como essa experiência vai além da exclusão social, atingindo 



43 

 

 

 ‘  

 

profundamente o campo da mente, das emoções e do pertencimento — e fazendo com que o 

olhar racista atue como espelho distorcido na constituição do eu. 

Em suas palavras: “o negro não nasce negro, ele se torna negro à medida que 

experimenta o racismo e é compelido a reconhecer-se como aquele que é diferente e 

inferiorizado” (Souza, 1983, p. 24). Esse reconhecimento imposto pela dor, mediado pela 

imagem que o outro criou, produz um rompimento interno, uma costura que não fecha, um 

rasgo de raízes profundas. Nesse contexto, a criança negra cresce tentando ajustar-se a um 

molde que não a contempla, e isso afeta sua autoestima, seu desejo, sua forma de sonhar. Por 

fim, ela reforça que o sujeito negro em ascensão social carrega o peso desse conflito não 

resolvido, buscando romper com uma imagem negativa que lhe foi colada desde sempre — e 

que nenhuma escolarização tradicional teve o poder de curar. 

A psicóloga e pesquisadora Isildinha Baptista (2003), referência nos estudos sobre 

infância negra e educação, também traz reflexões profundas sobre os efeitos dessa ausência e 

distorção no espaço educativo. Para ela, a criança negra aprende, desde muito cedo, que não 

está incluída nos imaginários valorizados pela escola. Consequentemente, ela não se vê nas 

histórias de superação, nas ilustrações dos livros, nos quadros de honra. E, quando se vê, é como 

escravizada, serviçal, figura engraçada ou símbolo folclórico. Como aponta a autora: “A criança 

negra, desde cedo, se vê obrigada a buscar referências em um universo que a exclui. Ela cresce 

sem se ver nos livros, nas histórias, nos exemplos de sucesso. E quando aparece, é associada ao 

atraso, à escravidão ou ao folclore” (Baptista, 2003, p. 89). 

Essas imagens, ou a sua ausência, tecem feridas que atravessam o corpo e se instalam 

na mente. São marcas que silenciam, que limitam o desejo, que inviabilizam futuros, que se 

repetem de forma quase ritualística — restringem não só a representação, mas também o 

imaginário. São linhas que apertam, costuras que sufocam. A representação visual não é, 

portanto, mero detalhe estético — é parte estruturante da formação subjetiva e política de 

qualquer sujeito. 

A leitura das duas autoras permite visualizar esse diálogo como uma lente dupla: Neusa 

parece empunhar uma lupa, focalizando como o racismo se aloja no íntimo das pessoas negras 

que tentam subir na vida — isto é, ascendendo socialmente —, revelando os conflitos 

emocionais que emergem da tentativa de se adequar a um mundo que constantemente nega sua 

humanidade. Já Isildinha liga a câmera e amplia o quadro: mostra que essa subjetividade ferida 



44 

 

 

 ‘  

 

é continuamente alimentada por imagens distorcidas, por representações que moldam o espelho 

no qual a infância negra tenta se reconhecer. 

No fundo, Neusa aponta as feridas que se alojam por dentro, e Isildinha mostra como 

essas feridas são abertas desde fora — através das narrativas, dos estereótipos e da ausência. É 

como se Neusa olhasse para o que se passa dentro da casa, enquanto Isildinha revelasse como 

a fachada foi pintada de um jeito que nem a própria moradora se reconhece nela. Ambas, com 

escuta e coragem, sustentam fios fundamentais para pensar uma pedagogia que cure, que 

reencante e que devolva às infâncias negras o direito de existirem inteiras — por dentro e por 

fora. 

Importante destacar que essa confluência entre os pensamentos de Neusa Santos Souza 

e Isildinha Baptista emergiu com ainda mais nitidez durante uma das reuniões do Grupo de 

Pesquisa Odus do Ser-tão: Filosofias Africanas, Ancestralidade, Encantamentos e Saberes 

Afrorreferenciados, vinculado à Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro e liderado pela 

Prof.ᵃ Dr.ᵃ Adilbênia Machado. Como pesquisador integrante desse coletivo, foi nesse espaço 

formativo e ancestral que percebi como os caminhos abertos por essas duas autoras se 

entrelaçam, se tensionam e se potencializam mutuamente, tecendo um solo fértil para se pensar 

práticas educativas verdadeiramente antirracistas e afetivamente enraizadas. Por esse 

envolvimento e pelas provocações que dele emergiram, reconheço que os fios de Neusa Santos 

e Isildinha Baptista também atravessam a trama desta dissertação como referências teóricas e, 

sobretudo, como presenças vivas que ajudaram a costurar os sentidos que aqui se desenham. 

Seus pensamentos lançam luz sobre como o racismo opera nas estruturas da subjetividade e da 

representação, especialmente no campo da educação. 

Essa reflexão se intensifica quando voltamos nosso olhar para o cinema. Nessa 

linguagem audiovisual, a lógica da exclusão e da estereotipia se repete de forma ainda mais 

evidente. Durante décadas, os corpos negros nas telas brasileiras foram apresentados sob lentes 

distorcidas: a “mulata sensual”, o “criminoso perigoso”, a “empregada obediente”, o “capanga 

fiel”, o “negro engraçado”, o “negão” hipersexualizado. Tais imagens reproduzem e reforçam 

o imaginário colonial, sustentando uma narrativa onde o negro raramente é agente de sua 

própria história. 

Nesse contexto, a crítica da pesquisadora e curadora Kênia Freitas (2017) ao papel 

disciplinador do olhar no cinema é central. Especialista em cinema negro, afrofuturismo e 

estética da resistência, Kênia Freitas argumenta que o olhar branco foi treinado para esperar 



45 

 

 

 ‘  

 

certos enquadramentos dos corpos negros, para aceitar apenas determinadas imagens — aquelas 

que reafirmam a ordem colonial. Ao analisar o cinema negro contemporâneo, especialmente o 

realizado por mulheres negras, ela nos mostra como essas obras operam, desmanchando os 

pontos coloniais e abrindo espaço para fabulações outras. Ou seja, “os estereótipos não apenas 

representam: eles disciplinam o olhar. Ensinaram o espectador a esperar certas imagens e a 

rejeitar outras. O corpo negro, na tela, foi treinado para caber no que o olhar branco já espera 

dele” (Freitas, 2017, p. 68). 

E mais adiante, ela afirma: “O cinema negro fabula. E nessa fabulação, reencanta os 

corpos, desloca os sentidos, resgata memórias e projeta futuros. Ele permite ao sujeito negro 

não apenas se ver, mas se imaginar fora dos limites impostos pela colonialidade do olhar” 

(Freitas, 2017, p. 79). É nesse gesto de fabular, de imaginar outros modos de existir fora dos 

moldes coloniais, que reside o potencial antirracista da imagem, sendo profundamente política 

e pedagógica. A reconfiguração do imaginário — nas telas, nos livros, nas salas de aula — é 

parte indispensável do enfrentamento ao racismo.  

Essa perspectiva encontra uma potente confluência com a Filosofia Africana do 

Encantamento, proposta por Adilbênia Machado (2021). Para a autora, reencantar corpos, 

memórias e práticas é uma necessidade radical para desestruturar os modos coloniais de ver, 

sentir e saber. Em seu estudo sobre os saberes ancestrais e as práticas educativas 

afrorreferenciadas, Adilbênia Machado destaca que “a filosofia africana contemporânea nasce 

do encantamento”, e que é por meio dessa força que saberes se movem, se transmitem e se 

regeneram. 

O cinema negro, nesse contexto, não é apenas imagem — é prática de encantamento, 

espaço de re-existência, onde o olhar é convocado a sentir, e não apenas a ver. Assim como 

Kênia aponta que os estereótipos visuais disciplinam o olhar, Adilbênia propõe que é preciso 

“educar para a sensibilidade” (p. 422) — abrir os sentidos ao movimento das águas ancestrais 

que habitam cada gesto, cada fala, cada imagem. As fabulações de mulheres negras nas telas, 

portanto, são práticas pedagógicas sensíveis e insurgentes, que tensionam o colonial e semeiam 

a liberdade com afeto, beleza e pertença. 

Nesse sentido, não basta ensinar sobre diversidade racial. É preciso costurar novas 

imagens nos tecidos da educação, abrir espaço para que crianças, jovens e pessoas adultas 

negras possam se ver com dignidade, complexidade e beleza. Essa urgência se intensifica 

quando compreendemos, com Eduardo Oliveira (2005), que o corpo é a base de tudo e cada 



46 

 

 

 ‘  

 

parte. Em suas palavras: “[...] antes de qualquer corpo, precisa-se de um corpo para existir. Une-

se o vazio ao pleno; continente a conteúdo. O corpo é a mediação entre mistério e revelação. O 

corpo, visível, é o sinal do invisível no corpo. Forma e conteúdo no mesmo instante do 

acontecimento’’. 

Eduardo Oliveira (2005) nos lembra que o projeto colonial se iniciou e se sustentou a 

partir dos ataques aos corpos negros — ataque físicos, sim, mas também simbólicos e 

epistemológicos. Corpos negros foram marcados como selvagens, perigosos, servis, objetos de 

controle e espetáculo. E, ainda hoje, mesmo em tempos que se dizem pós-coloniais, essas 

marcas permanecem: na forma como os corpos negros são filmados, abordados, representados 

e até mesmo punidos.  

Ao inserir imagens que afirmam as corporeidades negras com beleza, complexidade e 

potência, o cinema negro — assim como a educação antirracista — atua na reabilitação 

simbólica desse corpo, que há séculos tem sido interditado. Nesse sentido, trabalhar com 

imagens negras na educação é um ato de insurgência estética, que devolve às pessoas negras o 

direito de ocupar o mundo em sua inteireza: com voz, com pele, com memória, com movimento, 

com desejo. 

Dessa forma, ao pensar o poder da imagem na educação antirracista, pensamos 

também em cura, em reencantamento e em reconstrução simbólica. Reeducar o olhar é reeducar 

os afetos e a mente. E, nesse processo, o cinema negro, a literatura negra, os materiais didáticos 

afrorreferenciados e a presença de docentes negros/as comprometidos/as são fios que bordam 

novas possibilidades de existência. É parte do que propomos ao pensar uma educação 

antirracista ancorada na estética, na memória e na reexistência. O que está em disputa é o direito 

à imagem como direito à existência. 

Encerramos esta seção com a certeza de que reeducar o olhar é também reeducar o 

mundo. Ao refletirmos sobre o poder da imagem na educação antirracista, costuramos afetos, 

críticas e urgências que atravessam corpos e mentes de sujeitos historicamente silenciados. Mas 

a imagem, por si só, não basta. É preciso tensionar também as práticas pedagógicas, as 

estruturas do ensino, os modos como as relações de saber e poder se organizam na sala de aula. 

Nesse movimento, seguimos em direção ao pensamento de bell hooks (2013), que nos convoca 

a fazer da educação um ato profundamente transgressor e transformador — capaz de romper 

com o sexismo, com o racismo, com a colonialidade. É com essa disposição que passamos à 

próxima seção. 



47 

 

 

 ‘  

 

2.3 Educação transgressora e antissexista: por uma reconfiguração de narrativas 

 

Pensar uma educação transgressora e antissexista, como propõe bell hooks (2013), 

exige reconhecer a centralidade da Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER) na 

construção de um projeto pedagógico verdadeiramente comprometido com a justiça social no 

Brasil. Essa proposta, que se entrelaça com os feminismos negros e com a pedagogia da 

experiência, rompe com a lógica meritocrática e eurocentrada que ainda rege muitas práticas 

escolares, abrindo espaço para uma educação que valoriza os saberes subalternizados, os corpos 

dissidentes e as narrativas silenciadas. 

A ERER não é uma política apenas curricular ou legal, mas um projeto civilizatório 

em disputa. Ela surge como resposta histórica, política e educativa às desigualdades raciais 

estruturais, fruto da atuação articulada de movimentos sociais negros, em especial do 

Movimento Negro Unificado (MNU), de coletivos de educadores(as), da produção intelectual 

negra e de instituições como a Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN). 

Esses sujeitos forçaram o Estado brasileiro a reconhecer que o racismo não é um desvio, mas 

sim uma estrutura fundante do sistema educacional, presente tanto nas ausências do currículo 

quanto nas relações entre docentes e discentes, nas formas de avaliação e nos silêncios 

institucionais diante da violência racial. 

A promulgação das Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 representa, portanto, uma 

conquista coletiva e ancestral, mas está longe de significar a concretização da justiça curricular. 

Como afirma Nilma Lino Gomes (2017, p. 38), a ERER não nasce do Estado, mas “brota das 

lutas dos movimentos negros e indígenas, atravessa o chão da escola e ganha vida nos gestos 

de professoras e professores que ousam desobedecer aos silêncios curriculares”. A autora cunha 

o conceito de Movimento Negro Educador justamente para nomear a força pedagógica e 

epistêmica da militância negra, que produz formação, saber e resistência mesmo fora das 

estruturas escolares formais. 

Essa educação, portanto, não é neutra, nem técnica, nem apenas conteudista — ela é 

política, afetiva, ancestral e coletiva. É uma prática que reconhece a escola como território de 

disputa e o currículo como campo de resistência e reexistência. Como nos ensina Sueli Carneiro 

(2005), educar antirracistamente é enfrentar o epistemicídio — isto é, o apagamento sistemático 

dos modos de saber e existir de populações racializadas. Nesse sentido, a ERER atua como 

instrumento de reparação e de afirmação de mundos outros, operando na reconstrução da 



48 

 

 

 ‘  

 

autoestima, do pertencimento e da valorização da história negra e indígena como partes 

constituintes da formação humana. 

Para além da inclusão de conteúdos, a efetivação da ERER exige formação docente 

crítica e contínua, revisão dos materiais didáticos, escuta das comunidades, diálogo com 

lideranças quilombolas, indígenas e religiosas de matriz africana, além do enfrentamento dos 

racismos institucional e recreativo ainda naturalizados no ambiente escolar. Trata-se do 

compromisso de rever práticas pedagógicas, reimaginar metodologias e reencantar os espaços 

educativos, a partir de uma escuta que reconhece as infâncias negras, as juventudes periféricas, 

os territórios e os saberes orais como centrais no processo formativo. 

Sueli Carneiro (2005) reforça esse compromisso ao afirmar que o racismo não apenas 

exclui socialmente, mas também nega ontologicamente o outro, apagando seus modos de existir 

e conhecer. Por isso, uma educação antirracista precisa atuar “no combate ao epistemicídio, 

promovendo a reabilitação simbólica e política das populações negras e indígenas como sujeitos 

do conhecimento” (CARNEIRO, 2005, p. 79). Nesse sentido, a ERER se ancora em 

fundamentos como o reconhecimento da diversidade étnico-racial como constitutiva da 

identidade brasileira, a valorização da oralidade, da memória e da ancestralidade, e o 

compromisso com uma pedagogia de reexistência — não apenas de inclusão, mas de 

transformação. 

Compreender a Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER) como um 

compromisso político, pedagógico, ético e estético é reconhecer que não se trata de um 

conteúdo a mais, nem de um adereço curricular a ser encaixado quando há tempo. A ERER é 

travessia. É chão de luta e projeto de reexistência. É convite à ruptura das lógicas coloniais que 

seguem moldando o cotidiano escolar. Mais do que tratar da história da África, das culturas 

afro-brasileiras e dos povos originários, trata-se de reconfigurar os sentidos da educação, 

deslocando o olhar, ampliando as escutas, desierarquizando os saberes. 

Como nos ensinou Lélia Gonzalez, em sua obra Por um feminismo afro-latino-

americano: ensaios, intervenções e diálogos (2020, p. 90), “na escola, o elenco das matérias 

ensinadas [...] constitui um ritual da formalidade e da ostentação da Europa e, mais 

recentemente, dos Estados Unidos. [...] Quando há alguma referência ao africano ou ao negro, 

é no sentido do afastamento e da alienação da identidade negra.” Essa afirmação escancara a 

forma como o sistema educacional brasileiro historicamente apagou a presença negra e africana 



49 

 

 

 ‘  

 

dos currículos, contribuindo para a negação simbólica da identidade de crianças e jovens negros 

e indígenas. 

Essa reflexão nos convoca a olhar para a escola com radical honestidade e afeto 

político. Não como uma instituição neutra ou inocente, mas como campo de disputas — onde 

o silêncio também comunica, onde o currículo também exclui. Adotar a ERER, portanto, é 

comprometer-se com um fazer pedagógico que nomeia as ausências, confronta as desigualdades 

e semeia futuros outros, onde crianças e jovens negros e indígenas possam se ver, se reconhecer 

e se afirmar — com dignidade, com memória e com encantamento. 

Nesse ensejo, o quadro a seguir foi elaborado com base nas Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana (BRASIL, 2004), documento normativo que orienta a 

implementação da Lei 10.639/2003 nas escolas brasileiras. Ele sistematiza os fundamentos que 

sustentam a ERER, organizando seus eixos e princípios formadores. Mais do que um mapa, 

este quadro é uma bússola — um lembrete de que a educação antirracista é construção coletiva, 

contínua, e exige coragem para romper com a repetição e bordar novos caminhos com firmeza 

e ternura. 

 

Quadro 03 - Fundamentos da Educação das Relações Étnico-raciais (ERER) 

Fundamento da ERER Descrição 

Reconhecimento da diversidade 

étnico-racial 

Compreensão da pluralidade étnica como base para a construção de uma 

identidade nacional mais justa e inclusiva. 

Combate ao epistemicídio 
Enfrentamento do apagamento histórico dos saberes e existências negras e 

indígenas. 

Valorização das ancestralidades 

africanas e indígenas 

Incorporação de valores, histórias, oralidades e cosmologias afro-brasileiras e 

indígenas nos processos formativos. 

Compromisso com uma 

educação antirracista 
Transformação das estruturas educacionais marcadas pelo racismo institucional. 

Formação crítica e contínua de 

professores 

Promoção de práticas pedagógicas comprometidas com a equidade racial e 

social. 

Revisão de currículos e 

materiais didáticos 
Atualização dos conteúdos escolares a partir de perspectivas não eurocentradas. 

Escuta e envolvimento das 

comunidades 

Articulação com lideranças e saberes dos territórios quilombolas, indígenas e 

periféricos. 

Reencantamento das práticas 

pedagógicas 

Educação como prática criativa, sensível e conectada às realidades dos sujeitos 

historicamente marginalizados. 

Fonte: DCNs da ERER 



50 

 

 

 ‘  

 

Como apresentado no quadro anterior, os fundamentos da ERER vão além da 

orientação legal das Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 — eles sustentam uma prática pedagógica 

comprometida com a reconstrução de sentidos, a valorização de identidades historicamente 

marginalizadas e o enfrentamento sensível e ativo ao racismo institucional. Ao reconhecer a 

educação como espaço de disputa simbólica e política, esses princípios se alinham às 

perspectivas que compreendem o ato de educar como uma ação transformadora, situada, e 

carregada de intencionalidade ética. 

É nesse ponto de interseção que a ERER se aproxima à proposição de bell hooks (2013) 

quando ela propõe “ensinar a transgredir”, isto é, criar espaços educativos onde a experiência 

seja validada, onde as feridas sejam nomeadas, e onde a sala de aula possa se tornar um lugar 

de cura e liberdade. Nas palavras da autora: “O ato de ensinar é um ato de esperança, de fé na 

possibilidade de mudança” (hooks, 2013, p. 207).  

Nesse horizonte, o cinema negro se inscreve como uma estratégia pedagógica sensível 

e potente. Como arte multimodal, ele oferece imagens que desestabilizam estereótipos raciais, 

desafiam narrativas coloniais e projetam futuros outros, onde pessoas negras são protagonistas 

de suas histórias. Filmes produzidos por cineastas negros e negras tornam-se dispositivos de 

escuta, memória e invenção — e, inseridos em práticas educativas, contribuem com a efetivação 

viva da ERER no cotidiano escolar. Ao costurar essas dimensões — a ERER, os feminismos 

negros, o cinema negro e a pedagogia transgressora —, compomos uma educação que se faz 

política, estética e afetiva, capaz de reconfigurar narrativas e mover estruturas. 

Na próxima subseção, adentramos justamente esse território: o cinema negro feminino, 

compreendido como uma pedagogia imagética que tensiona o olhar, propõe novas 

possibilidades de existência e convida a aprender com os corpos, as histórias e os silêncios que 

a história oficial tentou calar. 

 

2.4 Afrorreferenciar para resistir: enfrentamentos à colonialidade e ao racismo 

institucional 

 

Chão ancestral 

 

Quando eu pisei nessa terra 
Logo senti conexão 

Procurei respostas, procurei porquês 



51 

 

 

 ‘  

 

Amor, afeto e cuidado 
não falta não 
 
É coisa de antes 
amor de antes 
e eu sinto o hoje 
quando pego a sua mão 
 
É coisa de antes, coisa de antes 
e eu sinto hoje quando pego a sua 
mão 
Quando eu pisei nessa terra 
Logo senti conexão 
 
Terra fértil, planta tudo e dá 
Terra fértil, cresce tudo lá 
Terra fértil 
Chão ancestral 
 

Procurei, joguei no vento que me trouxe até 
você  
 
Água na pedra, linha na agulha 
O caminho é traçado, é sim sinhô 
A vida da lida eu trago na unha 
É saber de onde eu vim,  
pra saber pra onde eu vou  
Saber de onde eu vim  
pra saber pra onde eu vou,  
É saber de onde eu vim pra saber pra onde eu 
vou 
 
Se eu fecho meus olhos 
eu posso ver 
Energia ancestral 
Cuida de mim 
Olha por mim 
Me (Orí)enta 
 

Canção de Aryelle11 
 
 

A voz encantada de Aryelle, artista negra da Baixada Fluminense, ecoa como um 

chamado ancestral. Sua música, atravessada pela memória afetiva, pela relação com o território 

e pelo pertencimento, expressa aquilo que não se explica apenas com palavras acadêmicas: o 

saber de antes, o amor de antes, a energia que conecta presente e passado num mesmo toque. 

Quando Aryelle canta “saber de onde eu vim, pra saber pra onde eu vou”, ela nos convida a 

fazer da ancestralidade um princípio de orientação e de pesquisa, e também como presença 

viva, que ultrapassa a referência simbólica e se faz gesto, caminho e inspiração nesta travessia. 

 
11

 ¹ Voz que nasce do ventre da Baixada Fluminense e ecoa como tambor de memória, Aryelle é cantora, 

compositora, atriz e artista de muitas linguagens. Suas canções — como Chão Ancestral, Sem domínio e Canto 

dela — não apenas soam, mas atravessam: são fios de um corpo que dança, denuncia, encanta e reencanta. Mulher 

negra, periférica e plural, transforma a música preta brasileira em encruzilhada de mundos, onde a arte é deságue 

e também megafone. Pude conhecê-la e admirá-la de perto durante minha atuação como professor no Pré-vest 

Conceição, um pré-vestibular comunitário no qual atuei entre 2018 e 2020, e onde Aryelle integrava a equipe de 

coordenação — já anunciando com potência a artista que se tornaria. Em 2022, participou do programa Mares – 

Mulheres Artistas em Residência, lançou o álbum coletivo Mares – Vol. 1 com direção musical de Ana Costa, e 

desde então tem se apresentado em palcos como o Teatro Rival, Aparelha Luzia e o Festival Sesc Verão. Em 2025, 

prepara o lançamento de seu primeiro álbum solo, onde cada faixa é um pedaço de chão tecido em canto. 

Disponível em: https://open.spotify.com/intl-

pt/artist/5sere5HJI5G9bRomnTiljy?si=WNMQ_6aaREixxduQgjR57w. Acesso em: 24 maio 2025. 



52 

 

 

 ‘  

 

É nesse gesto de retornar, escutar e reconhecer os rastros que nos antecedem que este trabalho 

se ancora. 

O enfrentamento ao racismo na educação brasileira exige rupturas profundas com as 

estruturas que sustentam o epistemicídio. Nesse sentido, a ancestralidade não é ponto de 

chegada, mas de partida. Ela estrutura como pensamos, sentimos, escrevemos e ensinamos. 

Como afirma Grada Kilomba (2019, p. 24), “a memória é a linguagem da ancestralidade”. Essa 

memória pulsa no entrelaçamento do pessoal e do coletivo — encarnada nos corpos, nos gestos, 

nas imagens e nos silêncios. Assim, ao olhar para as ausências e apagamentos no campo 

educacional, é fundamental que a ancestralidade atue como força metodológica e epistêmica. 

Ao pensar a educação sob uma perspectiva afrorreferenciada, Adilbênia Machado 

(2019) nos convida a compreender a ancestralidade não apenas como herança ou lembrança, 

mas como uma tecnologia viva de resistência e reexistência. Em sua obra ‘’Filosofia africana 

tecida pelos saberes ancestrais femininos: poéticas de encantamento’’, ela define a 

ancestralidade como um elo contínuo entre o passado e o presente, sustentado por memórias 

corporais, espirituais, afetivas e históricas que conectam gerações e forjam pertencimentos. 

Esse elo não é apenas linha do tempo — é fio de vida. Tecido entre os gestos de quem 

veio antes e os sonhos de quem ainda virá, ele sustenta modos de ser, saber e existir que 

desafiam os cortes coloniais. Nesse contexto, Adilbênia Machado nos revela que esse vínculo 

que une gerações negras e indígenas é, acima de tudo, um gesto pedagógico: uma forma de 

educar pela presença, pela escuta e pelo encantamento. 

Assim, a ancestralidade, em sua perspectiva, não é estática — ela pulsa no corpo, dança 

no terreiro, canta na oralidade e se faz chão onde se pisa. É a partir desse chão que se constrói 

uma pedagogia que não apenas ensina, mas cura, fortalece e reencanta o mundo. Como reforça 

a própria autora, é a afroancestralidade que nos atravessa, pois 

 
Ela é um modo de ser, de estar no mundo... de tecer a nós mesmas/os e quem 

está à nossa volta, pois tudo fala, tudo nos transmite conhecimento, assim, 

permitir que a ancestralidade nos guie é aprender com o cotidiano, com o que 

está à nossa volta. Com o passado tão forte em nosso presente, permitindo um 

futuro” (Machado, 2019, p. 228). 

 

Essa é a educação que se deseja aqui: uma educação em que cada gesto, cada silêncio 

e cada palavra contenha o eco dos que vieram antes — e o anúncio dos que ainda estão por vir. 

Essas compreensões reforçam a ideia de que a ancestralidade é gesto, corpo, tempo e prática. 

Ela se manifesta nas experiências diárias, nas expressões culturais, nas imagens de resistência 



53 

 

 

 ‘  

 

e nos currículos que desafiam ausências históricas. É por isso que o currículo afrorreferenciado 

(Machado, 2018; Petit, 2016) aparece aqui como campo fértil de reconfiguração pedagógica, 

pois, como nos ensina Adilbênia Machado (2022, p. 10), ele:  

 

Traz uma perspectiva epistemológica plural, diversa e que tem o diálogo entre 

os saberes como preponderante, concebendo os saberes como horizontais, ou 

seja, diferentes e não melhor ou pior, inferior ou superior, não! 

Experimentação contínua para conhecer e assim transformar, pois a 

transformação só é possível pelo conhecimento. 

 

Nesse sentido, o que se propõe ao afrorreferenciar os currículos é romper com a lógica 

do currículo normativo, monocultural e eurocentrado, propondo um projeto de educação que 

valorize outras narrativas, estéticas e epistemologias. Assim, essa transformação precisa ser 

costurada no cotidiano escolar, nos projetos político-pedagógicos, nas práticas formativas e, 

sobretudo, na formação de educadores/as. É nesse horizonte que se insere a etnopesquisa-

formação, proposta por Roberto Macedo, autor que tem contribuído significativamente para o 

pensamento educacional comprometido com práticas formativas sensíveis, críticas e enraizadas 

na experiência.  

Em sua obra ‘’Compreender/mediar a formação: o fundante da educação’’ (2010), 

Roberto Macedo propõe que a pesquisa se realize como encontro, como travessia 

compartilhada, como experiência que transforma quem investiga e quem é investigado. Para 

ele, a formação não se faz por transmissão de saberes fixos, mas por mediações vivas que 

possibilitam a criação de sentidos — mediações que, como escreve, devem funcionar como 

dispositivos abertos, capazes de agenciar processos, criar brechas, costurar compreensões 

(Macedo, 2010, p. 109). 

Nesse horizonte, o cinema negro feminino emerge como um potente dispositivo de 

formação — não no sentido técnico, disciplinador ou instrumental, mas como um campo 

sensível de transgressão e de reencantamento do mundo. Um espaço onde a formação se torna 

vivência compartilhada, experiência atravessada por subjetividades, atravessamentos e afetos. 

Como o autor, o dispositivo de formação não pode significar imobilismo ou aplicação técnica: 

ele deve se constituir como método aberto, como política de sentido, sempre disposto ao 

inacabado, ao porvir, ao imprevisível (Macedo, 2010, p. 111). 

É por isso que os filmes de Adélia Sampaio, Viviane Ferreira e Edileuza Penha de 

Souza são aqui tratados como caminhos — ou, retomando Adilbênia Machado (2017), como 

Odus, que indicam destinos, mas também anunciam reinícios. Cada imagem, cada plano, cada 



54 

 

 

 ‘  

 

corpo em cena guarda em si a força de uma pedagogia ancestral, enraizada no axé, na oralidade 

e na memória coletiva. Os Odus, na sistematização da autora, funcionam como metodologia de 

escuta sensível (Machado, 2017), convocando a pessoa educadora a estar presente de corpo 

inteiro — em comunhão com o tempo, com o espaço e com as presenças que nos antecedem. 

Dessa forma, compreender o cinema negro feminino como dispositivo de formação 

antirracista é reconhecer que sua potência reside não no que mostra, mas no modo como nos 

atravessa, nos forma e nos chama a escutar e criar por outras vias. O que está em jogo aqui é o 

que Roberto Macedo chama de linhas de força, que atravessam os processos formativos e 

“produzem subjetividades”, abrindo frestas de reexistência, nos currículos e nas telas (Macedo, 

2010, p. 110). 

É por isso que esta pesquisa se ancora na Cartografia das Vivências como um método 

aberto (Macedo, 2010, p. 111), que não parte de verdades fixas, mas de encontros — entre 

vozes, imagens, memórias e territórios. Ao mobilizar o cinema negro como linguagem 

pedagógica, escolhemos não só um objeto de análise, mas um caminho formativo em si. Como 

um Odu, esse caminho é fértil, espiralar, e nos permite retomar o antigo, costurando-o com o 

agora, como nos ensina Wanderson Flor (2020). 

Assim, resistir ao epistemicídio é também um gesto de criação: de dar forma ao que 

parecia disperso, de escutar o que foi silenciado, de transformar o que foi arrancado em raiz, 

memória e reexistência. 

 

2.5 Dos bastidores à tela: presença negra invisibilizada no audiovisual brasileiro 

 

Uma vez que toda construção epistemológica é costurada a partir de passos anteriores, 

pedaços de conhecimentos que se transformam em significados mais abrangentes, conhecer 

possibilidades outras de análise e olhares sensíveis para o diferente é primordial para viabilizar 

as ressignificações que buscamos. Nesse caminho, não cremos em acidentes ou coincidências 

nesse trajeto de reescrita do que é tido como saber instituído pela régua colonial. Assim, na 

contramão desse sentido, entendemos que as confluências são o que nos enriquece 

coletivamente. No livro ‘’A terra dá, a terra quer’’ (2023), o filósofo, professor, poeta e líder 

quilombola Nêgo Bispo abre nossos olhos ao dizer que: 

 
Não tenho dúvida de que a confluência é a energia que está nos movendo para 

o compartilhamento, para o reconhecimento, para o respeito. Um rio não deixa 

de ser um rio porque conflui com outro rio, ao contrário, ele passa a ser ele 



55 

 

 

 ‘  

 

mesmo e outros rios, ele se fortalece. Quando a gente confluencia, a gente não 

deixa de ser a gente, a gente passa a ser a gente e outra gente – a gente rende 

(p. 15). 

 

Assim, quando pensamos na relação entre cinema negro brasileiro, educação 

antirracista e antissexista propomos confluenciar saberes, direitos e pertencimentos do povo 

negro o tempo inteiro, promovendo mudanças a partir da diversidade, desses corpos resistentes 

e re-existentes. No que se refere à cinematografia negra, o sociólogo e professor Noel Santos 

Carvalho (2005), organizador da coletânea Cinema negro brasileiro (2022), demonstra como o 

povo negro esteve historicamente exposto a um papel de subalternidade, não atingindo 

protagonismo e tampouco uma participação significativa na produção cinematográfica. 

Além disso, ele pontua que, na época do cinema mudo, final do século XIX e começo 

do século XX, pessoas negras só apareciam nas filmagens como figurantes acidentais. A partir 

do desenvolvimento da técnica de decupagem — isto é, a divisão de uma cena em planos — o 

cinema se embranqueceu ainda mais. Agora era tecnicamente possível introduzir cortes e, 

assim, eliminar imagens indesejadas de negros, pobres, indígenas, entre outros, nos processos 

de montagem (Carvalho, 2005). Essa perspectiva permitiu que o ideal de embranquecimento da 

população fosse transposto para as telas. 

Em torno da década de 1950, o gênero da chanchada introduziu a representação do 

negro, mas na forma de uma caricatura hiperbólica e estereotipada (Carvalho, 2005), atuando 

na manutenção de preconceitos relacionados à estética e à subjetividade de pessoas negras. Com 

efeito, a sociedade brasileira, formada por uma lógica patriarcal e capitalista, estabeleceu como 

universal um padrão de exclusão e racismo. Essas artimanhas discriminatórias foram 

amplamente repercutidas na produção audiovisual das últimas décadas. 

Como aponta Celso Prudente12 (2000), o cinema negro é uma “escola da imagem”, 

onde se “ensina a ver, lembrar e sonhar de outro jeito”. Ele defende que o cinema feito por 

realizadores negros é um território de enunciação ancestral e insurgente, onde o fazer fílmico 

se confunde com o ato de ensinar, de curar e de libertar. 

Nesse sentido, toda e qualquer tentativa de subverter a lógica racial hegemônica — 

especialmente quando brota do campo da educação — é frequentemente sufocada antes mesmo 

 
12

 Celso Prudente é professor, escritor e pesquisador das culturas afro-brasileiras, com atuação marcante nas áreas 

de educação, cinema e estética da diáspora. Curador da Mostra Internacional do Cinema Negro, Prudente tem 

contribuído intensamente para o fortalecimento de uma pedagogia da imagem centrada na ancestralidade, na crítica 

ao racismo e na valorização das narrativas negras. Sua obra costura saberes acadêmicos, artísticos e populares com 

afeto, rigor e compromisso ético. 



56 

 

 

 ‘  

 

de florescer. Esse sufocamento opera uma das sequelas mais cruéis da colonialidade: o 

epistemicídio. Quando essa insurgência parte de mulheres negras, o silenciamento se 

intensifica, revelando as entranhas de um sistema forjado no entrelaçamento perverso entre 

racismo e sexismo. É a tentativa constante de calar vozes que ousam contar o mundo a partir de 

outras centralidades. 

Expandindo esse olhar para os corredores escolares, percebemos como a estrutura da 

educação formal ainda reforça o pacto narcísico da branquitude — pacto que, como denuncia 

Cida Bento (2022), se sustenta na autopreservação de privilégios construídos à custa da negação 

do outro. Para que essa ordem simbólica se mantenha intacta, é preciso que as subjetividades 

negras sigam nas margens, invisibilizadas nos currículos, nas imagens, nas narrativas e nas 

formas de ensinar e aprender. O que se silencia, no entanto, não desaparece — apenas pulsa em 

outros cantos, esperando a fresta. 

No campo audiovisual, esse silenciamento se materializa no desprezo recorrente ao 

cinema nacional e na consagração automática de produções eurocentradas como sinônimo de 

excelência. Diante disso, olhar para o cinema negro é exercício de resistência e de reinvenção. 

É revisitar trajetórias-mãe como as de Zózimo Bulbul, Joel Zito Araújo e Jeferson De — 

cineastas que abriram brechas nas estruturas e inscreveram a negritude como linguagem, 

presença e denúncia. É também reconhecer a potência dos coletivos, movimentos e plataformas 

que tensionam o imaginário dominante, como o FICINE — Fórum Itinerante de Cinema Negro, 

idealizado por Janaína Oliveira, que costura redes de afeto e crítica entre Brasil, África e 

diáspora. 

O FICINE não é apenas um fórum — é um quilombo imagético. Um lugar de 

circulação, formação e escuta, onde pesquisadoras como Janaína Damasceno Gomes, Kênia 

Freitas e Tatiana Costa Carvalho tecem curadorias e reflexões que reencantam a crítica, 

expandem as possibilidades narrativas e reposicionam o cinema negro como um campo 

epistêmico vivo. Ao seu lado, destaca-se a criação da APAN (Associação de Profissionais do 

Audiovisual Negro), fundada em 2016 por realizadores como Viviane Ferreira. A APAN 

fortalece a cadeia produtiva negra com ações como o Festival Internacional do Audiovisual 

Negro do Brasil (FIANB), a plataforma Todes Play, o APAN EAD e o FAPAN — iniciativas 

que operam com base na representatividade, na incidência política e na luta por ações 

afirmativas. 



57 

 

 

 ‘  

 

A partir desses contextos, o cinema negro ressurge e se fortalece como um campo 

formativo e político, onde a imagem se alia à luta e à memória. Atrizes e atores como Ruth de 

Souza, Léa Garcia, Zezé Motta, Milton Gonçalves, Tony Tornado, Taís Araújo, Chica Xavier 

e Lázaro Ramos ajudaram a construir um repertório potente de presenças negras nas telas. Ao 

lado deles, cineastas como Adélia Sampaio, Joel Zito Araújo, Jeferson De, Viviane Ferreira, 

Edileuza Penha de Souza, Yasmin Thayná, entre outros, costuram linguagem, saber e 

resistência — fazendo do cinema um espaço de afirmação e reexistência. 

Tomando esse viés, pensar em cinema negro, em um primeiro momento, exige que 

retomemos a trajetória de três cineastas, os quais possuem suas histórias como fundantes para 

momentos importantes do cinema negro brasileiro, sendo eles:  Zózimo Bulbul, Joel Zito 

Araújo e Jeferson De13. Durante esta investigação, tivemos a oportunidade de conhecer o Fórum 

Itinerante de Cinema Negro (FICINE)14, uma plataforma virtual dedicada à curadoria, 

sistematização e promoção de produções audiovisuais, artísticas e acadêmicas relacionadas ao 

cinema negro.  

Essas iniciativas, como o FICINE e a APAN, não apenas ocupam espaços de poder, 

mas inauguram novas formas de ver, pensar e produzir audiovisualidades a partir da experiência 

negra. São movimentos que reconhecem as heranças e, ao mesmo tempo, pavimentam o 

caminho para o que ainda está por vir. Dentro dessa genealogia, há nomes que funcionam como 

marcos fundantes — e entre eles, Zózimo Bulbul resplandece como um dos mais potentes. 

O quadro a seguir sistematiza sua produção cinematográfica e serve como um mapa 

afetivo e político de suas contribuições para o cinema negro no Brasil. 

 

Quadro 05 - Produções selecionadas de Zózimo Bulbul (1973 - 2011) 

Título da obra Ano Natureza da obra Comentário 

Fespaco 2011 Documentário Registro da presença africana no 

cinema mundial. 

República Tiradentes 2004 Média-metragem/documentário Retrato político e cultural de 

personagens históricos. 

 
13

 Jeferson Rodrigues de Rezende (Taubaté, São Paulo, 1968). Diretor, roteirista. Sua obra apresenta reflexões 

sobre a presença do racismo na sociedade brasileira e se estabelece como “cinema negro”, na definição do próprio 

cineasta, por ser produzida por um diretor negro e ter protagonistas negros e temática relacionada às culturas 

negras. Disponível em < https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa362882/jeferson-de> Acesso em 

18/07/2024. 
14

 A partir deste momento, utilizaremos a sigla FICINE, ao mencioná-lo. Ao longo deste trabalho, aprofundaremos 

aspectos importantes sobre esta plataforma, enquanto propulsora e incentivadora de práticas antirracistas e 

antissexistas em interface com o cinema negro. 

https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa362882/jeferson-de


58 

 

 

 ‘  

 

Pequena África 2002 Curta-metragem/documentário Documenta o território negro na 

zona portuária do Rio. 

Samba no Trem 1999 Curta-metragem/documentário Exploração das manifestações 

culturais negras. 

Abolição 1988 Longa-metragem/documentário Reflexão crítica sobre o centenário 

da abolição. 

Dia de Alforria 1981 Curta-metragem/documentário Denúncia poética do racismo no 

Brasil pós-abolição. 

Alma no Olho 1973 Curta-metragem Obra fundacional do cinema negro 

brasileiro. 

Fonte: Centro Afrocarioca de Cinema Zózimo Bulbul15 (2023), referência no cenário audiovisual brasileiro 

 

A filmografia de Zózimo Bulbul, como vimos, nos oferece muito mais do que obras 

cinematográficas: ela nos apresenta um projeto político-pedagógico de reexistência por meio 

da imagem. Cada curta, média ou longa-metragem que assinou foi também uma convocação — 

um gesto de afeto e denúncia — para que o povo negro se visse com dignidade nas telas: não 

mais como objeto da lente alheia, mas como sujeito pleno de sua própria história, memória e 

criação. 

Na contramão da invisibilização que por décadas marcou o cinema nacional, Zózimo 

irrompeu como farol e flecha, abrindo caminhos onde antes só havia silenciamento. Já há mais 

de meio século, vêm emergindo movimentos e iniciativas voltadas à valorização das 

audiovisualidades negras no Brasil — e não é exagero afirmar que ele foi um dos baluartes mais 

centrais desse processo. Atuou como articulador de redes, mentor de outras trajetórias e 

mobilizador incansável de narrativas negras nas telas e nos bastidores. 

Com o tempo, tornou-se evidente que não bastava povoar o elenco com rostos negros 

— era preciso alterar a lógica da criação. Era preciso que pessoas negras também ocupassem 

os bastidores: direção, roteiro, produção, curadoria, crítica. Era preciso inverter o foco, deslocar 

o eixo, construir narrativas a partir de dentro, com lentes afrorreferenciadas e escutas sensíveis 

às urgências do povo negro. Zózimo compreendeu isso com nitidez e fez dessa compreensão 

um legado: fundou, aos 70 anos, o Centro Afrocarioca de Cinema Zózimo Bulbul, no Rio de 

Janeiro — espaço que ele mesmo nomeava, com firmeza e ternura, de “quilombo de cinema”. 

Como destaca o próprio site da instituição: 

 

O Centro Afrocarioca de Cinema tem por finalidade a promoção da cultura 

afro-brasileira e de seus artistas, além de elaborar projetos e ações que visem 

 
15

 Disponível em <http://afrocariocadecinema.org.br/zozimo-bulbul/ > Acesso em 18/12/2023. Uso para fins 

exclusivamente didáticos. 

http://afrocariocadecinema.org.br/zozimo-bulbul/


59 

 

 

 ‘  

 

à realização permanente de atividades culturais. Seu foco é a valorização da 

produção cinematográfica brasileira, africana e caribenha como um ato social 

de transmissão de sabedoria, formação técnica e artística, profissionalização e 

a inclusão no mercado de trabalho” (Centro Afrocarioca de Cinema Zózimo 

Bulbul, 2023). 

 

O FICINE e o Centro Afrocarioca Zózimo Bulbul, nesse sentido, tornaram-se não 

apenas espaços de circulação de filmes, mas verdadeiros territórios de formação política e 

estética, onde pulsa a vida das imagens negras. A partir do acervo, da curadoria e das conexões 

proporcionadas por essas instituições, foi possível construir os quadros sinópticos desta 

investigação — como forma de organizar e dar visibilidade à potência das trajetórias que, há 

décadas, resistem, reexistem e criam no cinema brasileiro. 

É nesse mesmo movimento de ruptura e afirmação que se insere a obra de Joel Zito 

Araújo, que também tensiona as estruturas cristalizadas da indústria audiovisual brasileira. Suas 

produções — como A Negação do Brasil (2000) e Filhas do Vento (2004) — marcam pontos 

de virada ao colocarem pessoas negras não apenas no centro da narrativa, mas também no centro 

da enunciação. Com atuações marcantes de João Acaiabe, Ruth de Souza, Milton Gonçalves, 

Léa Garcia, Rocco Pitanga, Thalma de Freitas e Taís Araújo, Joel Zito inaugura, em sua 

filmografia, uma nova era de presença e protagonismo negro nas telas. A seguir, apresentamos 

uma seleção de suas obras como forma de aprofundar essa análise. 

 

Quadro 05 - Produções selecionadas de Joel Zito Araujo (1989 - 2022) 

Título da obra Ano Natureza da obra Comentário 

PCC: Poder Secreto 2022 Minissérie/documentário 
Análise do crime organizado e suas 

implicações sociais. 

O pai da Rita 2022 Longa-metragem 
Comédia romântica com narrativa 

centrada em músicos negros. 

Meu Amigo Fela 2019 Longa-metragem/documentário 
Retrato íntimo de Fela Kuti a partir 

da perspectiva de seu amigo. 

Raça 2013 Longa-metragem/documentário 
Documentário sobre racismo 

estrutural no Brasil. 

Cinderelas, Lobos e 

Príncipes Encantados 
2009 Média-metragem/documentário 

Exploração da exploração sexual e 

do turismo sexual. 

Filhas do Vento 2004 Longa-metragem/documentário 
Drama familiar com protagonismo 

feminino e negro. 

Vista minha Pele 2003 Curta-metragem 
Experiência inversa do racismo, 

com atores brancos como minoria. 

A Negação do Brasil 2000 Média-metragem/documentário 
História da negritude na televisão 

brasileira. 

O Efêmero Estado União 

de Jeová 
1999 Média-metragem 

Curta político-poético 

experimental. 



60 

 

 

 ‘  

 

A Exceção e a Regra 1997 Média-metragem/documentário 
Adaptação crítica de peça de 

Brecht. 

Ondas Brancas nas Pupilas 

Negras 
1995 Média-metragem/documentário 

Análise estética da imagem negra 

na mídia. 

Eu, Mulher Negra 1994 Média-metragem/documentário 
Depoimentos de mulheres negras 

sobre identidade. 

Retrato em Preto e Branco 1993 Média-metragem/documentário 
Retrato de figuras negras nos meios 

culturais. 

Almerinda, Uma Mulher 

de Trinta 
1991 Média-metragem/documentário 

Narrativa cotidiana da mulher negra 

urbana. 

São Paulo abraça Mandela 1991 Média-metragem/documentário 
Registro da visita histórica de 

Mandela ao Brasil. 

Alma Negra da Cidade 1990 Média-metragem/documentário 
Poética urbana sobre negritude nas 

cidades. 

Memórias de Classe 1989 Média-metragem/documentário 
Reflexões sobre educação e 

memória. 

Fonte: Plataforma Filme B16 (2023), referência no mercado de Cinema no Brasil 

 

Na esteira das contribuições contundentes de Joel Zito Araújo, outros cineastas negros 

também se organizavam em torno de novas estratégias para desestabilizar o cinema nacional, 

revisitando vivências e urgências que historicamente foram silenciadas pela lógica excludente 

da indústria audiovisual brasileira. Era preciso criar, sim — mas criar a partir da própria pele, 

da própria memória, do próprio chão. Foi nesse contexto que emergiu a figura de Jeferson De, 

cineasta que passa a ocupar um lugar central no cenário contemporâneo ao articular uma 

proposta estética e política radical: o Dogma Feijoada. 

Lançado como um manifesto em 2000, o Dogma Feijoada se apresenta como a gênese 

do Cinema Negro Brasileiro contemporâneo, estabelecendo princípios claros para romper com 

os padrões embranquecidos que imperavam nas narrativas nacionais. Sobre isso, Noel Carvalho 

(2005) evidencia que o documento traz sete exigências fundamentais para uma produção ser 

reconhecida como parte desse movimento, sendo elas: 

 

1. O filme tem de ser dirigido por realizador negro brasileiro. 

2. O protagonista deve ser negro. 

3. A temática do filme tem de estar relacionada com a cultura negra brasileira. 

4. O filme deve ter um cronograma exequível. Filmes-urgentes. 

 
16

 Disponível em <https://www.filmeb.com.br/quem-e-quem/diretor-documentarista/joel-zito-araujo > Acesso em 

18/12/2023. Uso para fins exclusivamente didáticos. 

https://www.filmeb.com.br/quem-e-quem/diretor-documentarista/joel-zito-araujo


61 

 

 

 ‘  

 

5. Personagens estereotipados — negros ou não — estão proibidos. 

6. O roteiro deve privilegiar o negro comum brasileiro. 

7. Super-heróis ou bandidos devem ser evitados  

 

Ao contrário do que se via até então, essa nova proposta coloca o negro no centro da 

criação e da representatividade, não mais como exceção ou ilustração, mas como sujeito pleno 

da narrativa audiovisual. O Dogma Feijoada foi mais do que uma ruptura estética — foi uma 

convocação ética. A partir dessa base, o cinema negro ganha corpo, direção e discurso próprios. 

Como bem pontua Noel Carvalho (2005), os filmes alinhados a esse movimento passaram a 

privilegiar as lutas cotidianas do negro brasileiro, denunciar o racismo estrutural, valorizar as 

múltiplas identidades e culturas afro-brasileiras, explorar performances racializadas como 

dispositivos narrativos e — talvez o mais revolucionário — humanizar a imagem negra na tela. 

Com esse horizonte como bússola, Jeferson De tece uma filmografia que não apenas 

projeta imagens, mas inscreve presenças. Sua obra carrega o compromisso ético e estético de 

devolver ao povo negro o direito de narrar-se com inteireza — com raiva e ternura, com dor e 

beleza, com humanidade e contradição. Em seus filmes, a câmera não observa de longe: ela 

caminha junto, respira junto, denuncia junto. 

Mais do que contar histórias, Jeferson inaugura caminhos. Seu cinema é feito de 

enfrentamento e sonho, de crítica social e reinvenção poética. É um gesto insistente de quem 

sabe que visibilidade, por si só, não basta — é preciso disputar sentidos, romper estigmas e 

provocar deslocamentos. E assim ele faz: colocando pessoas negras no centro da narrativa, não 

como exceção, mas como regra, não como metáfora, mas como sujeitos complexos, plurais e 

inteiros. 

A seguir, apresentamos uma seleção de suas obras — cada uma delas, uma faísca na 

escuridão, compondo o mosaico de uma insurgência audiovisual que transforma o cinema 

nacional e amplia os horizontes do que pode ser contado, vivido e sonhado por nós. 

 

Quadro 06 - Produções selecionadas de Jeferson De (1989 - 2022) 

Título da obra Ano Natureza da obra Comentário 

A Revolta dos Malês 2023 Longa-metragem 
Narrativa histórica de resistência negra islâmica no 

Brasil. 

Doutor Gama 2021 Longa-metragem Cinebiografia do abolicionista Luiz Gama. 



62 

 

 

 ‘  

 

M8 – Quando a Morte 

Socorre a Vida 
2019 Longa-metragem 

Drama universitário que debate racismo na 

formação médica. 

Correndo Atrás 2016 Longa-metragem 
Comédia com crítica social protagonizada por um 

agente de futebol. 

Amuleto 2015 Longa-metragem Trama simbólica sobre cura e ancestralidade. 

Bróder 2010 Longa-metragem Drama sobre amizade e lealdade na periferia de SP. 

Narciso Rap 2004 Curta-metragem Reflexão sobre masculinidade e cultura hip hop. 

Carolina 2003 
Curta-metragem/ 

documentário 
Documentário sobre Carolina Maria de Jesus. 

Distraída para Morte 2001 Curta-metragem Poema visual sobre morte e memória. 

Gênesis 22 1999 Curta-metragem Leitura bíblica crítica com linguagem experimental. 

Fonte: Plataforma Filme B17 (2023), referência no mercado de Cinema no Brasil 

 

Diante disso, compreende-se que o cinema negro pode, em grande medida, funcionar 

como um veículo político-pedagógico de valorização da diversidade, de reconstrução de 

imaginários e de afirmação de existências historicamente marginalizadas. Suas lentes nos 

devolvem outras formas de ver, de sentir e de pertencer. Ao iluminar vivências e corpos 

apagados pelas estruturas coloniais da cultura e da comunicação, o cinema negro atua como 

força contra o epistemicídio, promovendo a reescrita de mundos e a reeducação dos olhares. 

Com o desejo de evidenciar essa potência histórica e pedagógica, apresentamos a 

seguir um quadro cronológico com marcos significativos da trajetória do cinema negro 

brasileiro. A seleção contempla obras, movimentos e iniciativas que ajudaram a desenhar uma 

estética e uma ética próprias, centradas na experiência negra e em suas múltiplas formas de 

resistência e criação. Trata-se de uma costura cuidadosa, onde cada filme, mostra ou manifesto 

representa um ponto, um fio que tensiona, rompe e refaz os tecidos do imaginário nacional.  

Essa cartografia fílmica nos permite compreender que, embora historicamente 

silenciados, cineastas negros e negras produzem com vigor e profundidade há décadas — e que 

seus gestos audiovisuais constituem ferramentas fundamentais para a construção de uma 

educação antirracista e emancipadora. 

 

 

 

 
17

 Disponível em <https://www.filmeb.com.br/quem-e-quem/diretor-roteirista-roteirista/jeferson-de > Acesso em 

18/12/2023. Uso para fins exclusivamente didáticos. 

https://www.filmeb.com.br/quem-e-quem/diretor-roteirista-roteirista/jeferson-de


63 

 

 

 ‘  

 

Quadro 07 - Linha do tempo: marcos históricos do cinema negro brasileiro (1973 - 2025) 

Ano Título da obra / Marco Pessoa realizadora Comentário 

1973 Alma no Olho Zózimo Bulbul 
Obra fundadora do cinema negro experimental, 

poética e política. 

1974 Rainha Diaba 
Antônio Carlos da 

Fontoura 

Narrativa ousada com personagem negro e queer 

em papel central. 

1984 Amor Maldito Adélia Sampaio 
Primeiro longa-metragem dirigido por uma mulher 

negra no Brasil. Aborda racismo e lesbofobia. 

1988 Abolição Zózimo Bulbul 
Documentário crítico sobre o centenário da 

abolição da escravidão. 

2000 A Negação do Brasil Joel Zito Araújo 
Discussão sobre representação do negro nas 

telenovelas brasileiras. 

2000 Manifesto Dogma Feijoada Jeferson De 

Marco do Cinema Negro Brasileiro 

contemporâneo; propõe diretrizes 

afrorreferenciadas. 

2002 Cidade de Deus 
Fernando Meirelles e 

Kátia Lund 

Marco cinematográfico com elenco negro 

periférico; alvo de críticas por reforçar 

estereótipos. 

2003 Madame Satã Karim Aïnouz 
Cinebiografia de João Francisco dos Santos, ícone 

da resistência negra e queer. 

2003 Carolina Jeferson De 
Curta sobre Carolina Maria de Jesus, referência 

literária e política. 

2004 Filhas do Vento Joel Zito Araújo 
Primeiro longa com elenco majoritariamente negro 

veterano. 

2006 Cidade dos Homens Paulo Morelli 
Continuação da série de TV com protagonistas 

negros em favelas cariocas. 

2007 Ó Paí, Ó Monique Gardenberg 
Celebração da cultura baiana com elenco negro e 

trilha musical marcante. 

2010 Bróder Jeferson De 
Filme premiado com foco em masculinidade e 

amizade entre jovens da periferia. 

2014 O Dia de Jerusa (curta) Viviane Ferreira 
Narrativa sobre ancestralidade e afeto entre 

mulheres negras. 

2016 Fundação da APAN 
Coletivo (inclui 

Viviane Ferreira) 

Organização voltada à formação e visibilidade de 

profissionais negros no audiovisual. 

2016 

1ª Mostra Adélia Sampaio – 

“Quando as Mulheres 

Fazem Cinema” 

Curadoria de 

Edileuza Penha de 

Souza 

Marco curatorial com foco em cineastas negras. 

2017 Bixa Travesty 
Kiko Goifman e 

Claudia Priscilla 

Documentário sobre Linn da Quebrada, artista 

trans e negra. 

2019 
M8 – Quando a Morte 

Socorre a Vida 
Jeferson De 

Crítica ao racismo estrutural nas universidades e na 

medicina. 

2019 Filhas de Lavadeiras 
Edileuza Penha de 

Souza 

Histórias de mulheres negras que estudaram graças 

ao trabalho de suas mães. 

2019 
Rolê – A História dos 

Rolezinhos 
Vladimir Seixas 

Documentário sobre juventude periférica e 

ocupações urbanas. 

2020 Um Dia com Jerusa Viviane Ferreira Longa sobre memória, afeto e mulheres negras. 

2021 Doutor Gama Jeferson De Cinebiografia do jurista abolicionista Luiz Gama. 



64 

 

 

 ‘  

 

2021 Cabeça de Nêgo Déo Cardoso 
Drama estudantil sobre negritude, resistência e 

política. 

2022 Medida Provisória Lázaro Ramos 
Distopia sobre racismo institucional e expulsão de 

negros do Brasil. 

2022 
Alcione – O Samba é Primo 

do Jazz 
Angela Zoé 

Documentário sobre a trajetória e influência de 

Alcione. 

2022 Cidade Pássaro Matias Mariani 
Drama sensível sobre imigração africana e 

identidade. 

2022 Até o Fim 
Glenda Nicácio e 

Ary Rosa 

Drama psicológico sobre luto e resistência com 

elenco negro. 

2023 A Chamada 
Edileuza Penha de 

Souza 

Curta sobre mulheridades negras e religiosidade 

afro-brasileira. 

2025 
Quarto de Despejo: Diário 

de uma Favelada (previsto) 
Jeferson De Adaptação da obra de Carolina Maria de Jesus. 

Fonte: Fonte: Bulbul (1973–2011); Araújo (1989–2022); Jeferson De (1989–2022);  

FICINE (2024); Centro Afrocarioca de Cinema Zózimo Bulbul (2023) 

 

Nesse percurso, fica visível que o Dogma Feijoada cumpriu um papel decisivo ao 

sistematizar diretrizes para a produção de um cinema negro insurgente, enraizado nas 

experiências reais da população negra brasileira. Seu manifesto foi, sem dúvida, um marco que 

reverberou nos modos de se pensar, produzir e distribuir imagens negras. Contudo, é preciso 

reconhecer também suas lacunas. 

Apesar de sua potência como ferramenta de denúncia e de visibilidade, o Dogma 

Feijoada não deu conta de enfrentar com a mesma força as desigualdades de gênero presentes 

dentro do próprio movimento negro audiovisual. As vozes-mulheres — negras, indígenas, 

periféricas — continuaram sendo frequentemente alocadas à margem, mesmo quando a pauta 

era justamente romper com a lógica da marginalização. Se os corpos negros passaram a ser 

vistos com mais centralidade, ainda assim, foram majoritariamente corpos masculinos. A 

mulher negra, com suas histórias, sensibilidades e estéticas próprias, permaneceu sub-

representada, quando não silenciada. 

É nesse tensionamento que se abre o caminho para o capítulo seguinte. Precisamos 

agora deslocar o foco, olhar para as frestas, escutar os silêncios e dar lugar às potências que, 

embora abafadas, sempre estiveram presentes. Vamos adentrar as trilhas abertas pelas vozes-

mulheres no cinema negro, entendendo como suas presenças, ainda que forjadas à margem, 

reinventam narrativas, desestabilizam centros e costuram outras formas de se fazer ver e de 

fazer viver. Se até aqui refletimos sobre o espaço, agora é tempo de falar sobre a voz — sua 

presença, sua ausência e, sobretudo, sua reconquista. 

  



65 

 

 

 ‘  

 

3 VOZES-MULHERES EM CENA: RESSONÂNCIAS INSURGENTES 

 

Ao trilhar os caminhos do cinema negro feminino como horizonte pedagógico e 

estético, lançamos mão de uma tríade que atravessa e fundamenta esta pesquisa: pertencimento, 

memória e ancestralidade. Essas não são somente categorias analíticas, mas filtros de leitura de 

mundo, lentes afetivas e epistêmicas que nos permitem ver, escutar e sentir o que se costura nas 

imagens e nas trajetórias de mulheres negras que narram a si mesmas. 

O pertencimento, aqui, é compreendido como elo entre corpo, território e saber. Como 

afirma Sueli Carneiro (2003), “a identidade negra não é somente uma construção cultural, mas 

também um ato de resistência política”. Pertencer, portanto, é afirmar lugar, nome e voz num 

contexto que historicamente negou esses direitos. 

A memória, por sua vez, é tratada como uma ferramenta de reexistência. Inspirando-

se em bell hooks (2013), compreendemos que “lembrar é um ato de resistência”. E, no caso das 

mulheres negras, lembrar também é restaurar laços rompidos pela violência da colonialidade, 

reconstruindo narrativas a partir das margens. 

A ancestralidade, por fim, não é uma noção estática. Eduardo Oliveira (2005) a 

compreende como “o signo da resistência afrodescendente”, atravessando corpo, mito e 

existência. Já Adilbênia Machado (2020) afirma que “a ancestralidade não é passado, mas o 

movimento vital que nos conecta ao que não se perdeu”. Aqui, ancestralidade é fluxo, 

encruzilhada e, também, gesto de futuro. Sua força reside na pluralidade de sentidos, e é 

exatamente essa riqueza que permite que ela seja tão central nesta travessia. 

Essas três dimensões nos guiam para pensar o cinema negro como campo de disputa 

simbólica e pedagógica. Ainda que Dogma Feijoada tenha sido um marco incontornável da luta 

por visibilidade negra no audiovisual brasileiro, o aspecto de gênero foi secundarizado. As 

autorias femininas negras — diretoras, roteiristas, produtoras — seguiram à margem, 

reforçando um apagamento persistente: o silenciamento de vozes-mulheres dentro e fora das 

telas. 

Nesse contexto, o enfrentamento ao racismo e ao sexismo direciona nossos olhares 

para a destituição das colonialidades que se perpetuam no imaginário coletivo e, em especial, 

nas bases da educação formal. Como afirma Catherine Walsh (2015), a colonialidade se 

mantém operando mesmo após o fim do colonialismo jurídico, enraizada nas práticas, nos 

currículos e nos modos de pensar e ensinar. 



66 

 

 

 ‘  

 

A esse respeito, é importante destacar que o conceito de decolonialidade surge na 

América Latina, em articulação com o Grupo Modernidade/Colonialidade, do qual fazem parte 

autores como Aníbal Quijano, Walter Mignolo, Catherine Walsh e Ramón Grosfoguel. Esse 

coletivo propõe o que chamam de “giro decolonial”, um deslocamento epistêmico que 

questiona a modernidade ocidental e afirma a centralidade das experiências, saberes e corpos 

racializados na produção de conhecimento. Como formulado por Quijano (2000), mesmo após 

a independência dos países colonizados, as estruturas de dominação continuam atuando por 

meio da colonialidade do poder, do saber e do ser — categorias que denunciam como o racismo, 

o patriarcado e o eurocentrismo se entrelaçam para manter regimes de exclusão. 

Ainda que o combate ao racismo seja uma luta coletiva, é preciso reconhecer que, 

dentro dessa luta, o machismo também opera como ferramenta de dominação colonial. Isso nos 

coloca diante de uma realidade ainda mais grave: as mulheres negras cineastas são 

frequentemente excluídas tanto pela raça quanto pelo gênero — dentro da própria narrativa da 

luta antirracista no audiovisual. 

 

3.1 Imagens de dentro: cineastas negras abrindo caminhos 

 

Diante disso, torna-se urgente ampliar os campos de trabalho com o cinema negro e 

suas autorias femininas. Ressignificar experiências cinematográficas implica ampliar 

referências de produção e protagonismo negro, mas também repensar as práticas educativas que 

ainda operam sob lógicas coloniais, racistas e patriarcais. O enfrentamento da colonialidade do 

pensamento (Quijano, 2000) é fundamental tanto para as narrativas nas telas quanto para os 

processos formativos nas escolas e universidades. 

Neste caminho, escolhemos colocar em cena três vozes-mulheres fundamentais para 

pensar, sentir e construir o cinema negro feminino como gesto político, estético e pedagógico: 

Adélia Sampaio, Viviane Ferreira e Edileuza Penha de Souza. Suas trajetórias são aqui 

compreendidas não apenas como casos exemplares, mas como fundamentos que enraízam esta 

pesquisa, e nos convocam a pensar outras possibilidades de educação pela imagem. Nas 

subseções seguintes, você conhecerá essas três mulheres negras que, com suas histórias, 

imagens e insurgências, costuram possibilidades outras de narrar o mundo e formar novas 

gerações com afeto, coragem e pertencimento. 



67 

 

 

 ‘  

 

Essas imagens de dentro não são íntimas no sentido de confinadas ao privado. São 

imagens que brotam do corpo, do território, da experiência e da escuta sensível, convertendo a 

interioridade negra em potência coletiva. São imagens que falam com a câmera, mas também 

com o chão, com o passado e com os que ainda virão. Ao colocarem-se em cena, essas cineastas 

não apenas ocupam um espaço: transformam a própria lógica do ver e do contar. 

Começamos essa travessia com aquela que, mesmo durante décadas silenciada, jamais 

deixou de existir: Adélia Sampaio, mulher negra que, com ousadia e persistência, escreveu seu 

nome na história do cinema brasileiro — mesmo quando tentaram riscá-lo. 

 

3.2.1 Adélia Sampaio: mãe do cinema negro brasileiro  

 

Adélia Sampaio é um marco vivo da história do cinema nacional. Sua trajetória não se 

resume às obras que produziu, mas também às lutas que enfrentou para existir como autora em 

um campo que, por décadas, a quis apenas nos bastidores ou fora do enquadramento.  

 

Figura 04 - Adélia Sampaio, a mãe do Cinema Negro brasileiro18 

 

Reprodução fotográfica: Ricardo Borges/FolhaExpress 

 

 
18

Disponível em<https://midianinja.org/conheca-adelia-sampaio-a-primeira-mulher-negra-a-dirigir-um-longa-

metragem-no-brasil/> Acesso em 28/06/2024.  

https://midianinja.org/conheca-adelia-sampaio-a-primeira-mulher-negra-a-dirigir-um-longa-metragem-no-brasil/
https://midianinja.org/conheca-adelia-sampaio-a-primeira-mulher-negra-a-dirigir-um-longa-metragem-no-brasil/


68 

 

 

 ‘  

 

Segundo a Enciclopédia Itaú Cultural, Adélia Pereira Sampaio nasceu em Belo 

Horizonte, Minas Gerais, em 1944. Teve seu primeiro contato com o cinema aos 13 anos e 

carregava consigo, desde então, o desejo de ver um filme seu nas telonas. Em 1968, já no Rio 

de Janeiro, começou a trabalhar na produtora Difilm, espaço por onde circularam nomes 

importantes do Cinema Novo. Lá, atuou em diversas funções, como maquiadora, montadora, 

produtora e operadora de câmera — experiência que consolidou sua formação técnica e 

sensível. 

Reconhecida por ser a primeira mulher negra a dirigir um longa-metragem de ficção 

no Brasil, Adélia Sampaio fez história com Amor Maldito (1984), filme que narra a relação 

amorosa entre duas mulheres e os preconceitos sociais que enfrentam. Produzido sem recursos 

públicos e finalizado cooperativamente, o longa foi gravado em plena Ditadura Militar, 

tornando seu gesto ainda mais ousado. Por abordar um tema considerado “polêmico” à época, 

o filme foi rejeitado pela Embrafilme — a estatal responsável pela distribuição cinematográfica 

— e classificado como “adulto” para que circulasse em apenas oito salas de São Paulo. 

Essa narrativa de resistência continua em Fugindo do Passado (1987), além de sua 

participação como produtora nos filmes Parceiros da Aventura (1980), Ele, Ela, Quem? (1980) 

e O Segredo da Rosa (1974). Posteriormente, co-dirigiu o documentário AI-5 – O Dia que Não 

Existiu (2001), uma denúncia contundente contra o regime militar brasileiro. 

Como destacam os artigos da Mídia Ninja e da Alma Preta Jornalismo, Adélia Sampaio 

enfrentou tanto o racismo quanto o sexismo institucional em sua trajetória, e mesmo assim 

nunca deixou de filmar, sonhar e exibir. Atualmente com 80 anos, percorre o Brasil em 

atividades de exibição e debate de suas obras, sendo reverenciada como pioneira, mestra e 

inspiração para gerações de cineastas negras que vieram depois. 

Adélia Sampaio nos oferece uma escrevivência cinematográfica potente. Como nos 

diz em entrevista, “faço cinema porque acredito no ser humano. Você pode ver: meu cinema 

tem a ver com isso”. Seus filmes não apenas representam pessoas negras — eles as escutam, as 

emocionam e as dignificam. Obras como Amor Maldito e Fugindo do Passado não surgiram de 

incentivos estatais, mas da força de vontade, da colaboração coletiva e da crença na urgência 

de contar suas histórias. 

Foi a pesquisadora Edileuza Penha quem revisitou a dimensão pioneira de Adélia 

Sampaio. Graças à sua atuação como curadora e pesquisadora, surgiu a Mostra Competitiva de 



69 

 

 

 ‘  

 

Cinema Negro Adélia Sampaio, abrindo caminho para outras mulheres cineastas negras se 

reconhecerem na imagem de quem veio antes. 

Parte dessa reconstrução também foi possível a partir da análise dos 

videodocumentários Adélia Sampaio – Série Cada Voz19 (Itaú Cultural, 2022) e Mulheres 

Negras: Cinema é Coisa Nossa! (Canal Preto, 2019), ambos transcritos e organizados nos 

apêndices deste trabalho, visando registrar as falas dessas potências com a dignidade que 

merecem. 

A seguir, apresentamos o quadro com a filmografia selecionada de Adélia Sampaio. 

Essas obras compõem não apenas um percurso técnico, mas um caminho de resistência e 

enunciação. 

 

Quadro 08 - Produções selecionadas de Adélia Sampaio (1974 - 2018) 

Ano Título da obra Comentários 

1974 O Segredo da Rosa 
Atuou na produção executiva, assistência de fotografia e coautoria 

do roteiro. Direção de Vanja Orico. 

1979 Denúncia Vazia 

Curta-metragem de estreia como diretora, baseado em uma história 

real de um casal de idosos que se suicidou após receber uma denúncia 

infundada. 

1980 Parceiros da Aventura Atuou na produção. Direção de José Medeiros. 

1980 Ele, Ela, Quem? Atuou na produção. Direção de Luiz de Barros. 

1980 Adulto Não Brinca Curta-metragem dirigido por Adélia Sampaio. 

1981 
…Agora um Deus Dança em 

mim 
Curta-metragem dirigido por Adélia Sampaio. 

1982 Na Poeira das Ruas Curta-metragem dirigido por Adélia Sampaio. 

1984 Amor Maldito 

Primeiro longa-metragem de ficção dirigido por uma mulher negra 

no Brasil; aborda o preconceito enfrentado por um casal de mulheres 

em meio à repressão familiar e institucional. 

1987 

Fugindo do Passado: Um 

Drink para Tetéia e História 

Banal 

Longa-metragem documental que reflete sobre dor, silêncio e 

memória durante a ditadura militar. 

2001 AI-5 – O Dia Que Não Existiu 
Co-dirigido com Paulo Markun; denúncia audiovisual sobre o regime 

militar. 

 
19

 A série “Cada voz” é um projeto da "Enciclopédia Itaú Cultural" com registros de depoimentos de artistas de 

diferentes áreas de expressão, como literatura, música, teatro e artes visuais. Conduzidos pelo fotógrafo Marcus 

Leoni, os vídeos capturam o pensamento dos artistas sobre seu processo de criação e sua visão sobre a própria 

trajetória. Os registros aproximam o público do artista, que permite a entrada no camarim, no ateliê ou na sala de 

escrita. 



70 

 

 

 ‘  

 

2018 O Mundo de Dentro 

Curta-metragem que estreou no Festival Internacional de Curtas 

Metragens de São Paulo; monólogo sobre a ditadura e a política 

contemporânea. 

Fonte: Itaú Cultural (2023), Filmow (2024), Marco Zero (2023), MUBI (2024). 

 

Essa filmografia é mais do que uma lista: é testemunho. Ela registra a força de uma 

mulher negra que escolheu permanecer quando tudo parecia tentar silenciá-la. Cada obra é 

costura que desafia o apagamento. Na seção seguinte, voltaremos nosso olhar para Viviane 

Ferreira, cuja trajetória no audiovisual brasileiro também se inscreve como um gesto de 

insurgência, afeto e denúncia. Com uma filmografia diversa e um discurso politizado, ela 

tensiona as noções tradicionais de autoria, memória e representação no cinema, criando imagens 

que se propõem a reinventar mundos e reencantar a experiência negra nas telas. 

 

3.2.2 Viviane Ferreira: ecos de um cinema insurgente e afetivo 

 

A cineasta, roteirista, produtora e advogada Viviane Ferreira é uma das poucas 

mulheres negras que chegaram à direção de longas-metragens de ficção no Brasil. Nascida em 

Salvador (BA), em 1985, Viviane é reconhecida nacionalmente por usar o cinema como 

ferramenta política e estética de combate ao racismo, tensionando as estruturas do audiovisual 

brasileiro com narrativas negras e femininas. 

 

Figura 02 - Viviane Ferreira, a ressonância de um cinema negro feminino20 

 

Reprodução fotográfica: Marcus Leoni/Itaú Cultural 

 
20

 Disponível em<https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa637836/viviane-ferreira > Acesso em 28/06/2024.  

https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa637836/viviane-ferreira


71 

 

 

 ‘  

 

Segundo a Enciclopédia Itaú Cultural (2022), ela é a segunda mulher negra a dirigir 

um longa de ficção no país — um título que, como ela mesma afirma no documentário Viviane 

Ferreira – Série Cada Voz (Itaú Cultural, 2022), carrega uma marca cruel do racismo estrutural. 

Em suas palavras, “a gente vai fortalecendo essa lógica da exceção criada pelo racismo 

estrutural”, porque a própria ideia de marcos e pódios desconsidera o apagamento de trajetórias 

que não foram registradas ou reconhecidas. 

Sua trajetória no audiovisual começou cedo, quando ainda adolescente passou a 

frequentar a Cipó – Comunicação Interativa, uma organização social de Salvador que trabalha 

com comunicação e juventude. Foi ali que teve seu primeiro contato com o fazer 

cinematográfico e com a consciência de que produzir imagem é, também, produzir política. Em 

paralelo, cursou Direito durante o período em que as ações afirmativas eram debatidas 

nacionalmente, o que intensificou seu engajamento com as lutas do movimento negro. 

Radicada em São Paulo, Viviane funda, em 2008, a Odun Filmes, sua própria 

produtora. Desde então, vem acumulando uma rica e diversa filmografia. Dirigiu e roteirizou 

os curtas Dê sua ideia, debata (2008), Marcha Noturna (2009), Festa da Mãe Negra (2009), 

Mumbi 7 Cenas pós Burkina (2010), O Dia de Jerusa (2014), Peregrinação (2014), e Pessoas 

– Contar para viver (2019). Como produtora, atuou em obras como Jennifer (2011), Samba de 

Cururuquara (2012), O Som do Silêncio (2017), Dara: A Primeira Vez Que Foi ao Céu (2017), 

Simone: Estórias em Estação de Transferência (2018) e Mato Adentro (2019). 

Em 2020, lança seu primeiro longa-metragem, Um Dia com Jerusa, protagonizado 

pela atriz Léa Garcia. O filme, que nasceu a partir do curta homônimo, se tornou uma obra 

referencial no cinema negro brasileiro, ao conjugar memórias, afetos e tempo ancestral em uma 

narrativa que se passa quase inteiramente numa casa. A escolha estética do espaço fechado, da 

escuta atenta e da presença de duas mulheres negras em cena dialoga diretamente com o que 

Viviane Ferreira defende em sua prática: fazer do cinema um lugar de afirmação, cuidado e 

ruptura. 

Segundo reportagem publicada na Carta Capital (2020), Viviane compreende a 

produção cinematográfica como um ato de responsabilidade coletiva. Em suas palavras: 

“Produzir imagem é uma ação política”. Sua atuação vai além da direção: ela é também uma 

das fundadoras da Associação de Profissionais do Audiovisual Negro (APAN), espaço de 

articulação e fortalecimento da cadeia produtiva negra no audiovisual brasileiro. 



72 

 

 

 ‘  

 

Viviane Ferreira nos mostra que a escrevivência também pode ser imagem. Seus filmes 

são registros de um tempo, de um corpo que insiste, de uma ancestralidade que pulsa. Como 

afirma no documentário Viviane Ferreira – série Cada Voz (Itaú Cultural, 2022), sua entrada 

no audiovisual não foi motivada apenas por desejo artístico, mas por necessidade política e 

coletiva: “Escolher a ferramenta audiovisual era escolher uma ferramenta de intervenção 

política”. 

Seu cinema se torna, assim, gesto de cuidado e prática de insurgência. Ao criar imagens 

que narram a experiência negra com dignidade, complexidade e beleza, Viviane Ferreira alarga 

as margens do possível, reposicionando mulheres negras não apenas diante das câmeras, mas 

também por trás delas — no roteiro, na direção, na produção, na crítica. Cada obra sua é uma 

fresta aberta na parede do silenciamento, um chamado para ver, escutar e sentir com outros 

olhos, com outros compassos. 

Parte dessa escuta aprofundada foi possibilitada pela análise do videodocumentário 

Viviane Ferreira – Série Cada Voz (Itaú Cultural, 2022), cuja transcrição encontra-se nos 

apêndices desta dissertação. Esse registro não apenas narra, mas pulsa: permite entrever os 

sentidos que tecem sua trajetória, entrelaçando cinema, política, ancestralidade e insubmissão. 

Nele, não há separação entre fazer e sonhar, entre filmar e formar. Tudo se mistura como quem 

borda imagens com memória e afeto. 

A seguir, apresentamos o quadro com sua filmografia selecionada — uma costura 

audiovisual que evidencia o alcance estético, ético e político de sua produção, onde cada filme 

é também uma carta de amor à possibilidade de um cinema outro, mais justo, mais nosso, mais 

vivo. 

 

Quadro 11 - Produções selecionadas de Viviane Ferreira (2008 - 2023) 

Ano Título da obra Comentários 

2008 Dê sua ideia, debata 
Primeiro curta; aborda escuta e partilha como ferramentas 

de transformação. 

2009 Marcha Noturna Curta com foco em deslocamentos sociais e resistência. 

2009 Festa da Mãe Negra Celebração e espiritualidade negra em linguagem poética. 

2010 Mumbi7Cenas pós Burkina Diálogos com a ancestralidade e a diáspora africana. 

2011 Jennifer Atuou na produção. 

2012 Samba de Cururuquara Atuou na produção. 



73 

 

 

 ‘  

 

2014 O Dia de Jerusa 
Curta que originou o longa; narrativa sensível sobre 

encontro de gerações. 

2014 Peregrinação Curtas que tensionam corpo, território e fé. 

2017 O Som do Silêncio Atuou na produção. 

2017 Dara: A Primeira Vez Que Foi ao Céu Atuou na produção. 

2018 
Simone: Estórias em Estação de 

Transferência 
Atuou na produção. 

2019 Pessoas – Contar para viver Curtas sobre oralidade e o registro da experiência negra. 

2019 Mato Adentro Atuou na produção. 

2020 Um Dia com Jerusa 
Longa-metragem protagonizado por Léa Garcia; celebra 

afetos e ancestralidade no cotidiano de mulheres negras. 

2022 Ó Paí, Ó 2 
Dirigiu a sequência do filme de 2007, abordando questões 

sociais e culturais da comunidade negra em Salvador. 

2023 Família de Sorte 

Longa-metragem de comédia dramática que mistura 

humor, questões sociais e a relação dos brasileiros com os 

realities shows. 

Fonte: Itaú Cultural (2023), Filmow (2024), MUBI (2024), AdoroCinema (2024). 

 

Essa filmografia reflete o gesto contínuo de Viviane Ferreira em tensionar a linguagem 

cinematográfica, insurgir contra apagamentos e afirmar novas narrativas negras. Seus filmes 

são travessias poéticas, políticas e pedagógicas. Na seção seguinte, conheceremos a trajetória 

de Edileuza Penha de Souza, pesquisadora, curadora e cineasta cuja caminhada acadêmica e 

militante tem sido essencial para a construção de um cinema negro feminino que se reconhece 

e se fortalece em memória, afeto e ancestralidade. 

 

3.2.3 Edileuza Penha de Souza: curadora da memória, pesquisadora da resistência 

 

Se há uma voz que nos ensina que nunca é tarde para narrar o mundo a partir de si, 

essa voz é a de Edileuza Penha de Souza. Professora, pesquisadora, cineasta, curadora e 

intelectual pública, ela integra — com firmeza, elegância e doçura — a linhagem de mulheres 

negras que transformam a imagem em gesto político e a memória em território de reexistência. 

Sua trajetória nos lembra que é possível tensionar as estruturas mesmo dentro delas, ocupando 

espaços com dignidade, pensamento crítico e compromisso com a coletividade. 

Edileuza nos ensina que o tempo da maturação é outro para as mulheres negras: que 

algumas de nós só conseguimos começar a contar nossas histórias quando já atravessamos 



74 

 

 

 ‘  

 

muitas batalhas, muitas ausências, muitas camadas de silenciamento. Mas ela também mostra 

que, quando essa voz encontra respiro, ela vem com a força de quem não apenas sobreviveu — 

mas de quem forjou ferramentas para reexistir com beleza, lucidez e intencionalidade. 

 

 Figura 05: Edileuza, curadora da memória, pesquisadora da resistência 

 

   Reprodução fotográfica: Thais Mallon/A Gazeta 

 

Com uma produção audiovisual e acadêmica que une pesquisa, curadoria e criação, 

Edileuza constrói pontes entre o cinema negro, a educação e a crítica cultural. Suas obras, falas 

e escritos são travessias que iluminam outras possibilidades de ensinar, de contar e de imaginar 

o mundo. Cada imagem que cria, cada memória que evoca, cada corpo que posiciona em cena 

é também uma forma de disputa por visibilidade, escuta e pertencimento. 

Sua trajetória, profundamente marcada por afetos, ancestralidade e insurgência, mostra 

que existe muita força no gesto de reunir histórias, costurar saberes e abrir caminhos para que 

outras mulheres negras também possam florescer. Nascida no Espírito Santo, Edileuza Penha 

de Souza percorreu uma longa caminhada até encontrar no cinema o lugar de sua expressão 

criativa e pedagógica — e quando chegou, chegou inteira. Desafiando a lógica meritocrática 

que exalta a juventude e a produtividade incessante, Edileuza estreia como cineasta aos 60 anos 



75 

 

 

 ‘  

 

— um gesto de profunda radicalidade, que tensiona os limites de um campo historicamente 

dominado por corpos brancos, masculinos e jovens. 

Essa travessia é retratada com sensibilidade e rigor na dissertação Cineasta aos 60: a 

história de vida de Edileuza Penha de Souza até o cinema negro feminino (ARAÚJO, 2022), 

defendida por Amanda Souza de Lira Araújo no Programa de Pós-Graduação em História, 

Política e Bens Culturais da Fundação Getúlio Vargas (FGV). A seguir, apresentamos um 

quadro com parte de sua produção fílmica — registros que ecoam como cartas-memória, 

documentos afetivos e dispositivos de luta contra o apagamento. 

Antes de se lançar como realizadora, Edileuza Penha de Souza atuou como educadora 

e pesquisadora da Universidade de Brasília (UnB), onde contribuiu de maneira decisiva para os 

estudos sobre cinema negro, educação das relações étnico-raciais e pedagogias 

afrorreferenciadas. Sua tese Cinema na Panela de Barro: mulheres negras, narrativas de amor, 

afeto e identidade (2013) se consolidou como um marco teórico e afetivo, articulando estéticas 

negras com narrativas sensíveis sobre o amor, o corpo e o pertencimento. Não se trata apenas 

de uma análise de filmes, mas de uma verdadeira escrevivência teórica que mistura afeto, 

política e ancestralidade. 

Edileuza Penha de Souza entende a curadoria como um gesto de afeto, política e 

pedagogia. Escolher um filme, uma diretora, uma imagem — para ela, é escolher também o que 

se deseja visibilizar, preservar e fazer ecoar. Foi com essa intenção que idealizou, em 2016, a 

Mostra Competitiva de Cinema Negro Adélia Sampaio, um espaço de celebração, afirmação e 

insurgência. Ao batizar a mostra com o nome de Adélia — cineasta historicamente silenciada 

pelo campo cinematográfico —, Edileuza não apenas homenageia, mas reinscreve uma 

linhagem: a de mulheres negras que transformam silêncio em linguagem, ausência em presença. 

Em suas palavras no videodocumentário Mulheres Negras: Cinema é Coisa Nossa! 

(Canal Preto, 2019), ela afirma com firmeza e doçura: “não é mais possível essa invisibilidade 

de cineastas negras dentro de nenhuma pesquisa”. Sua fala reverbera como sentença e semente 

— atravessa os ouvidos, finca-se no corpo e insiste em descolonizar olhares. Ao articular teoria, 

curadoria e militância, Edileuza constrói espaços onde o cinema deixa de ser vitrine para se 

tornar encruzilhada, terreiro, partilha. Espaços onde a autoria negra feminina não apenas existe, 

mas é celebrada e legitimada como parte fundamental da história do audiovisual brasileiro. 

Parte do conteúdo desta seção nasce da análise sensível do documentário citado, cuja 

transcrição encontra-se nos apêndices deste trabalho. Esse registro foi fundamental para 



76 

 

 

 ‘  

 

acessar, com escuta aberta, o lugar de fala de Edileuza Penha de Souza — um lugar que é 

também chão, fé, memória e estética insurgente. O filme não apenas documenta: ele 

testemunha. Mostra essas mulheres como realizadoras, pensadoras e bordadeiras de futuros.  

A seguir, apresentamos um quadro com alguns dos principais marcos de sua trajetória: 

produções, participações e curadorias que, costuradas com afeto e coragem, transformam o 

cenário do cinema negro no Brasil. 

 

Quadro 10 - Produções selecionadas de Edileuza Penha de Souza (2013 - 2023) 

Ano Título da obra / ação Comentários 

2013 

Cinema na Panela de Barro: mulheres 

negras, narrativas de amor, afeto e 

identidade (Tese) 

Obra teórico-afetiva que articula narrativas de amor e 

identidade com estética negra. 

2014 Teresa 
Curta-metragem premiado; co-produção entre Brasil, Cuba, 

México e Venezuela. 

2014 Mulheres de Barro 

Documentário sobre mulheres paneleiras de Goiabeiras 

Velhas, Espírito Santo; premiado no Festival de Avanca, 

Portugal. 

2016 Mostra Competitiva Adélia Sampaio 

Atuou na produção e curadoria da primeira mostra 

competitiva dedicada exclusivamente a mulheres negras 

cineastas. 

2019 Filhas de Lavadeiras 

Documentário baseado na obra de Maria Helena Vargas; 

premiado na 25ª edição do Festival É Tudo Verdade e no 

Grande Prêmio do Cinema Brasileiro. 

2019 
Mulheres Negras: Cinema é Coisa 

Nossa! 

Participação no videodocumentário; defesa da visibilidade, 

memória e espiritualidade negra. 

2020 Curadoria em festivais e eventos 

Participações recorrentes como curadora, jurada e 

debatedora em festivais de cinema negro, incluindo o 

Festival de Cinema do Paranoá (DF) e a Mostra de Cinema 

da Cova, em Lisboa. 

2023 Vão das Almas 
Filme premiado com Melhor Direção no Festival de Vitória 

de 2024; destaca a vida em comunidades quilombolas. 

Fonte: Fundação Getúlio Vargas (2024), Mídia Ninja (2024), A Gazeta (2024). 

 

A trajetória de Edileuza Penha de Souza é, antes de tudo, uma travessia bordada em 

resistência e cuidado. Sua escrevivência não se limita à palavra: ela se derrama em filmes, 

curadorias, textos, encontros — em gestos que nascem da escuta atenta e do compromisso com 

o reencantamento das narrativas negras. Cada obra, cada fala, cada cena que constrói é um fio 

tecido contra o apagamento, uma oferenda contra o epistemicídio, uma aposta em futuros onde 

a dignidade não seja exceção, mas base. 



77 

 

 

 ‘  

 

Edileuza nos lembra que cinema também é ritual, fé e afeto. É chão de terreiro, é altar 

de memória, é corpo que dança e pensa ao mesmo tempo. Mais do que ocupar um lugar no 

cinema negro feminino, ela afirma um pertencimento ancestral — um modo de estar no mundo 

que nasce da encruzilhada, da oralidade, do silêncio e da partilha. Seu cinema não busca apenas 

representar: ele quer convocar, acordar, curar. 

Ao narrar sua própria história e abrir caminhos para outras mulheres negras fazerem o 

mesmo, Edileuza desata os nós da colonialidade que tentaram interditar nossa voz. Com 

delicadeza firme, ela reinscreve no audiovisual o que por tanto tempo foi silenciado: o saber 

que vibra no corpo, o axé que canta na imagem, a herança que resiste na voz de quem nunca 

deixou de contar. 

Sua práxis21, nesse sentido, não apenas denuncia exclusões históricas, mas propõe 

caminhos concretos para a reconstrução de um currículo afrorreferenciado. Trata-se de uma 

pedagogia da memória, enraizada nos territórios da negritude e comprometida com 

epistemologias outras — aquelas que se constroem no encontro, no movimento e no cuidado. 

Com essa postura, Edileuza nos convida a imaginar uma formação docente transgressora, que 

exige escuta sensível, implicação ética e abertura para as multiplicidades do existir. 

Ao lado de Adélia Sampaio e Viviane Ferreira, Edileuza Penha de Souza compõe uma 

trilogia de vozes-mulheres que fundam este trabalho. Suas escrevivências audiovisuais mais do 

que ilustram esta pesquisa: elas a estruturam, a inspiram e a desafiam a pensar outras formas de 

ensinar, aprender e viver o cinema. Com elas, seguimos bordando imagens e memórias que não 

cabem em molduras coloniais, mas que escapam, reviram e criam frestas de liberdade. 

Como nos lembra bell hooks (2019, p. 45), “a prática de tornar o mundo visível a partir 

das margens é uma forma radical de reescrever o que se acredita ser o centro”. Ao colocarem 

suas histórias em cena, essas mulheres negras não reivindicam apenas espaço — elas 

desconstroem os alicerces da exclusão e constroem outros centros possíveis, com afeto, com 

força e com pertencimento. 

 
21

 Práxis é mais do que apenas prática: é ação consciente, crítica e transformadora. Paulo Freire (1987), educador 

pernambucano reconhecido mundialmente por seu compromisso com a justiça social, nos ensina que a práxis é a 

união entre ação e reflexão, isto é, o movimento de quem pensa o mundo para transformá-lo com ética e 

compromisso. Nas palavras de Nilma Lino Gomes (2017), essa dimensão prática e reflexiva é fundamental para 

uma educação antirracista que reconhece os sujeitos em sua complexidade, historicidade e potência. Assim, práxis 

é o gesto de transformar o mundo a partir do lugar em que se está — com escuta, afeto e posicionamento político. 



78 

 

 

 ‘  

 

Na seção seguinte, seguimos entrelaçando fios, ampliando a costura iniciada até aqui. 

Agora, voltamos nosso olhar para o panorama das pesquisas brasileiras que se debruçam sobre 

o cinema negro, a educação e suas encruzilhadas com os pensamentos e vivências de mulheres 

negras. Trata-se de escutar o que tem sido dito — e o que permanece em silêncio — nas páginas 

da academia diante da força estética, política e ancestral dessas imagens insurgentes. 

É uma travessia entre arquivos e ausências, entre aquilo que já foi tecido e os retalhos 

que ainda esperam agulha e tempo. Um exercício de investigar não apenas o que se escreve, 

mas como se escreve, com quais corpos, vozes e afetos. Porque mais do que mapas prontos, 

buscamos trilhas vivas — caminhos abertos pela coragem de quem ousa fazer da educação um 

gesto de ruptura e reinvenção. 

Que essa nova dobra nos convide a refletir sobre os contornos e lacunas da produção 

acadêmica no campo da educação antirracista. E que, ao costurar essas reflexões, possamos 

enxergar os territórios que nos antecedem, os passos que já foram dados e os mundos que ainda 

podemos bordar. 

 

3.3 Cinema Negro Feminino nos holofotes: panorama de pesquisas brasileiras 

 

Tendo em vista que nossas experiências são também fruto de batalhas e 

enfrentamentos que nossa ancestralidade travou anteriormente, esta investigação partiu da 

retomada de trabalhos acadêmicos sobre cinema negro feminino e educação. Esse movimento 

foi realizado a fim de compreender se o itinerário metodológico aqui proposto se adequa à 

realidade. Assim, foi necessário mapear os estudos que vinculam a inter-relação entre cinema 

negro, educação e raça, nas principais bases de dados acadêmicos brasileiras.  

Optou-se, para isso, por uma busca no Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES e 

na versão brasileira da Scientific Electronic Library Online (SciELO), a fim de identificar 

artigos científicos relacionados à temática. O recorte temporal abrangeu o período de 2008 a 

2024, por duas razões principais: (i) havia a expectativa de uma quantidade reduzida de 

produções, o que demandou um período mais amplo de análise; (ii) o marco simbólico do ano 

de 2008, a partir da leitura do trabalho de Joel Zito Araújo, serviu como inspiração inicial e 

afetiva para esta pesquisa, consolidando seu papel como referência fundadora na investigação 

sobre cinema negro. A partir dessa etapa, as buscas bibliográficas foram organizadas em três 

frentes principais, com base em palavras-chave que orientaram a seleção dos materiais: a 



79 

 

 

 ‘  

 

primeira concentrou-se na relação entre cinema negro e educação; a segunda direcionou o foco 

para o cinema negro feminino e sua interface com práticas educativas; e a terceira buscou 

investigar a dimensão pedagógica do cinema negro, considerando abordagens que 

compreendam o cinema como ferramenta formativa, crítica e transformadora.  

Na primeira busca, foram encontrados onze trabalhos de dissertação e uma tese com 

temáticas voltadas para as relações entre cinema negro e educação, com predominância de 

pesquisas oriundas de programas de pós-graduação em Educação. No entanto, destaca-se a 

diversidade de campos na qual a temática também aparece, como as Relações Étnico-Raciais 

(CEFET/RJ), Geografia (UEL/PA) e Artes Visuais (UnB), demonstrando a capilaridade e o 

potencial transversal do debate. 

Já na segunda busca, que focalizou o cinema negro feminino em sua interface com a 

educação, apenas um trabalho foi identificado: a dissertação de Rosângela Mendonça de 

Oliveira, intitulada Educação Antirracista, Cinema Negro e Cinema Negro Feminino Brasileiro: 

Estereotipias e Resistências (Oliveira, 2022), defendida na Universidade Federal de Jataí. A fim 

de sistematizar os dados levantados, organizou-se o seguinte quadro com as informações 

principais: 

 

Quadro 11 - Teses e Dissertações - Cinema negro e educação (2008–2024) 

Tipo de 

trabalho 

Título do trabalho Autoria Ano 

Tese Representações cinematográficas 

ensinando sobre o índio brasileiro: de 

selvagem a herói nas tramas de império 

Paes, Maria Helena Rodrigues 2008 

Dissertação Narrativas Para Alteridade: o cinema na 

formação de professores e professoras 

para o ensino de história e cultura afro-

brasileira e africana na educação básica' 

Felipe, Delton Aparecido. 2009 

Tese Cinema na panela de barro: mulheres 

negras, narrativas de amor, afeto e 

identidade 

Souza, Edileuza Penha de 2013 

Dissertação Cinema Negro na Educação: as 

materialidades da imagem de 

autoafirmação no processo de 

descolonização em “a dialética do amor 

Lobo, Mory Marcia de Oliveira 2017 

Dissertação A imagem de afirmação de professoras da 

educação básica: uma discussão mediada 

Perigo, Agnaldo 2018 



80 

 

 

 ‘  

 

pela dimensão pedagógica do cinema 

negro 

Dissertação O íbero-ásio-afro-ameríndio e a dimensão 

pedagógica do cinema negro: pontos 

reflexivos para análise da construção de 

uma autoimagem 

Santos, Everaldo Silva 2019 

Dissertação Trajetórias de cineastas negras brasileiras Costa, Letícia Souza Ribeiro da  2020 

Dissertação Corpos negros fora do armário: 

potencialidades pedagógicas dos filmes 

negrum3 e o arco do tempo 

Mesquita, Marcus Vinicius 

Azevedo de 

2021 

Dissertação Afrocinemusicalidade: perspectivas de 

uma ação didático-pedagógico-identitária 

no ensino médio 

Ventura, Helio Lucio dos Reis 2021 

Dissertação Educação Antirracista, Cinema Negro e 

Cinema Negro Feminino brasileiro: 

estereotipias e resistências' 

Oliveira, Rosangela Mendonca de 2022 

Dissertação Entre griots, cineastas e professores - 

educação como trajetórias de nós 

Correa, Marco Aurélio da 

Conceição 

2022 

Dissertação Pedagogias culturais no filme narciso rap 

para uma educação antirracista 

Camargo, Janete Santos Da Silva 

Monteiro de 

2023 

Dissertação Mostra Internacional De Cinema Negro: 

A Educação nas Relações Étnico-Raciais 

para além da euroheteronormatividade  

Prudente, Ana Vitoria Luiz e Silva 2023 

Fonte: Banco de Teses e Dissertações da CAPES (Ano-base: 2024) 

 

Ao percorrer esse levantamento, o que se revela não é apenas uma ausência — mas 

um silêncio insistente nas trilhas do saber acadêmico. A escassez de produções mais 

aprofundadas, no âmbito stricto sensu, sobre cinema negro e suas encruzilhadas com a educação 

e as vivências de mulheres negras, ecoa como um espaço em branco que clama por escrita. Esse 

vazio, no entanto, não apenas denuncia uma lacuna: ele também ilumina a relevância e a 

urgência da presente investigação, que se inscreve como bordado necessário nesse tecido de 

esquecimentos.  

Entre as obras que rompem esse silêncio, emerge com potência a tese de Edileuza 

Penha de Souza (2013), intitulada Cinema na panela de barro: mulheres negras, narrativas de 

amor, afeto e identidade. Nela, Edileuza costura com rigor e ternura o cinema às narrativas 

afetivas e à identidade negra, tendo Adélia Sampaio como figura-chave — uma mulher que 

rasga, com sua câmera, os moldes sexistas e racializados que há tanto tentam enquadrar o 



81 

 

 

 ‘  

 

cinema brasileiro. Seu trabalho é mais do que uma pesquisa: é um gesto de reencantamento, 

uma oferenda às que vieram antes e uma convocação às que virão. 

Essa produção inaugural evidencia o cinema como dispositivo de (re)humanização e 

insurgência — um lugar onde a memória resiste, onde os afetos educam, onde a imagem se 

transforma em griô. Como nos ensina bell hooks (1995), habitar a margem como lugar de 

resistência é também reinventar os modos de ver e narrar o mundo — sobretudo para aqueles e 

aquelas historicamente mantidos fora do centro, longe das luzes, silenciados nas bordas da 

história oficial. 

Avançando nessa trajetória, Edileuza assina o artigo “Mulheres negras na construção 

de um cinema negro no feminino”, publicado em 2020 na revista Aniki. Nele, a autora propõe 

um olhar ampliado sobre o fazer cinematográfico de mulheres negras no Brasil, defendendo a 

criação de um conceito próprio: o cinema negro no feminino. Sua escrita, tecida com referências 

ancestrais e vivências de cineastas como Adélia Sampaio, Viviane Ferreira, Eliciana 

Nascimento, Dandara, Juliana Vicente e tantas outras, evidencia que o cinema pode ser um 

lugar de pertença, territorialidade e cura. O artigo é também uma crítica contundente à ausência 

dessas mulheres nas narrativas dominantes sobre o cinema nacional, propondo uma virada 

epistemológica, estética e política. Edileuza não apenas reivindica espaço — ela desenha 

caminhos para outras mulheres negras poderem ocupar, com seus próprios enredos, a 

centralidade da cena audiovisual brasileira. 

Em continuidade a essa escuta, foram mapeados treze artigos científicos, encontrados 

por meio da plataforma SciELO Brasil, que se dedicam a refletir o cinema negro — 

especialmente aquele protagonizado por mulheres negras — na literatura acadêmica recente. A 

seguir, apresentamos o quadro com os títulos, autorias e datas, como forma de sistematizar os 

caminhos que têm sido abertos, ainda que timidamente, nessa seara de saber. 

 

Quadro 12 - Artigos científicos - Cinema negro e educação (2008–2024) 

Título do trabalho Autoria Ano 

Uma imagem de afirmação positiva do ibero-ásio-afro-

ameríndio na dimensão pedagógica do Cinema Negro 

Prudente, Celso Luiz  2021 

“A terra é circular”: cosmologias afro-atlânticas e ação 

política no filme Ôrí  

Silva, Vagner Gonçalves da 2023 



82 

 

 

 ‘  

 

Os cinemas negros brasileiros e a transformação da 

imagem: percursos de um termo estético-político 

Rodrigues, Anthony 2022 

O cavaleiro negro em Tropa de Elite: arquétipos, 

dispositivos e imaginários 

Matos, Marcus V.A.B. De 2021 

Novas formas de visibilidade: representações de gênero e 

raça no audiovisual em Goiás 

Ferreira, Ceiça; Carvalho, 

Clarissa 

2021 

Cinema negro feminino, estética e política na formação de 

professoras: uma experiência com o filme Kbela 

Rosa, Fábio José Paz da 2021 

A imagem de afirmação positiva do ibero-ásio-afro-

ameríndio na dimensão pedagógica do Cinema Negro 

Prudente, Celso Luiz 2021 

O filme curto na democracia brasileira Maia, Paulo  2020 

Dogma feijoada: a invenção do cinema negro brasileiro Carvalho, Noel dos Santos; 

Domingues, Petrônio  

2018 

A representação do negro em dois manifestos do cinema 

brasileiro 

Carvalho, Noel dos Santos; 

Domingues, Petrônio 

2017 

Mulheres negras, religiosidades e protagonismos no 

cinema brasileiro 

Montoro, Tânia; Ferreira, Ceiça 2014 

Imagem, raça e humilhação no espelho negro da nação: 

cultura visual, política e “pensamento negro” brasileiro 

durante a ditadura militar 

Santiago Júnior, Francisco das 

Chagas Fernandes  

2012 

O negro na dramaturgia, um caso exemplar da decadência 

do mito da democracia racial brasileira 

Araújo, Joel Zito 2008 

Fonte: Plataforma Scielo Brasil (Ano-base: 2024)  

 

A análise do material reunido revela um silêncio que ainda persiste: são escassos os 

trabalhos que se debruçam, com profundidade e sensibilidade, sobre o cinema negro feminino 

como ferramenta pedagógica. A maioria das produções destaca sua potência estética e política 

de resistência — mas pouco se avança no entrelaçamento dessas imagens com os contextos 

escolares, especialmente no que tange à formação docente e à reinvenção dos currículos. O que 

se vê, ainda, é um campo a ser desbravado, feito mais de brechas do que de trilhas já abertas. 

Como nos alerta Noel Carvalho (2018), essa ausência não é ingênua: ela denuncia a 

reprodução de um racismo institucional que atravessa a universidade e sustenta uma 

historiografia cinematográfica marcada pela exclusão. Segundo o autor, “o cinema negro é uma 

intervenção política no imaginário racial brasileiro e, por isso, precisa ser tratado com seriedade 

acadêmica, especialmente no que diz respeito às epistemologias que o sustentam” (Carvalho, 



83 

 

 

 ‘  

 

2018, p. 91). É um chamado para reorientar o foco, para deslocar o olhar das margens ao centro 

e das teorias brancas às vivências negras. 

Em outro texto, Carvalho (2017) também nos provoca ao afirmar que a crítica e a teoria 

do cinema brasileiro foram fundadas sobre paradigmas eurocentrados de estética e linguagem 

— o que, por muito tempo, desconsiderou as expressões narrativas oriundas da negritude. Para 

ele, reconfigurar esse cenário exige “uma revisão radical das bases sobre as quais o audiovisual 

brasileiro foi estruturado”, reconhecendo o legado estético e político de cineastas negros e 

negras que, com suas câmeras, reescrevem a história (Carvalho; Domingues, 2017, p. 117). 

Diante dessas lacunas e provocações, esta dissertação se apresenta como um fio 

sensível em meio ao tecido ainda em formação desse campo. Um gesto de costura que aposta 

no encontro entre cinema negro feminino, educação das relações étnico-raciais, estética da 

resistência e práticas pedagógicas críticas. Mais do que propor conceitos, ela deseja bordar 

imagens, memórias e afetos como ferramentas formativas — ampliando os repertórios de 

educadores e educadoras que se colocam no mundo com os olhos voltados à justiça social, ao 

antirracismo e à delicada arte de reencantar os olhares sobre os corpos e vozes negras — nas 

telas, nas salas de aula e na própria vida. 

Como afirma Celso Prudente (2018): 

 

Nota-se que, desta maneira, as minorias constroem, por meio da dimensão 

pedagógica do cinema negro, sua imagem de afirmação positiva, humanizando 

ainda mais as relações humanas, na medida em que ensina a sociedade a se 

libertar do peso do preconceito, que a dificulta viver a contemporaneidade do 

conhecimento, que é antitético em relação ao preconceito. (p. 105) 

 

Ecoando essa afirmação, reafirmamos que investigar o cinema negro feminino em 

diálogo com a educação não é apenas um exercício teórico — é uma resposta viva a uma 

urgência histórica e política. É uma tentativa de repensar as imagens que educam, os discursos 

que moldam e, sobretudo, os silêncios que continuam a assombrar currículos, salas de aula e 

telas. A produção teórica sobre esse entrelaçamento ainda é rarefeita, mas pulsa com 

intensidade — como um tambor ao longe, anunciando que há caminhos possíveis para novos 

bordados investigativos. 

Essas contribuições, que unem estética da resistência, imagem-memória e formação 

crítica, nos aproximam de um ponto vital desta travessia: a necessidade de encarar, com firmeza 

e sensibilidade, as heranças coloniais que ainda operam no imaginário educacional. Não basta 

denunciar — é preciso também imaginar. Imaginar outras epistemologias, outros corpos de 



84 

 

 

 ‘  

 

saber, outras formas de narrar o mundo. É nesse compasso que adentramos a próxima seção, 

onde refletiremos sobre descolonização e decolonialidade não como modismos teóricos, mas 

como práticas de ruptura, de reexistência e de reencantamento frente aos estereótipos que 

tentaram nos aprisionar. 

 

3.4 Superando heranças coloniais: descolonização e decolonialidade contra estereótipos  

 

O sociólogo peruano Aníbal Quijano, em sua obra seminal “Colonialidade do poder, 

eurocentrismo e América Latina” (2000), nos alerta que a colonialidade não é um passado 

encerrado, mas uma matriz de poder ainda operante, que estrutura as relações sociais, políticas 

e epistêmicas nas sociedades contemporâneas. Segundo o autor, essa lógica atua em três frentes 

interdependentes: a colonialidade do poder, que impõe hierarquias raciais e econômicas desde 

a invasão das Américas; a colonialidade do saber, que silencia epistemologias não 

eurocentradas; e a colonialidade do ser, que desumaniza sujeitos racializados e os priva de 

existência plena (Quijano, 2000). 

Diante disso, propor outra forma de educar, pensar e existir é um chamado ético 

urgente. É nesse espírito que se inscrevem as propostas da descolonização e da decolonialidade 

— caminhos que se entrelaçam em muitos momentos, mas que guardam nuances próprias. 

Ambas se colocam como respostas críticas ao projeto colonial, oferecendo possibilidades de 

resistência e reexistência. A educação, sobretudo, emerge como campo fértil para essas 

insurgências. 

A descolonização, pensada por nomes como Frantz Fanon (1961), Aimé Césaire 

(1950), Amílcar Cabral (1973), Sueli Carneiro (2005) e Lélia Gonzalez (1984), carrega a força 

da ruptura. Frantz Fanon, em “Os condenados da terra” (1961, p. 30), fala da urgência de criar 

homens e mulheres novos, num processo de libertação que exige coragem para enfrentar os 

fantasmas deixados pela dominação. Como escreve: 

 

A descolonização é, verdadeiramente, a criação de homens novos. Mas esta 

criação não recebe vida de um sopro mágico: antes de assumir uma existência 

real, de ser reconhecida por todos, de se impor ao opressor e de se impor a si 

mesma, ela é feita primeiro de homens colonizados decididos a vencer as 

sombras. 

 



85 

 

 

 ‘  

 

Esse impulso também vibra nas palavras de Amílcar Cabral, em “A arma da teoria” 

(1973), que vê na cultura um campo de combate e autonomia. Aimé Césaire, em seu “Discurso 

sobre o colonialismo” (1950), denuncia, com intensidade poética e contundência política, as 

violências que o colonialismo naturalizou. Como vimos, Sueli Carneiro, no artigo “A 

construção do outro como não-ser como fundamento do ser” (2005), nomeia esse apagamento 

proposital e violento como epistemicídio — a destruição sistemática dos saberes negros. 

Já Lélia Gonzalez, em seu ensaio “Racismo e sexismo na cultura brasileira” (1984), 

propõe a categoria de amefricanidade como uma chave conceitual potente para compreender a 

formação cultural do Brasil a partir das intersecções entre as matrizes africanas e indígenas. Ao 

reivindicar essa noção, a autora desestabiliza a lógica dicotômica que historicamente separa 

“negro” e “índio”22 como polos distintos e, muitas vezes, excludentes, propondo em seu lugar 

uma leitura integrada, relacional e politicamente engajada. Para Lélia Gonzalez, a 

amefricanidade é uma categoria político-cultural que revela o entrelaçamento profundo dessas 

duas matrizes na constituição da identidade brasileira, permitindo reconhecer as culturas afro e 

indígenas como alicerces do nosso processo civilizatório (Gonzalez, 1984, p. 224). Trata-se, 

assim, de uma proposta que desloca o olhar eurocentrado e colonial, colocando no centro da 

análise os saberes, práticas e resistências dos povos historicamente silenciados, mas 

fundamentais na tessitura do Brasil. 

Como movimento contra-hegemônico, bebendo da fonte de Gonzalez (1981) e dos 

avanços despontados por Sueli Carneiro — filósofa e ativista do movimento antirracista —, 

esta proposta também nos convida a revisitar obras e expressões culturais frequentemente 

tratadas como periféricas em relação ao cânone literário e midiático. Ao nos dedicarmos à 

adaptação e valorização dessas narrativas, buscamos enegrecer o conhecimento sobre o que se 

entende por cultura, por série e por tradição, recuperando os saberes originários que forjaram 

nossas identidades e combatendo a folclorização dessas raízes na sociedade. 

É nesse caminho, guiado por vozes negras que insurgem como epistemologias vivas, 

que Leda Maria Martins propõe, na obra ‘’Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-

tela’’ (2021), que pensemos a encruzilhada não apenas como metáfora, mas como princípio 

 
22

 Ao longo do trabalho, optamos por usar os termos “povos indígenas” ou “originários”, por serem mais precisos 

e respeitosos à diversidade desses povos. No entanto, mantivemos o termo “índio” em citações diretas, como nas 

de Lélia Gonzalez, que o utilizava para denunciar o racismo e a marginalização histórica dos povos indígenas no 

Brasil. Mesmo adotando esse vocabulário em sua época, Lélia enfrentava e combatia as estruturas que 

desumanizavam esses sujeitos. 



86 

 

 

 ‘  

 

ativo. Lugar de travessia, a encruzilhada é onde tempos e saberes se cruzam e se reinventam, 

abrindo possibilidades para reelaborações políticas, estéticas e educativas. Nessa mesma trilha, 

Eduardo Oliveira, em sua tese ‘’Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 

educação brasileira’’ (2005), afirma que a encruzilhada antecede a ideia de fronteira: enquanto 

a fronteira delimita e fixa territórios, a encruzilhada funde caminhos, dissolve limites e opera 

como solo fértil da forma cultural de matriz africana.  

A encruzilhada não é apenas o ponto onde caminhos se cruzam — ela é o lugar em que 

até os limites se encontram e se confundem. Como escreve Eduardo Oliveira (2007a, p. 116), 

“a fronteira denota o limite de um território e outro; a encruzilhada é o lugar mesmo em que se 

cruzam as fronteiras. Aqui, mesmo os limites se cruzam e confundem-se uns nos outros.” Nesse 

entremeio, emergem outras formas de ver, de ensinar e de existir. A encruzilhada, então, não é 

fim nem começo — é dobra, passagem, possibilidade. 

É justamente por entre essas dobras que se abrem caminhos para a crítica à 

colonialidade e para a invenção de outros mundos possíveis. A decolonialidade, por sua vez, 

não se limita a denunciar o colonialismo formal. Sua ênfase está nas continuidades da lógica 

colonial na contemporaneidade. Como aponta Aníbal Quijano (2000), mesmo após os processos 

de independência política dos países colonizados, subsistem estruturas hierárquicas que 

naturalizam a inferiorização dos saberes, das culturas e das existências não ocidentais. 

Essa perspectiva se desenvolveu no interior de um coletivo de pensadores e pensadoras 

da América Latina, conhecido como Grupo Modernidade/Colonialidade, do qual fazem parte 

nomes como Walter Mignolo, Catherine Walsh e Ramón Grosfoguel. O grupo partiu do 

entendimento de que a modernidade europeia está indissociavelmente ligada à lógica colonial 

— ou seja, que não há modernidade sem colonialidade. Assim, a decolonialidade propõe um 

giro epistêmico que desestabilize a centralidade do pensamento ocidental e valorize saberes 

produzidos desde o Sul global, nas bordas, nos corpos racializados, nos territórios 

historicamente silenciados. 

Catherine Walsh, em obras como “Interculturalidade, descolonização do Estado e do 

conhecimento” (2009) e “Pedagogias decoloniais: práticas insurgentes de resistir, (re)existir e 

(re)viver” (2013), amplia essa reflexão ao propor uma pedagogia de enfrentamento à 

colonialidade. Ela defende a necessidade de uma “educação outra”, que rompa com os padrões 

eurocêntricos e valorize as epistemologias do Sul: 

 



87 

 

 

 ‘  

 

A pedagogia decolonial não é um novo método didático. Ela é, antes, uma 

postura frente à vida, uma ética da existência e uma prática de construção 

coletiva do saber que emerge das experiências de resistência e de vida de 

sujeitos historicamente subalternizados (Walsh, 2013, p. 22). 

 

Essa postura implica, sobretudo, uma escuta sensível — como nos propõe Adilbênia 

Machado (2022) —, uma escuta que acolhe, que reconhece a potência dos saberes narrados com 

o corpo, com o território, com o axé. A escuta sensível não é passiva: ela pulsa com o outro, e 

é nela que o conhecimento insurgente se afirma. É nesse horizonte que a decolonialidade 

oferece contribuições indispensáveis para repensar currículos, metodologias e práticas 

pedagógicas, especialmente no contexto da educação das relações étnico-raciais. 

Ambas as abordagens, portanto, partem de compromissos ético-políticos inegociáveis: 

romper com o legado colonial, valorizar saberes populares, indígenas e africanos — saberes 

historicamente negados — e transformar a educação em um campo de resistência e criação. No 

entanto, como veremos na seção a seguir, a contracolonialidade surge como uma chave 

conceitual que, sem desestimar essas contribuições, propõe outro movimento: o de partir não 

da resposta ao colonial, mas da centralidade dos mundos que nunca foram colonizados por 

inteiro. 

 

3.5 Reescrevendo futuros: contracolonialidade como chave para a transformação 

 

Como desdobramento crítico às abordagens da descolonização e da decolonialidade, 

emerge a noção de contracolonialidade, proposta por Nêgo Bispo (2023). Sua formulação parte 

de uma perspectiva enraizada nos modos de vida, nas cosmopercepções e nas formas de 

organização social dos povos quilombolas, que ele considera não como reações ao 

colonialismo, mas como expressões de uma autonomia epistêmica e existencial originária. Para 

o autor, os territórios tradicionais quilombolas são exemplos de mundos que, apesar das 

investidas coloniais, mantiveram suas formas próprias de produzir, viver, conhecer e 

compartilhar.  

Sobre isso, ele afirma: 

 

Contracolonizar é não se referir à colonização. É olhar para o que a gente tem 

e dizer: isso aqui existe e sempre existiu. (...) Nosso desafio não é apenas 

enfrentar o colonialismo, mas criar e manter mundos que não dependem dele 

para existir (Bispo dos Santos, 2023, p. 39). 

 



88 

 

 

 ‘  

 

A contracolonialidade, assim, não se coloca como resposta ou reação à lógica colonial, 

mas como negação de sua centralidade. Não se trata de apenas substituir uma narrativa por 

outra, mas de tecer caminhos a partir de saberes vivos, práticas ancestrais e territorialidades que 

afirmam outras formas de existência — formas que resistem simplesmente por existirem, apesar 

das tentativas históricas de apagamento. 

Essa visão se alinha à proposta de Abdias do Nascimento (1980), ao propor o conceito 

de quilombismo como uma política da liberdade radical. Para ele, o quilombo é mais que 

memória: é projeto. Um modelo de sociedade comunitária, solidária e plural, centrada na 

dignidade humana e na coletividade. Beatriz Nascimento, conforme analisado por Ratts (2006), 

amplia o horizonte ao compreender o quilombo como um espaço simbólico e real, onde o corpo 

negro resiste e se reinventa. Em suas palavras, citadas por Ratts: 

 

A concepção de quilombo passa a ter uma conotação basicamente ideológica 

e doutrinária, no sentido de agregação, comunidade e luta, onde o indivíduo 

se reconhece como pessoa que deve e merece lutar por melhores condições de 

vida (NASCIMENTO, 1989a apud RATTS, 2006, p. 53). 

 

Essa leitura se aprofunda ainda mais no documentário Orí (1990), dirigido por Raquel 

Gerber e roteirizado por Beatriz Nascimento, cuja poética visual e narrativa opera como um 

manifesto de reterritorialização simbólica. Segundo Wanderson Flor (Flor do Nascimento, 

2020), o filme oferece pistas concretas para pensar uma educação antirracista enraizada na 

ancestralidade africana e na valorização das heranças civilizatórias negras. Beatriz elabora, em 

Orí, uma noção de continuum civilizatório, conectando passado, presente e futuro das 

populações negras por meio de sua criatividade e engenhosidade (Flor do Nascimento, 2020, p. 

65). 

Para Wanderson Flor, o filme é mais que documento: é um chamado. Um “conclame, 

um manifesto”, que convoca à escuta sensível — dos traumas, mas também da beleza e da força 

— de quem, mesmo arrancado de sua terra, encontra caminhos para manter viva a 

ancestralidade (Flor do Nascimento, 2020, p. 66). A travessia atlântica, marcada pela dor e pela 

violência, revela-se, assim, como espaço de reexistência. O autor nos convida a perceber o 

Atlântico não apenas como distância, mas como ponte, como conexão entre os mundos negros 

separados pelo tráfico transatlântico. 

Ainda segundo Wanderson Flor, a constituição da identidade negra brasileira é 

marcada pela recusa forçada às referências africanas, imposta pela colonialidade. No entanto, 



89 

 

 

 ‘  

 

essa ruptura não eliminou a possibilidade de reconstrução. Mesmo distantes de suas terras 

natais, as pessoas negras reencontraram suas imagens de si por meio das relações com suas 

comunidades, das crenças e das tradições que as sustentaram. Criaram, assim, novas referências 

para se enxergarem como pessoas no mundo — não a partir da ausência, mas da memória 

coletiva e da força ancestral (Flor do Nascimento, 2020, p. 67). 

Esse gesto de resgatar a imagem de si despedaçada pela diáspora é, como 

compreendemos nesta pesquisa, um gesto contracolonial. Pois não responde ao olhar 

colonizador, mas finca raízes em territórios de memória, escuta, axé e pertencimento. A 

memória, como afirma Beatriz Nascimento no documentário Orí, é o nosso verdadeiro território 

de luta. 

A Cartografia das Vivências, portanto, caminha com os pés fincados no vivido, mas 

com os olhos voltados para os horizontes que o epistemicídio tentou apagar. Ela parte das 

margens, mas não como quem pede passagem — e sim como quem já habita, já sabe, já pulsa. 

É método e é gesto. É escuta que acolhe e reinventa. É linha que costura, com paciência e 

beleza, os retalhos de memória que resistiram ao corte colonial. Se a descolonização rompe e a 

decolonialidade desloca, a contracolonialidade — inspirada por vozes como Nêgo Bispo, 

Abdias do Nascimento e Beatriz Nascimento — não parte da ferida, mas da seiva. Ela não 

apenas denuncia o apagamento: afirma o que nunca deixou de existir, mesmo quando parecia 

silêncio. 

Essa escolha metodológica e epistemológica não é acidental, nem neutra. Ela é 

política, é poética, é ancestral. Surge da compreensão de que algumas perspectivas, por mais 

potentes que sejam, ainda se organizam a partir da lógica da reação: enfrentam o colonial, 

respondem ao opressor, travam batalhas dentro da moldura imposta. A contracolonialidade, ao 

contrário, nos convida a recomeçar de outro lugar — um lugar que não nega o embate, mas que 

recusa se constituir apenas por ele. Um lugar que afirma, com firmeza, as epistemologias que 

brotam do chão, do corpo, do tempo, do sonho. 

É por isso que esta pesquisa escolhe fincar seus passos nesse território: um chão 

ancestral, circular, vivo — que pulsa em cada gesto, em cada imagem, em cada palavra 

compartilhada. Um chão onde saberes não pedem permissão, porque já são. Onde a existência 

negra, indígena, periférica, feminina e plural não se curva à lógica da validação, mas floresce 

em sua própria linguagem.  



90 

 

 

 ‘  

 

Para tornar mais visíveis as diferenças entre essas abordagens — descolonização, 

decolonialidade e contracolonialidade — organizamos, a seguir, um quadro comparativo que 

não pretende hierarquizá-las, mas evidenciar seus pontos de partida, suas intenções e seus 

modos de atuação no mundo. Cada uma carrega em si uma potência crítica diante das heranças 

coloniais, mas é na contracolonialidade que esta pesquisa reconhece um chão mais próximo, 

enraizado nas práticas e nos saberes que florescem sem depender da validação dos centros. 

Esse quadro não é apenas uma síntese teórica. É também um gesto de nomear aquilo 

que, por vezes, nos atravessa sem ser dito. Uma tentativa de costurar sentidos e de afirmar, com 

clareza, o porquê de termos escolhido a contracolonialidade como solo fértil desta travessia 

metodológica. Porque não se trata apenas de resistir ao que nos foi imposto — trata-se de 

lembrar que sempre soubemos outro caminho. E que esse caminho, mesmo antes de ser 

reconhecido como teoria, já era prática viva de quem dança, ensina, sonha e reinventa o mundo 

a partir de si. 

 

Quadro 13 - Contrapontos: descolonização, decolonialidade x contracolonialidade  

Aspecto Descolonização Decolonialidade Contracolonialidade 

Origem e 

principais vozes 

Frantz Fanon (1961), Aimé 

Césaire (1950), Amílcar Cabral 

(1973), Sueli Carneiro (2005), 

Lélia Gonzalez (1984) 

Aníbal Quijano (2000), 

Walter Mignolo (2007), 

Catherine Walsh (2009, 

2013) 

Nêgo Bispo (2023), Abdias do 

Nascimento (1980), Beatriz 

Nascimento (2006) 

Fundamento 

político-epistêmico 

Ruptura com o colonialismo 

como estrutura opressora; defesa 

da emancipação cultural e 

subjetiva. 

Crítica à permanência da 

colonialidade; valorização 

de saberes insurgentes do 

Sul global. 

Afirmação de saberes não 

colonizados; existência que 

não se define em reação, mas 

em enraizamento ancestral. 

Postura frente ao 

colonialismo 

Enfrenta diretamente a herança 

colonial; pode manter o 

colonizador como referência 

negativa. 

Desloca o centro 

epistêmico; propõe 

alternativas pedagógicas e 

curriculares. 

Recusa o colonial como 

referência; sustenta-se em 

cosmopercepções, práticas e 

territórios autônomos. 

Exemplos de 

aplicação 

Educação popular, ações 

culturais nas periferias, 

resistência organizada. 

Reformas curriculares 

interculturais; pedagogias 

críticas e decoloniais. 

Pedagogias quilombolas e de 

terreiro; espiritualidades 

afrorreferenciadas; oralidade, 

pertencimento, ancestralidade 

e axé como fundamentos de 

saber. 

Crítica central 

Risco de reafirmar a 

centralidade do opressor ao 

focar no enfrentamento. 

Pode se distanciar das 

práticas vivas e se tornar 

excessivamente 

acadêmica. 

Não parte da falta ou da 

negação: propõe desde a 

abundância do que já é e 

sempre foi. 

 

A partir da leitura do quadro comparativo acima, evidencia-se que a 

contracolonialidade propõe uma via epistêmica e política ancorada em práticas populares, 



91 

 

 

 ‘  

 

comunitárias e ancestrais como fontes legítimas de produção de saber e de vida. Em vez de 

negar as contribuições anteriores, ela realiza um deslocamento radical: não toma o colonial 

como referência, mas, ao contrário, afirma modos de existência que sempre resistiram por 

simplesmente serem. Justamente por isso, esta dissertação finca seus pés na contracolonialidade 

como base metodológica e teórico-política.  

Inspirada na formulação de Nêgo Bispo (2023), essa abordagem parte de saberes que 

não se organizam em resposta ao colonizador — pois jamais tomaram o colonial como medida 

—, mas que se sustentam por si, cultivados nas quebradas, nos quilombos, nos terreiros, nos 

territórios vivos onde o conhecimento pulsa antes mesmo da teoria. É desse chão que a 

Cartografia das Vivências se move: das práticas enraizadas, da oralidade, da ancestralidade que 

insiste em sobreviver e criar. Como costura feita com as linhas do vivido, a contracolonialidade 

permite que esta pesquisa se afirme não só como resistência, mas como presença, memória, 

axé, pertencimento e encantamento.  

Se a descolonização rompe e a decolonialidade desloca, a contracolonialidade finca 

raízes — onde sempre houve vida — e transforma o silêncio em canto, em gesto, em caminho 

fértil de reexistência. Nêgo Bispo (2023) nos conduz, assim, para além da crítica: ele nos aponta 

para práticas sustentáveis, comunitárias e cotidianas que não apenas resistem, mas ousam 

inventar o porvir. É por isso que a contracolonialidade se tornou abrigo e direção desta travessia 

— porque pulsa com o tempo circular, com o gesto coletivo, com o chão onde o mundo sempre 

foi tecido, mesmo quando parecia invisível.  



92 

 

 

 ‘  

 

4. TECENDO SIGNIFICADOS: ANÁLISE E REFLEXÕES SOBRE OS DADOS 

 

Antes de adentrarmos nas camadas mais densas da análise, é preciso lembrar que cada 

dado aqui costurado carrega vida, memória e afeto. O que se segue não é apenas resultado de 

um percurso metodológico, mas o entrelaçamento de vozes que confiaram na escuta, de olhares 

que se deixaram afetar e de mãos que ousaram registrar o que se moveu. Como em um tecido, 

cada ponto que compõe este capítulo tem sua origem nas vivências partilhadas, nas imagens 

que provocaram, nas perguntas que ecoaram.  

Esta escrita, por isso, é mais do que exposição de resultados: é uma escrita de travessia, 

uma forma de dar forma aos sentidos que emergiram. A análise aqui proposta deseja manter 

vivo o gesto da escuta sensível (Machado, 2019), acolhendo tanto as palavras quanto os 

silêncios, tanto as frases inteiras quanto os fragmentos que nos atravessam como lampejos de 

lucidez. Como já nos ensinou a Filosofia Africana do Encantamento (Machado, 2019), é no 

detalhe, no gesto, na vibração do que se sente que reside o saber. 

 

4.1 Abrindo o tecido: notas sobre o processo de análise 

 

Este capítulo apresenta uma costura entre os dados gerados durante os encontros 

formativos e as lentes teóricas que sustentam esta pesquisa. Inspirados pela Análise de 

Conteúdo (Bardin, 2011), estruturamos o processo interpretativo em três momentos — pré-

análise, exploração do material e tratamento dos resultados com inferência e interpretação —, 

adaptando esse percurso a uma abordagem mais fluida, guiada pela Cartografia das Vivências 

e pela escuta sensível. 

Na pré-análise, revisitamos os registros com o coração aberto, como quem toca um 

tecido pela primeira vez e sente suas texturas. Mergulhamos nos diários, nas falas e nas 

imagens, permitindo que os sentidos emergissem do contato e da memória, e não apenas da 

classificação. Já na exploração do material, nos deixamos guiar por palavras que vibravam, 

gestos que ecoavam e metáforas que se repetiam como sinais. Ao invés de buscar frequência, 

buscamos afetação. No tratamento dos resultados, cada narrativa foi costurada com os fios da 

teoria e da experiência, em um gesto de análise que não pretende encerrar sentidos, mas 

multiplicá-los. Como ensina Roberto Sidinei Macedo (2010), todo processo formativo precisa 



93 

 

 

 ‘  

 

estar aberto ao porvir, ao inacabado e ao sensível — como um tecido vivo que se refaz a cada 

costura. 

As fontes de dados analisadas incluem: formulários com respostas abertas, textos 

autorais escritos nos diários de travessia23, expressões poéticas e registros das rodas de 

conversa. Esses materiais foram coletados em turmas das disciplinas “Filosofia e Educação”, 

“Cultura Africana e Afro-brasileira” e “Educação, História e Cultura Africana e Afro-

brasileira”, durante os semestres de 2023.2 a 2025.1, no campus Nova Iguaçu da UFRRJ. 

Importa destacar que, apesar da indicação prévia dos videodocumentários como 

materiais preparatórios, poucos estudantes os assistiram antes dos encontros. Assim, as aulas 

expositivas tornaram-se espaços de apresentação e sensibilização para o cinema negro e, 

posteriormente, para o cinema negro feminino. O “Momento Lumière”24 foi um recurso 

pedagógico essencial nesse processo: por meio dele, os estudantes se reconheceram ou 

perceberam lacunas na sua formação imagética. 

Ao longo dos encontros formativos com os(as) licenciandos(as), foi possível observar 

impactos que ultrapassaram os limites dos conteúdos abordados e revelaram deslocamentos 

subjetivos, afetivos e epistêmicos importantes. Ainda que nem todos os efeitos possam ser 

mensurados objetivamente, os registros nos diários de travessia, as falas espontâneas em aula e 

as produções textuais revelaram movimentações simbólicas, marcas de afetação e 

reestruturações de olhar. 

Falas como “nunca tinha visto uma mulher negra dirigindo um filme e agora quero 

conhecer mais” ou “me fez repensar como ensino e o que deixo de mostrar em sala” indicam 

que o contato com o cinema negro feminino não apenas ampliou repertórios, mas tensionou 

silêncios formativos históricos. Houve deslocamentos nos modos de perceber o que é 

representação, quem tem legitimidade para narrar histórias e quais vozes compõem — ou 

deveriam compor — o currículo. 

 
23

 O Diário de Travessia foi inspirado em uma proposta compartilhada pela Profa. Adilbênia Machado durante as 

aulas do componente Tópico especial: Didáticas e metodologias afrorreferenciadas (IE-134386, 2023.2), ofertada 

pelo PPGEDUC/UFRRJ. A proposta surgiu como espaço de escrita sensível, onde o vivido se costura com a 

reflexão, transformando a experiência formativa em travessia afetiva, política e ancestral. 
24

 O Momento Lumière teve como inspiração as experiências apresentadas pelo Prof. Fábio José Rosa da Paz no 

componente Tópico especial: Audiovisualidades negras para a educação das relações étnico-raciais (IE-134393, 

2023.2), também ofertada pelo PPGEDUC/UFRRJ. A proposta partiu do gesto de olhar com atenção crítica para 

o que nos atravessa nas imagens de cartazes de filmes afrorreferenciados — adaptado do exercício teatral Minuto 

Lumière —, transformando a observação em ferramenta pedagógica e antirracista. 



94 

 

 

 ‘  

 

Esses impactos também se fizeram presentes na forma como os(as) estudantes se 

posicionaram diante das imagens. A proposta do Momento Lumière, por exemplo, provocou 

uma autoavaliação coletiva sobre o consumo audiovisual e a invisibilidade da produção negra. 

Muitos se disseram “envergonhados” por não conhecerem filmes dirigidos por mulheres negras 

brasileiras. Esse incômodo, no entanto, não paralisou — moveu. Despertou desejo, curiosidade 

e responsabilidade pedagógica. 

Além disso, as escritas criativas (cartas, memórias, poesias) produzidas durante a 

Cartografia das Vivências evidenciaram o cinema negro como disparador de narrativas pessoais 

e pedagógicas que estavam latentes, mas ainda não haviam encontrado escuta. Nesse sentido, 

os encontros formativos não se limitaram à exposição de conteúdos: foram espaços de escuta 

sensível, elaboração coletiva e reencantamento do processo de ensinar e aprender. 

Mesmo em sua brevidade e em meio aos momentos de aprofundamento teórico, os 

encontros se mostraram fecundos como dispositivos de formação, nos termos de Roberto 

Sidinei Macedo (2010). Dispositivos que não entregam respostas prontas, mas criam atmosferas 

de cuidado, deslocamento e reconstrução de si e do outro. Atmosferas onde se costuram 

memórias, afetos, saberes e futuros. 

Como quem revira tecidos antigos em busca de tramas esquecidas, a análise de 

conteúdo foi conduzida como um gesto de escuta amorosa — atento aos fios do dito e do não 

dito, respeitando o tempo do outro. O tratamento dos dados se organizou em quatro dimensões 

interpretativas que não pretendem encerrar sentidos, mas abri-los em dobras sensíveis: (1) 

Ancestralidade e (auto)reconhecimento; (2) Emoção e corpo como leitura crítica; (3) Cinema 

negro como espelho e ruptura; e (4) Educação como reexistência e deslocamento. 

Antes disso, cabe uma breve pausa para olhar, com o coração e os olhos, um dos frutos 

mais sensíveis dessa travessia: os diários de travessia em forma de imagem. A produção visual 

a seguir, elaborada por uma estudante da turma de Cultura Africana e Afro-brasileira,  no 

período letivo de 2024.2, traduz afetivamente um dos encontros formativos — registrando não 

apenas os conteúdos discutidos, mas também as emoções partilhadas, as perguntas lançadas e 

os sentidos despertados. Trata-se de uma escrita imagética que carrega potência pedagógica e 

epistêmica: a imagem aqui não ilustra — ela interpreta, borda, traduz e reencanta. A escolha de 

elementos como flores, nuvens, expressões populares e perguntas abertas revela o quanto a 

Filosofia Africana do Encantamento (Machado, 2019) esteve presente no modo de olhar, 



95 

 

 

 ‘  

 

escutar e recontar. É a crítica que nasce da beleza, do afeto e da escuta sensível, como é possível 

ver abaixo: 

 

Figura 07 - Diário de travessia em forma de imagem 

 

Fonte:  Diário de travessia – aula sobre cinema negro e samba. Produção autoral elaborada pela 

discente Ana Beatriz Ferreira Domingos durante o componente curricular Filosofia e Educação, no período 

letivo de 2024.2. Texto cedido gentilmente à pesquisa como fragmento de escuta sensível e reflexão poético-

pedagógica em curso. 

 

Ao materializar sua memória do encontro em forma de colagem visual e escrita 

poética, a estudante constrói uma cartografia própria da experiência: subjetiva, sensível e 



96 

 

 

 ‘  

 

crítica. Sua produção revela que a análise também pode ser desenhada; que a escrita também 

pode ser imagem; e que a escuta pedagógica se desdobra em expressões múltiplas, que 

respeitam os tempos e os modos de cada sujeito. 

Esses registros visuais, concebidos como expressão artística dos diários de travessia, 

revelam que a crítica também pode ser imagem: uma forma de pensamento em cores, formas e 

símbolos que, ao invés de explicar, encanta, envolve e transforma. Eles nos lembram de que 

ensinar e aprender também pode ser gesto poético, bordado coletivo e travessia de sentidos. 

Ao observar os relatos, expressões e retornos compartilhados pelas pessoas 

participantes, é possível perceber que os encontros formativos não apenas apresentaram novos 

repertórios, mas também produziram deslocamentos subjetivos e afetivos. Ainda que nem todos 

os efeitos sejam quantificáveis ou imediatos, houve indícios claros de mudança no olhar, de 

abertura à escuta e de fortalecimento de um pertencimento negro e coletivo. Algumas falas 

revelam reencantamento com a docência, outras apontam para o desejo de pesquisar, de contar 

histórias, de ocupar espaços de criação e reflexão. 

Esses movimentos, por mais sutis que pareçam, são sinais de impacto formativo. Como 

já discutido com base em Roberto Sidinei Macedo (2010), processos educativos éticos se 

reconhecem nos afetos que mobilizam, nos silêncios que escutam e nas perguntas que deixam 

plantadas para depois. Assim, mesmo sem a pretensão de medir ou prever efeitos, esta 

Cartografia das Vivências evidencia que, quando o cinema negro feminino é mobilizado como 

linguagem pedagógica, ele tem o poder de provocar germinações. Pequenas sementes foram 

deixadas — e nelas, pulsa um mundo possível. 

 

4.2 Quando o fio puxa a memória: sentidos que emergem da escuta 

 

O título desta seção remete à potência do gesto de escutar e registrar. Aqui, o que se 

tece são sentidos produzidos a partir das falas, memórias e afetos das pessoas participantes, em 

diálogo com a proposta de um cinema negro feminino como ferramenta pedagógica insurgente. 

O fio que puxa a memória é também o fio que costura pertencimento, provoca deslocamentos 

e reativa ancestralidades. As falas são analisadas com base na Análise de Conteúdo de Laurence 

Bardin (2011), mas entrelaçadas a perspectivas afrorreferenciadas de escrita e pesquisa 

(Evaristo, 2011; Oliveira, 2005; Machado, 2019). 



97 

 

 

 ‘  

 

Ao longo desse processo, minha presença como professor também foi citada por 

algumas pessoas participantes — não como figura central, mas como parte da travessia 

compartilhada. As falas que surgiram sobre mim revelam como a construção coletiva do saber 

é atravessada por vínculos, escutas e afetos. Mais do que reconhecimento pessoal, vejo nesses 

registros a força do encontro: é no gesto de estar junto, de propor caminhos e de acolher dúvidas, 

que a educação se faz viva. 

A seguir, compartilho alguns desses trechos, que reforçam como o afeto, a escuta e a 

presença docente podem ser elementos mobilizadores em práticas pedagógicas comprometidas 

com o reencantamento e a transformação social: 

 

Relato 01: “Ao iniciar uma conversa sobre cinema negro brasileiro com 

Thiago Dutra, fui confrontado com uma série de reflexões que desafiaram 

minhas percepções prévias. Confesso que, antes desse diálogo, carregava 

preconceitos em relação ao cinema nacional, rotineiramente rotulando-o como 

monótono sem sequer dar uma chance real. Entretanto, uma virada 

significativa aconteceu durante a aula, quando discutimos o trailer do filme 

“M8 quando a morte socorre a vida”, com isso, surgiram reflexões sobre a 

representação de corpos negros em universidades de medicina. A partir daí, 

pude enxergar a importância de questionar as narrativas e estereótipos 

presentes na mídia, especialmente quando relacionados a comunidades 

historicamente marginalizadas. Outro ponto crucial surgiu durante a discussão 

sobre o impacto do filme “Pantera Negra" no cinema.’’ 

 

Relato 02: “Thiago Dutra compartilhou sua visão sobre como o filme 

influenciou a indústria cinematográfica, mas. Isso me levou a reconhecer a 

necessidade de explorar e compreender melhor as narrativas negras, 

reconhecendo minha própria falta de familiaridade, pois na minha experiência 

com o filme, não percebi nada do que Thiago havia comentado, pois estava 

apenas concentrado no entretenimento.’’ 

 

Relato 03: “Nessa aula, o professor Thiago conversou conosco sobre o cinema 

negro e como ele pode auxiliar na construção de uma educação antirracista. 

Foi muito interessante ver como o cinema e a arte em si tem se tornado uma 

ferramenta poderosa de afirmação para a identidade negra e para a luta contra 

estereótipos do racismo estrutural. A maioria dos filmes possuía um elenco 

majoritariamente branco, e quando incluíam um personagem negro, este era 

colocado como vilão ou personagem secundário. Em contrapartida, o cinema 

negro atual tem desempenhado um papel fundamental desafiando estereótipos 

e atuando na criação de personagens negros, histórias de resistência e luta além 

de valorizar a história e a identidade africana. É muito gratificante ver o 

cinema mudando de postura e lutando contra o discurso racista. O filme 

Pantera Negra, recorde de bilheteria, é um excelente exemplo. Todo seu elenco 

era composto por pessoas negras, exceto um personagem, que era do governo 

americano. Isso me fez pensar que na verdade, a história do povo negro precisa 

ser contada por eles mesmos e não através de uma ótica externa preconceituosa 

e com complexo de superioridade. Além de arte, o cinema negro é uma 

ferramenta educacional, pois pode mudar a maneira como vemos o mundo e 

entender mais sobre as questões étnicas. Penso que precisamos de mais 



98 

 

 

 ‘  

 

histórias assim, mostrando suas lutas, suas culturas e identidades, pra mostrar 

a riqueza que é a diversidade.’’ 

 

Relato 04: “Na aula de hoje quem a ministrou foi o Thiago Dutra, um dos 

jovens graduandos que me dava aula no pré vestibular social, porém dessa vez, 

eu não estava como sua aluna do pré social e ele não é mais graduando e sim 

mestrando. Foi bonito ver que as conversas que tínhamos depois das aulas 

estavam se concretizando para ambos.Um dos filmes indicados para a aula foi 

M8- Quando a morte socorre a vida. Assisti este vídeo a alguns anos atrás e 

me atravessou profundamente, por obter muitas camadas.’’ 

 

Esses relatos evidenciam que a prática pedagógica construída coletivamente foi 

também espaço de afetação mútua — um território no qual a escuta sensível, conforme propõe 

Adilbênia Machado (2019), não se limita ao conteúdo, mas alcança as relações, os modos de 

ensinar e a presença encarnada do/a educador/a. Trata-se de um processo que se compromete 

com o que a autora chama de Filosofia Africana do Encantamento: fazer da educação um ritual 

de reexistência e cura, portanto, transgressor. 

É nesse chão fértil de trocas, escutas e deslocamentos que emergem as quatro 

dimensões interpretativas desta análise. Elas não pretendem fechar sentidos, mas abrir frestas: 

revelam percepções que se entrelaçam, tensionam e iluminam aspectos fundamentais do cinema 

negro feminino como ferramenta de formação crítica, antirracista e afrorreferenciada. 

 

4.2.1 Ancestralidade e (auto)reconhecimento 

 

Ao serem convidadas a refletir sobre suas vivências com o cinema negro e o cinema 

negro feminino, muitas pessoas participantes revelaram que não haviam tido contato com 

produções afrorreferenciadas durante sua formação escolar. Uma das respostas ao formulário 

afirma: “Do que posso me lembrar houve poucas apresentações e representações negras na 

minha formação que de fato trabalhe o seu significado além de 'atividades' superficiais e sem 

origem real do contexto”. Outra pessoa respondeu diretamente: “Não tive”. 

Ao vivenciarem os encontros e terem contato com imagens, falas e memórias trazidas 

pelo cinema negro feminino, algo se moveu. O reconhecimento de que aquelas mulheres negras 

existiram e não eram citadas no cotidiano escolar foi marcante para muitos. “Saber que aquelas 

pessoas existiram e nunca foram citadas no dia a dia” foi uma das frases registradas. 

Em consonância com os fundamentos da escrevivência (Evaristo, 2011) e com a 

pedagogia da ancestralidade proposta por Adilbênia Machado (2019), esses relatos apontam 



99 

 

 

 ‘  

 

para uma ruptura com o silenciamento histórico e a reativação de uma memória coletiva que se 

mantinha adormecida. Como afirmou uma das participantes: “O reconhecimento da mulher 

preta em ocupar lugares de potência”. A potência dessa experiência ressoa com a trajetória de 

Adélia Sampaio, que abriu caminhos no cinema nacional, mesmo em meio a apagamentos 

históricos. 

Na próxima seção, exploraremos como a emoção — vivida no corpo e nas palavras — 

também se revelou como chave de leitura crítica das imagens, contribuindo para uma pedagogia 

sensível e afetiva. 

 

4.2.2 Emoção e corpo como leitura crítica 

 

O corpo sente antes de entender. E foi justamente pelo corpo que emergiram muitas 

respostas nas rodas de conversa, nos diários de travessia e nas reverberações que atravessaram 

as aulas. A emoção, aqui, não ocupa o lugar do excesso ou da irracionalidade — mas sim o da 

lucidez sensível, da inteligência que pulsa antes das palavras, da crítica que se constrói a partir 

do afeto. 

A escuta sensível (Machado, 2019), entendida como um gesto ético, político e estético, 

permitiu que dimensões afetivas e corporais emergissem com força nos registros. Como 

descreve uma participante em seu diário: “Foi um momento muito aconchegante e aprendizado 

que me conectou muito com a aula e com as pessoas ao meu redor”. No mesmo texto, ela 

completa: “Aprendi algo essencial: a importância de ouvir o outro, porque nunca sabemos pelo 

que as pessoas estão passando, e às vezes elas só precisam de um ouvido ativo para serem 

acolhidas”. 

Essa escuta encarnada, como propõe Suely Rolnik (2006) na escrita cartográfica, é 

aquela que se afeta, que vibra com o que escuta e que transforma o gesto de aprender em um 

gesto de sentir. Essa perspectiva também atravessa a obra de Viviane Ferreira, cujo cinema é 

corpo, toque, ruptura e abraço — uma provocação estética que desloca pela emoção. Ao refletir 

sobre uma das rodas de conversa, uma pessoa participante sintetizou em forma de poesia o que 

viveu. A escrita poética — assim como a fala, o gesto e a imagem — também pode ser crítica, 

transgressora e contracolonial: 

 

 



100 

 

 

 ‘  

 

“No palco da tela e no ritmo da batida, 

Cinema Negro e Samba, uma escola de vida. 

Africanidades dançam nas cores da película, 

No enredo da história, uma jornada que brilha. 

No escurinho da sala, a tela se ilumina, 

Cinema Negro, uma arte que ensina. 

Rostos diversos, histórias a contar, 

Nas imagens, a riqueza do pertencer e do amar. 

Do passado à diáspora, o filme é um espelho, 

Refletindo a resistência, o orgulho, o zelo. 

Cada cena é um poema, uma narrativa a se tecer, 

Cinema Negro, uma ponte para entender e aprender. 

Diretores e atrizes, uma constelação de talento, 

Na tela, a força de um povo, um movimento. 

Do documentário à ficção, cada obra é um livro, 

Cinema Negro, um caminho para o entendimento crítico.” 

 
Fonte: Diário de travessia – resenha crítica e poética. Produção autoral de Anna Beatriz Gama Estevão, discente 

de Licenciatura em Matemática no Instituto Multidisciplinar da UFRRJ – campus Nova Iguaçu. Elaborada 

durante o componente História da Cultura Afro-Brasileira, em 2023.2, a resenha foi gentilmente cedida à 

pesquisa como gesto de escuta, memória e afeto. 

 

Essa “narrativa a se tecer” é um chamado para que o conhecimento não passe apenas 

pela mente, mas pelo corpo inteiro. A emoção também tem o poder de desconstruir certezas. 

Em um dos relatos, uma pessoa confessou: “Confesso que, antes desse diálogo, carregava 

preconceitos em relação ao cinema nacional, rotineiramente rotulando-o como monótono sem 

sequer dar uma chance real. [...] Durante a aula, descobri a existência do cinema negro 

brasileiro. Este conhecimento anteriormente oculto suscitou especulações sobre as razões por 

trás do meu desconhecimento e ressaltou a importância de se ampliar a visibilidade dessas 

produções”. 

Outros relatos revelam como esse processo de sensibilização também implicou 

reencontros. Uma estudante compartilhou: “Foi bonito ver que as conversas que tínhamos 

depois das aulas estavam se concretizando para ambos. [...] Um dos filmes indicados para a 

aula foi M8 – Quando a morte socorre a vida. Assisti a este vídeo há alguns anos e me atravessou 

profundamente, por obter muitas camadas. [...] O professor Thiago nos trouxe as dificuldades 

de ser um homem preto na graduação, dicas de como seguir e se apropriar do que é nosso”. 

Na mesma linha, outra participante refletiu: “Foi muito interessante ver como o cinema 

e a arte em si têm se tornado uma ferramenta poderosa de afirmação para a identidade negra e 

para a luta contra estereótipos do racismo estrutural. [...] A história do povo negro precisa ser 



101 

 

 

 ‘  

 

contada por eles mesmos e não através de uma ótica externa preconceituosa e com complexo 

de superioridade”. 

A emoção também operou como lente crítica sobre o mundo e sobre si, provocando 

deslocamentos profundos. Em um dos registros, uma pessoa comentou: “Essa aula me fez 

refletir sobre como quero me relacionar com o mundo e como eu me vejo diante dele. Também 

falamos sobre a cultura preta, especialmente o samba e o cinema, representatividade, TIPOS de 

representatividade, e como isso afeta e influencia no crescimento pessoal de cada pessoa”. 

Essas falas evidenciam o que a escrita cartográfica propõe: que o pensamento nasce 

do movimento, do encontro, da escuta. O corpo, ao se emocionar, também compreende — e 

essa compreensão é mais potente porque está atravessada por memórias, vivências e 

pertencimentos. A emoção, portanto, não é desvio do pensamento, mas caminho para outra 

forma de saber: aquela que afeta, que toca e que transforma. Na próxima seção, veremos como 

o cinema negro se apresentou como espelho e ruptura, possibilitando que as pessoas 

participantes se reconhecessem nas telas e, ao mesmo tempo, desestabilizassem imaginários 

cristalizados. 

 

4.2.3 Cinema negro como espelho e ruptura 

 

Ver-se na tela é mais do que reconhecimento: é também um reencontro com memórias 

interditadas, um rompimento com os silêncios impostos e uma possibilidade concreta de 

reconstruir imaginários. O cinema negro, ao colocar corpos e narrativas negras no centro da 

imagem, opera como um espelho que reflete identidades historicamente negadas — mas 

também como uma ruptura com os moldes coloniais que, por séculos, definiram quem pode ser 

visto, lembrado e celebrado. 

Nos encontros formativos, essa dupla força — de espelho e ruptura — emergiu com 

intensidade nas respostas das pessoas participantes. Quando questionadas sobre o que mais 

marcou no contato com o cinema negro feminino, algumas vozes expressaram: “Saber que 

aquelas pessoas existiram e nunca foram citadas no dia a dia”; “O reconhecimento da mulher 

preta em ocupar lugares de potência”; “Uma das frases do palestrante: ‘O cinema negro não é 

novo, o seu apagamento que é antigo’.” A força dessa última afirmação reverberou entre 

estudantes como um convite a reconfigurar o que se entende por história do cinema brasileiro. 



102 

 

 

 ‘  

 

Um dos registros mais significativos destacou: “Durante a aula, descobri a existência 

do cinema negro brasileiro, um movimento abrangente que remonta à década de 60… Esse 

conhecimento anteriormente oculto suscitou especulações sobre as razões por trás do meu 

desconhecimento e ressaltou a importância de se ampliar a visibilidade dessas produções.” 

Como expressou uma das participantes: “A partir desse diálogo, emergiu a percepção do cinema 

negro brasileiro como um movimento significativo de representatividade. A importância desse 

movimento na busca por visibilidade e representação autêntica para a comunidade negra na 

produção cinematográfica do país tornou-se evidente, destacando seu papel vital na 

desconstrução de estereótipos arraigados”. 

Essas respostas falam de presença, mas também de ausência. O espelho, quando 

aparece pela primeira vez, reflete não apenas quem somos, mas quem fomos impedidos de ver. 

A imagem torna-se território de disputa simbólica: entre aquilo que foi apagado e o que agora 

emerge com força e nitidez. Um dos relatos apontou: “Quando pensamos em cinema negro, 

raramente alguém vai associar mulheres. Isso já mostra que mulheres negras têm pouca 

visibilidade nesse meio. Mostrando a existência delas na educação, serão citadas em trabalhos 

do tipo”. 

Essas percepções dialogam diretamente com o gesto político de Edileuza Penha de 

Souza ao construir curadorias e narrativas que reexistem pela visibilidade de mulheres negras. 

Assim como ela, as participantes compreendem que se exibir é existir — e que romper o 

apagamento não se limita a ocupar espaços, mas a reconfigurá-los com presença, memória e 

pertencimento. 

Por fim, uma reflexão especialmente sensível indicou: “Percebi que trabalhar os 

contextos por meio dos filmes apresentados com os nossos pequenos em sala de aula pode 

tornar a falta de pertencimento e de reconhecimento de si em momentos de identificação com 

figuras de inspiração de forma sensível e humanizada”. O cinema negro, nesse sentido, não 

apenas representa: ele realinha os eixos da memória e provoca deslocamentos que, como fios 

soltos de um tecido, podem ser costurados de maneira nova — mais justa, mais plural e mais 

verdadeira. 

Na próxima seção, abordaremos como as pessoas participantes compreenderam o 

cinema negro como ferramenta pedagógica. A imagem, antes espelho, torna-se também 

instrumento de trabalho, de formação e de enfrentamento às violências estruturais. 

 



103 

 

 

 ‘  

 

4.2.4 Educação como reexistência e deslocamento 

 

Diante dos atravessamentos vivenciados até aqui — encontros, escutas, memórias 

despertas e silêncios quebrados —, chegamos a este ponto da investigação em que o que pulsa 

não é apenas o resultado de uma análise, mas a própria vibração das experiências partilhadas. 

Tudo o que foi dito, sentido, registrado e sugerido pelas pessoas participantes ecoa agora como 

parte viva desta escrita. É com esse cuidado, com essa escuta ainda atenta e com o coração 

aberto, que nos debruçamos sobre os sentidos atribuídos ao cinema negro feminino como 

ferramenta pedagógica. O que se revela nesta última dobra da análise é mais do que opinião: 

são desejos de transformação, gestos de reexistência e propostas que costuram esperança com 

ação — como quem, ao aprender a ver de novo, também aprende a ensinar de outro jeito. 

A potência formativa do cinema negro — especialmente o feminino — não se expressa 

apenas nas imagens que projeta, mas naquilo que movimenta nos modos de ensinar e aprender. 

Durante os encontros formativos, as respostas das pessoas participantes revelaram que essas 

narrativas audiovisuais, quando inseridas no contexto escolar, operam como dispositivos de 

deslocamento: da ausência à visibilidade, da margem ao centro, da passividade à ação 

pedagógica. 

Questionadas sobre as contribuições do cinema negro feminino para a educação, 

algumas vozes expressaram com nitidez que essa presença não apenas amplia o repertório 

escolar, mas transforma a forma de perceber o mundo. Como afirmou uma participante: “O 

protagonismo feminino negro, além de conscientizar acerca da problematização do machismo 

que coloca as mulheres abaixo ou selecionam para papéis menores em enredos, contribui para 

que os alunos, e as alunas, possam enxergar e se perceber potencialmente inseridos e inspirados 

por se identificar com o enredo apresentado”.  

A palavra “inseridos” aqui não se refere apenas ao campo simbólico — trata-se de 

pertencimento pleno: nos currículos, nas telas, nos afetos e nos projetos de futuro. O que está 

em jogo não é apenas a representação, mas o direito à autoria, à memória e à centralidade. 

Incluir essas narrativas nas práticas pedagógicas é, portanto, um gesto de reexistência — de 

educar para além das molduras coloniais, reconhecendo sujeitos inteiros e histórias que 

importam. 

Esse movimento, no entanto, não está isento de tensões. Uma das participantes alertou 

para a resistência que pode surgir, especialmente vinda de fora da escola: “As crianças por vez 



104 

 

 

 ‘  

 

não são preconceituosas, mas carregam o que os seus familiares mandam eles levarem, impondo 

como certo. Por isso, é fundamental apresentar o cinema negro, mas tem-se a consciência de 

que será um tema complexo que pode ser tratado com insensibilidade e falta de empatia”. Aqui, 

emerge a necessidade de uma prática pedagógica ética, sensível e comprometida — que não 

apenas exiba filmes, mas que acolha os afetos que eles despertam, sustente o debate crítico e 

enfrente, com cuidado e firmeza, as estruturas que insistem em silenciar. 

As atividades propostas pelos participantes reforçam esse desejo de deslocamento e 

reinvenção curricular. Entre as sugestões apresentadas estão: recriar o curta “Dudú e o Lápis 

Cor da Pele” com crianças, promovendo reflexões sobre identidade e cor da pele; construir 

oficinas de colagem com imagens de mulheres negras, para provocar o reconhecimento e a 

crítica à invisibilidade; e realizar projetos audiovisuais coletivos, protagonizados, escritos e 

dirigidos por pessoas negras. Tais propostas não apenas ampliam os repertórios pedagógicos, 

mas também convocam novas formas de ensinar e aprender com o corpo, com a história e com 

a escuta. 

Como propõe Nêgo Bispo (2021), é preciso que a escola deixe de ensinar o mundo a 

partir de uma lógica colonizadora e comece, sobretudo, a ensinar o mundo a escutar — num 

movimento de escuta sensível às existências, aos territórios e aos saberes que por tanto tempo 

foram silenciados. O cinema negro feminino, nesse sentido, não apenas fala — ele convoca 

uma escuta que mobiliza. Ensina a escutar com o corpo inteiro, com o território, com os afetos 

e com as ausências que desejamos reparar. Ele reencanta a educação porque costura memória, 

crítica e desejo de transformação. 

Após o ciclo de encontros formativos, uma das participantes compartilhou, em sua 

resposta ao questionário final, a frase que mais a marcou ao longo da experiência: “Nós somos 

o começo, o meio e o começo. Existiremos sempre, sorrindo nas tristezas para festejar a vinda 

das alegrias. Nossas trajetórias nos movem, nossa ancestralidade nos guia” (Bispo, 2021). 

Mais do que sua beleza poética, o que dá força a essa frase é seu valor como memória 

afetiva: foi a última mensagem dita por mim na aula de abertura, no dia 18 de março de 2025 

— escolhida para encerrar aquele primeiro encontro como quem planta um fio de continuidade 

no pensamento e no afeto. Ao vê-la ressoar no retorno de uma participante, compreendi que o 

gesto havia cumprido seu propósito: não como ponto final, mas como dobra inaugural de uma 

travessia. 



105 

 

 

 ‘  

 

Essa citação encantada, evocada espontaneamente como lembrança significativa de 

um dos momentos em que abordamos o cinema negro e anunciamos as autorias femininas 

negras, tornou-se síntese da travessia afetiva, política e pedagógica costurada ao longo desta 

pesquisa. Ela não marca um fim, mas uma permanência — aquilo que continua vibrando nas 

escutas despertas, nas imagens que ainda ecoam, nos sonhos que seguem se entrelaçando em 

silêncio e movimento. 

Nesse bordado de palavras, imagens e gestos, o cinema negro feminino se afirma não 

apenas como recurso pedagógico, mas como um chamado à escuta, um espelho de resistência 

e um fio de reexistência que aponta outros caminhos — mais justos, mais plurais, mais 

possíveis. 

 

4.3 Teia de saberes compartilhados: o que ficou, o que reverberou 

 

Sem domínio 
 
Eu mirando alto 
meu olhar que me afeta 
e não é o olho uma boca do mundo? 
Palavra é lança afiada difícil de desviar 
 
Direto, certeiro na direção que se pode chegar 
Em domínio do segredo 
Pra bom entendedor, silêncio é patuá 
 
Deixa, deixa 
O sol que brilha aponta sua cabeça 
Deixa, deixa 
O sol que brilha aponta sua cabeça 
 
É como ser de um jeito tão leve 
me deixa ser sujeito de mim 
Corpo sem domínio 
eu vi o destino dançando na palma da minha mão 
 
[...} 

 
Canção de Aryelle 



106 

 

 

 ‘  

 

A canção que abre esta seção traduz, em poesia, o que se quer bordar aqui: o saber 

como travessia sensível, o silêncio como gesto de potência e o corpo como território que sente, 

escuta e resiste. Quando Aryelle canta “me deixa ser sujeito de mim”, há uma convocação que 

dialoga com a própria ética desta pesquisa — reconhecer as pessoas participantes como autoras 

de si, produtoras de saberes legítimos, portadoras de histórias que importam. 

Nem tudo o que atravessa uma experiência se transforma, de imediato, em fala 

articulada ou resposta clara. Há aprendizados amadurecidos em silêncio, há afetos reverberados 

em gestos e há sentidos que se costuram devagar, nos intervalos do tempo e do corpo. Esta 

seção é dedicada a esses rastros: aquilo que ficou no ar, o que foi dito sem ser nomeado, o que 

foi sentido mesmo quando não foi escrito. 

Ao final dos encontros, convidamos as pessoas participantes a sintetizarem a 

experiência com uma palavra, frase ou expressão. Algumas respostas vieram como sopros 

poéticos, como fragmentos de escrevivências. Dentre elas, uma reverberou com especial força: 

“Um povo que conhece sua história sabe que nenhuma luta é em vão.” Mais do que um 

encerramento simbólico, essa fala revela o sentido mais profundo do que se viveu e construiu 

ao longo da pesquisa: uma travessia marcada pela escuta, pelo reconhecimento e pela potência 

de recontar o mundo a partir de outras centralidades.  

Esse gesto de rememorar o vivido, de condensar em palavras o que ficou como marca, 

revela que os encontros ultrapassaram os limites do conteúdo e adentraram o terreno da 

transformação. Quando a palavra vira testemunho, memória e encantamento, ela também vira 

gesto político — e esse gesto continua a pulsar. 

Essa frase, registrada no questionário final, agora se inscreve como uma espécie de 

dobra do percurso: síntese de tudo o que se buscou costurar e semente do que ainda pode 

germinar. É ela que nos impulsiona à travessia seguinte: as (in)conclusões que não encerram, 

mas abrem, como quem entrelaça os fios do agora aos fios do porvir. 

Essas reverberações não se encerram em palavras. Elas também ganham forma em 

imagens, silêncios, expressões faciais e escutas profundas. Para simbolizar esses afetos que não 

cabem apenas em texto, criamos uma nuvem de palavras a partir dos termos mais mencionados 

nos registros escritos. Cada palavra que compõe essa imagem carrega sentidos bordados ao 

longo da travessia: desejos, incômodos, aprendizados, inquietações e reencantamentos. 

 

 



107 

 

 

 ‘  

 

Figura 08 - Nuvem de palavras - Travessias da pesquisa 

 

Fonte: Nuvem de palavras elaborada a partir dos registros textuais das participantes da pesquisa,  

com apoio da ferramenta de Inteligência Artificial (ChatGPT/OpenAI), em abril de 2025. 

 

Essa nuvem não é apenas um recurso gráfico e imagético. Ela é um retrato sensível da 

travessia que vivemos juntos — um registro que não pretende dar conta de tudo, mas deseja 

capturar o sopro do que se moveu. Como um tecido bordado a muitas mãos, ela guarda as 

marcas do toque, da presença, da escuta. É memória em estado de vibração, costurada com 

palavras que ecoam mais do que dizem, e que seguem pulsando, mesmo depois do ponto final. 

Cada palavra ali flutuante é como um fio solto que, ao ser nomeado, nos recorda que o vivido 

não se arquiva: reverbera. 

Encerramos esta seção com a consciência de que nenhum fim é absoluto ao se escrever 

com o corpo inteiro. Como nos ensina Nêgo Bispo (2021), o saber não termina, dobra — é 

dobra de tempo, de espaço e de sentido. Uma encruzilhada fértil que anuncia o novo e resguarda 

o que já foi. Assim, as (in)conclusões que virão não pretendem costurar um ponto final, mas 

abrir espaço para que novos fios se entrelacem. 

Porque uma pesquisa que nasce da escuta, do afeto e da ancestralidade nunca se fecha 

por completo: ela respira, ecoa e permanece. É costura viva de outros futuros possíveis, 

plantando caminhos onde antes havia silêncio. 

  



108 

 

 

 ‘  

 

5. IN-CONCLUSÕES: PESQUISA COMO MOVIMENTO 

 

Esta não é uma conclusão. E nem poderia ser. Nomear este encerramento como in-

conclusões é um gesto proposital — e afetivo. Um modo de reconhecer que uma pesquisa feita 

com escuta, corpo e memória não se encerra no texto final. Ela continua. Ecoa nas práticas, 

atravessa as pessoas envolvidas, germina em outros territórios. Como nos ensina Nêgo Bispo 

(2021), “não estamos propondo o fim de um ciclo, mas a continuidade de um modo de existir 

que sempre esteve vivo” — ainda que tantas vezes apagado. 

Neste trabalho, escrevemos com imagens, com afetos, com vozes que escapam aos 

moldes rígidos do que se espera de uma pesquisa acadêmica. E foi justamente por isso que este 

percurso se mostrou tão fértil: porque nos permitimos sentir, hesitar, refazer, escutar. Por isso, 

este capítulo final não quer concluir nada. Quer abrir: abrir para outras leituras, outras práticas, 

outras possibilidades de ensinar, de formar, de resistir. 

A pesquisa aqui desenvolvida segue viva. E, como todo organismo vivo, ela se move, 

se transforma, se deixa atravessar. Esta in-conclusão é, portanto, um ponto de costura: daqueles 

que não fecham a trama, mas preparam o tecido para receber novos fios. Esta dissertação teve 

como tema a potência do cinema negro feminino como ferramenta pedagógica de formação 

docente, refletida a partir das vozes, trajetórias e obras de Adélia Sampaio, Viviane Ferreira e 

Edileuza Penha de Souza.  

Por meio de uma abordagem metodológica sensível e implicada, a pesquisa foi sendo 

costurada com diferentes fios: assumiu caráter qualitativo, exploratório, descritivo, documental 

e bibliográfico — sempre atravessada pela escuta e pela valorização da experiência como fonte 

legítima de saber. Nesse percurso, a Cartografia das Vivências atuou como uma lente 

complementar de análise e uma prática de reconstrução partilhada de sentidos, entrelaçada a 

outras abordagens qualitativas, documentais e bibliográficas que sustentaram o percurso 

investigativo. Não foi uma técnica previamente definida, mas uma postura ética, estética e 

política que se moldou à travessia investigativa, permitindo que os encontros formativos com 

estudantes de licenciatura se revelassem como espaços férteis para a construção de uma 

educação antirracista, sensível e insurgente — costurada a partir da imagem, da memória e da 

escuta. 

O objetivo geral da investigação — compreender de que modo o cinema negro 

feminino pode contribuir para a educação das relações étnico-raciais — foi alcançado por meio 



109 

 

 

 ‘  

 

da escuta atenta às experiências das pessoas participantes, das análises de filmes e das 

referências teóricas que sustentaram o percurso. Os objetivos específicos também foram 

contemplados: investigamos o campo do cinema negro feminino no Brasil; realizamos 

encontros formativos com estudantes de licenciatura; analisamos reverberações desses 

encontros; e refletimos sobre atravessamentos entre cinema, educação e ancestralidade. 

A hipótese inicial, de que o cinema negro feminino poderia ser mais do que conteúdo 

— sendo gesto pedagógico, estético e político — foi confirmada pelas falas, imagens e 

memórias compartilhadas ao longo da pesquisa. As pessoas participantes não somente 

reconheceram a importância dessas obras como recurso didático, mas também como 

experiência formativa capaz de deslocar, sensibilizar e ressignificar. 

O problema de pesquisa — como o cinema negro feminino pode contribuir para a 

formação docente em uma perspectiva antirracista e afetiva? — encontrou caminhos de resposta 

nas vozes que emergiram durante as rodas de conversa, nos diários de travessia e nos próprios 

deslocamentos vividos pelo pesquisador. Ainda que não se trate de uma resposta definitiva 

(porque ela nunca será), o que se apresenta aqui é um tecido de sentidos que aponta caminhos, 

inquietações e potências. 

Como toda pesquisa viva, esta também enfrentou seus limites. Ainda que o tempo dos 

encontros formativos tenha sido afetivamente potente, notou-se que experiências mais extensas 

poderiam aprofundar ainda mais os diálogos e os deslocamentos provocados. Um 

desdobramento possível — e desejável — seria transformar esta proposta em um curso de 

extensão universitária voltado para estudantes de licenciatura, tendo o cinema negro feminino 

como fio condutor da formação docente antirracista, afrorreferenciada e transgressora. 

Outro aspecto a ser considerado em ações futuras é a criação de espaços mais 

estruturados para a exibição e discussão coletiva dos videodocumentários e curtas-metragens 

das três cineastas aqui estudadas — Adélia Sampaio, Viviane Ferreira e Edileuza Penha de 

Souza. Tais momentos permitiriam trabalhar, com a devida profundidade, valores como 

ancestralidade, pertencimento e memória, conforme a perspectiva delineada nesta pesquisa. São 

sugestões que visam dar continuidade ao que aqui foi iniciado — e não permitir que a costura 

se rompa. 

As contribuições para o campo da educação e do cinema são diversas: propusemos 

uma possibilidade metodológica sensível e enraizada — a Cartografia das Vivências — como 

ferramenta de escuta, análise e escrita implicada; oferecemos reflexões sobre o cinema negro 



110 

 

 

 ‘  

 

feminino como campo de formação política e afetiva; e apresentamos práticas pedagógicas 

possíveis, construídas a partir de encontros reais com futuros docentes. Esperamos que este 

trabalho inspire outras pesquisas, outras práticas, outras costuras — especialmente aquelas 

comprometidas com a vida, com a voz e com o sonho. 

Para estudos futuros, será potente aprofundar o uso do cinema negro feminino em 

outros níveis de ensino, especialmente na educação básica, em contextos regulares com crianças 

e adolescentes. Também sugerimos explorar a interseção com outras linguagens artísticas — 

como o samba, o teatro e a literatura —, ampliando o horizonte de possibilidades para uma 

educação contracolonial, afrorreferenciada, transgressora e encantada. 

Encerramos, assim, este percurso com a consciência de que o mais bonito da pesquisa 

foi ver que ela não nos deu apenas respostas — ela nos devolveu outras formas de caminhar. 

Se costuramos imagens, foi para nos vestir de coragem. Se abrimos silêncios, foi para escutar 

com mais verdade. E se afirmamos o cinema negro feminino como ferramenta de 

transformação, é porque vimos, nas telas e nos rostos, que outro mundo já começa a brilhar. 

Essa travessia se ancora também na sabedoria do Sankofa, símbolo de origem Akan 

(Gana), que nos ensina que “nunca é tarde para voltar e buscar aquilo que ficou para trás.” 

Sankofa nos lembra que olhar para o passado — com afeto, coragem e crítica — é o que nos 

permite seguir adiante com dignidade. E é exatamente isso que fizemos aqui: retomamos 

imagens, vozes, histórias e silêncios para, a partir deles, (re)tecer outras formas de educar, narrar 

e existir. Como diz o provérbio africano que nos acompanha: “Quando não souberes para onde 

ir, olha para trás e saiba pelo menos de onde vens.” É desse olhar — ancestral e insurgente — 

que nascem os futuros. 

E, antes de encerrar, deixo aqui uma última costura — ardente, viva e necessária. Ao 

longo deste trabalho, muitos fios foram entrelaçados, mas um deles esteve presente desde o 

início, sustentando tudo com coragem e verdade: o fio da minha mãe. Dona Janete, mulher de 

presença intensa e pulsante, foi quem me ensinou a bordar a vida com dignidade, a costurar os 

sonhos mesmo quando o tecido parecia curto, a refazer os pontos sem medo de recomeçar. 

Foi com ela que aprendi que a palavra pode ser fogo, afeto e espada. E foi com sua 

força — visível ou não — que caminhei até aqui. Esta dissertação também é dela, pois em cada 

gesto de ousadia, em cada escolha de seguir em frente, havia algo do que ela me ensinou com 

o corpo, com o olhar, com a vida. Uma das primeiras lições que aprendi — não como obrigação, 



111 

 

 

 ‘  

 

mas como princípio de vida — foi a que ecoava em sua fé: “Honrai vosso pai e vossa mãe, 

para que se prolonguem os seus dias na terra” (Êxodo 20:12). 

Nesse sentido, entendo que honrar minha mãe é agir com respeito e verdade, como ela 

me ensinou a viver; é caminhar com reverência às raízes que me formaram; é escrever com os 

valores que ela plantou em mim. Assim como os versos da canção Versos Simples, da banda 

gaúcha Chimarruts — que tantas vezes embalaram nossos dias e silêncios — continuam a soar 

dentro de mim: 

 

“Não te trago ouro 

Porque ele não entra no céu 

E nenhuma riqueza 

Deste mundo 

Não, não te trago flores 

Porque elas secam e caem ao chão 

Te trago os meus versos simples 

Mas que fiz de coração” 

 

Levo comigo os ensinamentos que minha mãe me deixou — costurados ao peito como 

versos de afeto e coragem. Foi seu amor, silencioso e firme, que me guiou quando a travessia 

se fez densa. Com ela, aprendi que a verdadeira riqueza mora na simplicidade: nos gestos 

pequenos, nas palavras ditas com cuidado, nas ações que brotam do amor. 

E se hoje sigo, é porque ela segue comigo — não no toque, mas na presença que 

permanece. Nas manhãs em que o mundo pesa, ainda escuto sua voz bordando esperança entre 

as dobras do dia. Onde quer que esteja, sei que ela me acompanha, orgulhosa por mais essa 

travessia tecida com coragem, memória e sonho. 

Assim, este trabalho se encerra como quem fecha um caderno de poesias: foi tecido 

em versos, estrofes e afetos — linha por linha, ponto por ponto, com o coração inteiro. Porque 

há pesquisas que se escrevem com a razão, e há aquelas, como esta, que se bordam com a alma.  



112 

 

 

 ‘  

 

REFERÊNCIAS 

 

ADORO CINEMA. Viviane Ferreira – Filmografia. [S. l.], [20--?]. Disponível em: 

https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-838662/filmografia/. Acesso 

em: 13 dez. 2024. 

A GAZETA. Edileuza Penha: a capixaba e filha de lavadeira que ganhou o mundo com o 

cinema. [S. l.], 2024. Disponível em: https://www.agazeta.com.br/hz/cultura/edileuza-penha-

a-capixaba-e-filha-de-lavadeira-que-ganhou-o-mundo-com-o-cinema-0325. Acesso em: 13 

dez. 2024. 

ALMA PRETA. Pioneira no cinema, Adélia Sampaio fez história com filme de romance 

entre mulheres. São Paulo, 2021. Disponível em: 

https://almapreta.com.br/sessao/cultura/pioneira-no-cinema-adelia-sampaio-fez-historia-com-

filme-de-romance-entre-mulheres/. Acesso em: 30 mar. 2025. 

ALMA PRETA. Viviane Ferreira: cinema negro com voz de mulher preta. São Paulo, 2021. 

Disponível em: https://almapreta.com.br. Acesso em: 30 mar. 2025. 

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade: A teoria de Mudança Social. Tradução de Ana 

Ferreira & Ama Mizani. Philadelphia: Afrocentricity International, 2014. 

ARAÚJO, Amanda Souza de Lira. Cineasta aos 60: a história de vida de Edileuza Penha 

de Souza até o cinema negro feminino. 2024. Dissertação (Mestrado em História, Política e 

Bens Culturais) – Fundação Getúlio Vargas, Rio de Janeiro, 2024. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 2011. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, Quilombos: modos e significações. São 

Paulo: Ciclo Contínuo Editorial, 2021. 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular – BNCC. Brasília: MEC, 2018. 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília, 2003. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm. Acesso em: 27 

abr. 2023. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394. Diário Oficial da 

União, Brasília, DF, 10 jan. 2003. 

BRASIL. Lei nº 13.006, de 26 de junho de 2014. Acrescenta § 8º ao art. 26 da Lei nº 9.394, 

de 20 de dezembro de 1996. Brasília, DF, 2014. Disponível em: 

https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-838662/filmografia/
https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-838662/filmografia/
https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-838662/filmografia/
https://www.agazeta.com.br/hz/cultura/edileuza-penha-a-capixaba-e-filha-de-lavadeira-que-ganhou-o-mundo-com-o-cinema-0325
https://www.agazeta.com.br/hz/cultura/edileuza-penha-a-capixaba-e-filha-de-lavadeira-que-ganhou-o-mundo-com-o-cinema-0325
https://www.agazeta.com.br/hz/cultura/edileuza-penha-a-capixaba-e-filha-de-lavadeira-que-ganhou-o-mundo-com-o-cinema-0325
https://almapreta.com.br/sessao/cultura/pioneira-no-cinema-adelia-sampaio-fez-historia-com-filme-de-romance-entre-mulheres/
https://almapreta.com.br/sessao/cultura/pioneira-no-cinema-adelia-sampaio-fez-historia-com-filme-de-romance-entre-mulheres/
https://almapreta.com.br/sessao/cultura/pioneira-no-cinema-adelia-sampaio-fez-historia-com-filme-de-romance-entre-mulheres/
https://almapreta.com.br/sessao/cultura/pioneira-no-cinema-adelia-sampaio-fez-historia-com-filme-de-romance-entre-mulheres/
https://almapreta.com.br/
https://almapreta.com.br/
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2011-2014/2014/Lei/L13006.htm


113 

 

 

 ‘  

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2011-2014/2014/Lei/L13006.htm. Acesso em: 01 

jul. 2024. 

BRUNO, Fernanda. Cartografar é habitar o impossível. In: ROLNIK, Suely. Cartografia 

sentimental: transformações contemporâneas do desejo. São Paulo: Estação Liberdade, 

2006. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 2005. 

Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 

2011. 

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. Belo Horizonte: Letramento, 2018. 

CARREIRA, Denise; SOUZA, Ana Lúcia Silva (Orgs.). Indicadores da Qualidade na 

Educação: Relações Raciais na Escola. São Paulo: Ação Educativa, 2013. 

CARTA CAPITAL. Viviane Ferreira, a segunda negra a dirigir um longa no Brasil. São 

Paulo, 2021. Disponível em: https://www.cartacapital.com.br/diversidade/viviane-ferreira-a-

segunda-negra-a-dirigir-um-longa-no-brasil/. Acesso em: 30 mar. 2025. 

CARVALHO, Noel. Introdução: esboço para uma história do negro no cinema brasileiro. In: 

DE, Jefferson. Dogma Feijoada: o cinema negro brasileiro. São Paulo: Imprensa Oficial, 

2005. p. 17–101. 

CARVALHO, Noel dos Santos. O negro no cinema brasileiro: a emergência de uma estética 

da resistência. In: CARVALHO, Noel dos Santos; DOMINGUES, Petrônio. História da 

historiografia brasileira e os estudos africanos e afro-brasileiros. São Paulo: Selo Negro, 

2017. p. 111–124. 

CARVALHO, Noel dos Santos; DOMINGUES, Petrônio. Dogma Feijoada: a invenção do 

cinema negro brasileiro. Revista Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, v. 33, n. 96, p. 1–

18, 2018. DOI: https://doi.org/10.17666/339612/2018. 

CARVALHO, Noel dos Santos. O cinema negro brasileiro e a crítica acadêmica: desafios 

e perspectivas. Cadernos de Estudos Africanos, Lisboa, n. 36, p. 87–106, 2018. Disponível 

em: https://journals.openedition.org/cea/4026. Acesso em: 15 maio 2025. 

CÉSAR, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: UNESP, 2010. 

ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL. Adélia Sampaio. São Paulo, 2023. Disponível em: 

https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/65321-adelia-sampaio. Acesso em: 30 mar. 

2025. 

ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL. Viviane Ferreira. São Paulo, 2023. Disponível em: 

https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/61746-viviane-ferreira. Acesso em: 13 dez. 

2024. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2011-2014/2014/Lei/L13006.htm
https://www.cartacapital.com.br/diversidade/viviane-ferreira-a-segunda-negra-a-dirigir-um-longa-no-brasil/
https://www.cartacapital.com.br/diversidade/viviane-ferreira-a-segunda-negra-a-dirigir-um-longa-no-brasil/
https://www.cartacapital.com.br/diversidade/viviane-ferreira-a-segunda-negra-a-dirigir-um-longa-no-brasil/
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/65321-adelia-sampaio
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/65321-adelia-sampaio
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/65321-adelia-sampaio
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/61746-viviane-ferreira
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/61746-viviane-ferreira
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/61746-viviane-ferreira


114 

 

 

 ‘  

 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência das mulheres negras reconstrói a história 

brasileira. Portal Catarinas, 2018. Disponível em: https://catarinas.info/conceicao-evaristo-a-

escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/. Acesso em: 12 jun. 2024. 

EVARISTO, Conceição. Gênero e etnia: uma escre(vivência) de dupla face. In: 

SCHNEIDER, Liane; MOREIRA, Nadilza Martins de Barros (Org.). Mulheres no mundo: 

etnia, marginalidade e diáspora. 2. ed. João Pessoa: Editora do CCTA, 2020. p. 219–229. 

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Belo Horizonte: 

Mazza Edições, 2011. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

FILMOW. Adélia Sampaio. [S. l.], [20--?]. Disponível em: https://filmow.com/adelia-

sampaio-a355954/. Acesso em: 13 dez. 2024. 

FILMOW. Viviane Ferreira. [S. l.], [20--?]. Disponível em: https://filmow.com/viviane-

ferreira-a348495/filmografia/. Acesso em: 13 dez. 2024. 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. Entre apostas e heranças: contornos africanos e 

afro-brasileiros na educação e no ensino de filosofia no Brasil. Rio de Janeiro: NEFI, 

2020. (Coleção Ensaios; 6). 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 60. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019. 

FREITAS, Kênia. Experiência estética, alteridade e fabulação no cinema negro. 

Contemporânea – Revista de Comunicação e Cultura, Salvador, v. 15, n. 1, p. 64–82, 2017. 

Disponível em: 

https://portalseer.ufba.br/index.php/contemporaneaposcom/article/view/24640. Acesso em: 30 

mar. 2025. 

GOMES, Nilma Lino. Educação para a diversidade: o que os professores têm a ver com 

isso? Petrópolis: Vozes, 2010. 

GOMES, Nilma Lino. Movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afrolatino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. 

São Paulo: Diáspora Africana, 2018. 

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: cartografias do desejo. Petrópolis: 

Vozes, 2005. 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de 

Marcello Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

https://catarinas.info/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/
https://catarinas.info/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/
https://catarinas.info/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/
https://filmow.com/adelia-sampaio-a355954/
https://filmow.com/adelia-sampaio-a355954/
https://filmow.com/adelia-sampaio-a355954/
https://filmow.com/viviane-ferreira-a348495/filmografia/
https://filmow.com/viviane-ferreira-a348495/filmografia/
https://filmow.com/viviane-ferreira-a348495/filmografia/


115 

 

 

 ‘  

 

KASTRUP, Virgínia. O saber em movimento: por uma epistemologia do ato. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2007. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2019. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. 

MACEDO, Roberto Sidnei. Compreender/mediar a formação: o fundante da educação. 

São Paulo: Cortez, 2010. 

MACEDO, Sidinei. Educação e resistência: os desafios da etnopesquisa crítica. São Paulo: 

Cortez, 2005. 

MACHADO, Adilbênia Freire. Ancestralidade e encantamento como inspirações 

formativas: filosofia africana mediando a história e cultura africana e afro-brasileira. 

2014. 240 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 

2014. 

MACHADO, Adilbênia Freire. Saberes ancestrais femininos na filosofia africana: poéticas 

de encantamento para metodologias e currículos afrorreferenciados. 2019. 292 f. Tese 

(Doutorado em Educação) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2019. 

MACHADO, Adilbênia Freire. Filosofia africana tecendo saberes ancestrais e encantados: 

conhecimento afrorreferenciado. In: LEITE, Lucas Súllivam Marques et al. (Orgs.). Ensino e 

formação: novas perspectivas para o cotidiano. Mossoró–RN: EDUERN, 2018. p. 91–108. 

MACHADO, Adilbênia Freire; PETIT, Sandra Haydée; FARIAS, Kellynia. Currículo 

afrorreferenciado: uma proposta contra o epistemicídio. In: PETIT, Sandra Haydée (Org.). 

Saberes e práticas pedagógicas afro-brasileiras. Salvador: CEAO/UFBA, 2018. p. 105–

120. 

MACHADO, Adilbênia Freire. ODUS: Filosofia Africana para uma metodologia 

afrorreferenciada. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, São Paulo, v. 10, n. 1, p. 21–

36, 2019. 

MACHADO, Adilbênia Freire. Filosofia africana tecida pelos saberes ancestrais femininos: 

poéticas de encantamento. In: OLIVEIRA, Eduardo David de; ARAÚJO, Leonor Franco de; 

SANTOS, Luiz Carlos Ferreira dos; MATOS, Rejane Souza Costa (Org.). Perspectivas 

contemporâneas: filosofia da libertação e filosofia africana. Ituiutaba: Barlavento, 2019. p. 

223–237. 

MARCO ZERO. Quem é Adélia Sampaio, a primeira cineasta negra a gravar um longa-

metragem na América Latina. [S. l.], 3 nov. 2023. Disponível em: 

https://marcozero.org/quem-e-adelia-sampaio-a-primeira-cineasta-negra-a-gravar-um-longa-

metragem-na-america-latina/. Acesso em: 13 dez. 2024. 

https://marcozero.org/quem-e-adelia-sampaio-a-primeira-cineasta-negra-a-gravar-um-longa-metragem-na-america-latina/
https://marcozero.org/quem-e-adelia-sampaio-a-primeira-cineasta-negra-a-gravar-um-longa-metragem-na-america-latina/
https://marcozero.org/quem-e-adelia-sampaio-a-primeira-cineasta-negra-a-gravar-um-longa-metragem-na-america-latina/
https://marcozero.org/quem-e-adelia-sampaio-a-primeira-cineasta-negra-a-gravar-um-longa-metragem-na-america-latina/


116 

 

 

 ‘  

 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Belo 

Horizonte: Mazza Edições, 2021. 

MIGNOLO, Walter. A ideia de América Latina. São Paulo: UNESP, 2005. 

MÍDIA NINJA. Conheça Edileuza Penha de Souza, educadora e cineasta notável do 

cinema brasileiro. [S. l.], [2024]. Disponível em: https://midianinja.org/conheca-edileuza-

penha-de-souza-educadora-e-cineasta-notavel-do-cinema-brasileiro/. Acesso em: 13 dez. 

2024. 

MUBI. Adélia Sampaio. [S. l.], [20--?]. Disponível em: https://mubi.com/pt/cast/adelia-

sampaio. Acesso em: 13 dez. 2024. 

MUBI. Viviane Ferreira. [S. l.], [20--?]. Disponível em: https://mubi.com/pt/cast/viviane-

ferreira. Acesso em: 13 dez. 2024. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

NASCIMENTO, Elisa Larkin; GÁ, Luiz Carlos. Adinkra: sabedoria em símbolos africanos. 

Rio de Janeiro: Pallas, 2009. 

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 

educação brasileira. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de Brasília, 

Brasília, 2005. 

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 

educação brasileira. Curitiba: Editora Gráfica Popular, 2007a 

PETIT, Sandra Haydée. Práticas pedagógicas para a Lei nº 10.639/2003: a criação de nova 

abordagem de formação na perspectiva das africanidades. Educação em Foco, Juiz de Fora, 

v. 21, n. 3, p. 657–684, set./dez. 2016. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura 

de Sousa; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

RATTS, Alex. Eu sou Atlântica: sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São Paulo: 

Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2006. 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. São 

Paulo: Estação Liberdade, 2006. 

SANTOS, Neusa. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro em ascensão 

social. São Paulo: Zahar, 1983. 

SOUZA, Edileuza Penha de. Cinema negro no Brasil: a experiência dos cineclubes. Brasília: 

Fundação Cultural Palmares, 2012. 

https://midianinja.org/conheca-edileuza-penha-de-souza-educadora-e-cineasta-notavel-do-cinema-brasileiro/
https://midianinja.org/conheca-edileuza-penha-de-souza-educadora-e-cineasta-notavel-do-cinema-brasileiro/
https://midianinja.org/conheca-edileuza-penha-de-souza-educadora-e-cineasta-notavel-do-cinema-brasileiro/
https://mubi.com/pt/cast/adelia-sampaio
https://mubi.com/pt/cast/adelia-sampaio
https://mubi.com/pt/cast/adelia-sampaio
https://mubi.com/pt/cast/viviane-ferreira
https://mubi.com/pt/cast/viviane-ferreira
https://mubi.com/pt/cast/viviane-ferreira


117 

 

 

 ‘  

 

SOUZA, Edileuza Penha de. Cinema na panela de barro: mulheres negras, narrativas de 

amor, afeto e identidade. 2013. 283 f. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de 

Brasília, Brasília, 2013. 

SOUZA, Edileuza Penha de. Mulheres negras na construção de um cinema negro no 

feminino. Aniki: Revista Portuguesa da Imagem em Movimento, Braga, v. 7, n. 1, p. 171–

188, 2020. Disponível em: https://doi.org/10.14591/aniki.v7n1.586. Acesso em: 13 dez. 2024. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e colonialidade do poder: um pensamento e 

posicionamento ‘outro’ desde a diferença colonial. In: CANDAU, Vera (org.). Educação 

intercultural: experiências e reflexões. Petrópolis: Vozes, 2008. p. 25–48. 

WALSH, Catherine. Pedagogias Decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 

(re)viver. San Pablo Etla: Serie Pensamiento Decolonial, 2013. 

 

Fontes audiovisuais  

 

ARAÚJO, Joel Zito (Dir.). A negação do Brasil. São Paulo: Casa de Criação Cinema, 2000. 91 

min. Documentário. 

ARYELLE. Chão ancestral. Rio de Janeiro: Onã Cultural, 2021. 3 min. 

ARYELLE. Sem domínio. Rio de Janeiro: Onã Cultural, 2021. 3 min. 

CANAL PRETO. Mulheres Negras: Cinema é Coisa Nossa!. Brasil, 2019. 6 min. Disponível 

em: https://www.youtube.com/watch?v=LW0DK6bP2c0. Acesso em: 30 mar. 2025. 

CHIMARRUTS. Versos Simples. Porto Alegre: Orbeat Music, 2005. 3 min 10 s. 

ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL. Adélia Sampaio – série Cada Voz. Brasil, 2022. 9 min. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oBkal3OleTo. Acesso em: 30 mar. 2025. 

ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL. Viviane Ferreira – série Cada Voz. Brasil, 2022. 7 min. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=xDNxebPzHio. Acesso em: 30 mar. 2025. 

GERBER, Raquel (Dir.). Orí. Roteiro de Beatriz Nascimento. São Paulo: CPC/UMES Filmes, 

1990. 93 min. Documentário. 

LARA, Dona Ivone. Alguém me avisou. Rio de Janeiro: EMI, 1978. 2 min 30 s. 

PERERÊ, Sérgio. Costura da vida. Belo Horizonte: Independente, 2007. 3 min 40 s. 

PERERÊ, Sérgio. Refazendo a costura. Belo Horizonte: Independente, 2011. 4 min. 

 

  



118 

 

 

 ‘  

 

APÊNDICE A: TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

REGISTRO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO  

PARA PESQUISAS EM AMBIENTE VIRTUAL 

 

Título da Pesquisa: Cinema Negro Feminino em Cena: vozes-mulheres tecendo uma educação 

afrorreferenciada e transgressora 

 

Pesquisadores responsáveis: 

 

Mestrando: Thiago Renan Figueira Dutra 

Orientadora: Profa. Dra. Adilbênia Freire Machado 

Instituição: Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro – UFRRJ  

Programa de Pós-Graduação: Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares (PPGEduc) 

E-mail: ufrrj.secretariappgeduc@gmail.com 

 

1. Apresentação 

 

Você está sendo convidado(a/e) a participar da pesquisa intitulada "Cinema Negro Feminino em Cena: 

vozes-mulheres tecendo uma educação afrorreferenciada e transgressora" , que faz parte da minha 

dissertação de mestrado. O objetivo é investigar como o cinema negro feminino pode contribuir para a 

construção de uma educação crítica, afrorreferenciada, antirracista e comprometida com a transformação 

social. 

 

Para isso, serão demonstradas suas percepções e experiências ao longo das aulas-oficinas interativa 

sobre cinema negro, bem como sua relação com a educação e com a representação audiovisual. 

 

2. Dos procedimentos e participação 

 

Sua participação consiste em: 

 

● Participar de duas aulas-oficinas sobre cinema negro e cinema negro feminino; 

● Participar das atividades interativas e das reflexões propostas; 

 

Responder a um formulário após os encontros, partilhando suas percepções, experiências e reflexões. O 

preenchimento do formulário levará aproximadamente 15 minutos e incluirá perguntas abertas e 

fechadas sobre sua experiência na oficina interativa e sua visão sobre o uso do cinema negro feminino 

na educação. 

 

3. Dos riscos e benefícios 

 

Não há riscos físicos ou psicológicos associados à sua participação. Caso qualquer conteúdo gere 

desconforto, você poderá interromper sua participação a qualquer momento, sem prejuízo de algum. O 

principal benefício desta pesquisa é contribuir para debates mais amplos sobre a valorização das 

epistemologias negras femininas no ensino, fortalecendo práticas pedagógicas mais inclusivas e críticas. 

 

4. Da confidencialidade e anonimato 

 

Todas as informações coletadas serão tratadas com sigilo e confidencialidade. Seu nome não será 

divulgado, e seus dados serão analisados coletivamente, sem identificação individual. Além disso, 



119 

 

 

 ‘  

 

destacamos que os registros da pesquisa serão armazenados em ambiente seguro e usados somente para 

fins acadêmicos.  

 

Caso você desista de participar da pesquisa, você poderá solicitar a exclusão dos dados coletados a 

qualquer momento. Nesse caso, você deverá enviar e-mail para thiagorenan23@gmail.com, solicitando 

a exclusão dos seus dados coletados. Caso você desista, eu, na condição de pesquisador responsável, 

assumo o compromisso de retirar seu consentimento, assim como excluir seus dados da pesquisa e do 

banco de dados. 

 

5. Da voluntariedade e do direito de retirada 

 

A sua participação nesta pesquisa é voluntária e você pode recusar a responder a qualquer pergunta ou 

cancelar o estudo a qualquer momento, sem qualquer prejuízo ou justificativa necessária. Você não será 

remunerado por participar da pesquisa. Todas as informações obtidas por meio de sua participação serão 

de uso exclusivo para esta pesquisa e ficarão sob a guarda do pesquisador responsável. Caso a pesquisa 

resulte em dano pessoal, o ressarcimento e indenizações previstos em lei poderão ser requeridos pelo 

participante. Você poderá ter acesso aos resultados da pesquisa quando ela terminar, caso tenha 

interesse. 

 

6. Do contato para dúvidas 

 

Se você tiver qualquer dúvida em relação à pesquisa, você pode entrar em contato com o pesquisador 

por meio do telefone (21) 988205551 e pelo e-mail thiagorenan23@gmail.com. 

 

Caso você tenha dúvidas e/ou perguntas sobre seus direitos como participante deste estudo, entre em 

contato com o Comitê de Ética em Pesquisa (CEP) da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

situada na BR 465, km 7, Seropédica, Rio de Janeiro, pelo telefone (21) 2681-4749 de segunda a sexta, 

das 9h às 16h, pelo e-mail: eticacep@ufrrj.br ou pessoalmente às terças e quintas das 09h às 16h.  

 

Para mais informações sobre os direitos dos participantes de pesquisa, leia a Cartilha dos Direitos dos 

Participantes de Pesquisa elaborada pela Comissão Nacional de Ética em Pesquisa (Conep), que está 

disponível no site: 

 

http://conselho.saude.gov.br/images/comissoes/conep/img/boletins/Cartilha_Direitos_Participantes_de

_Pesquisa_2020.pdf  

 

7. Declaração do pesquisador  

 

Declaro que obtive de forma apropriada e voluntária o Consentimento Livre e Esclarecido deste 

participante (ou representante legal) para a participação neste estudo. Declaro ainda que me comprometo 

a cumprir todos os termos aqui descritos, informando que enviaremos uma via desse Registro de 

Consentimento para o e-mail do participante.  

 

* Este registro foi elaborado com base no modelo de TCLE do CEP/Unifesp e orientações do 

CEP/IFF/Fiocruz. 

APÊNDICE B: TRANSCRIÇÃO DO VÍDEO-DOCUMENTÁRIO ‘’MULHERES 

NEGRAS: CINEMA É COISA NOSSA! (CANAL PRETO, 2019)25  

 
25

 Transcrição realizada com o apoio do programa TurboScribe, que combina áudio e texto para uma escuta 

guiada pelas vozes em movimento. O material foi cuidadosamente revisado, preservando as marcas vivas da 



120 

 

 

 ‘  

 

 

Edileuza Penha:  

 

(0:21) Descubro a Adélia durante o meu doutorado, que conclui em 2013, 

e aí a conheço pessoalmente e aí tinha certeza de que a gente precisava 

homenagear essa mulher. A primeira mostra [Mostra Competitiva de 

Cinema Negro Adélia Sampaio], ela nasce com um número inesperado de 

filmes. Naquele momento, foram 196 filmes inscritos e essa terceira 

mostra a gente ganhou o edital do FAC-DF, do Fundo de Cultura do 

Distrito Federal, e que foi possível, foi pela primeira vez, trazer 

todas as cineastas que estavam concorrendo e isso mostra a importância 

de estarmos todas juntas. 

 

(1:10) Tem algo muito importante no cinema negro feminino, é o 

compromisso com a fé, é o compromisso de não apresentar os nossos 

corpos no chão. É uma frase muito falada no encontro que eu trago para 

mim, é: mulheres negras movem o mundo, e mulheres negras movem o 

cinema. Nosso cinema ainda não está no shopping center, mas nós 

existimos. 

 

(1:45) Não é mais possível essa invisibilidade de cineastas negras 

dentro de nenhuma pesquisa. Ano que vem o edital vai ser um edital 

internacional, a gente quer que outras mulheres negras cineastas 

estejam participando, então a gente precisa ter o compromisso de 

construir um cinema para o povo.  

 

Adélia Sampaio: 

 

(2:09) Edileuza para mim é uma figura mágica, eu vejo ela como uma 

preta com a varinha de condom que bateu assim no armário de vassouras 

velhas, onde eu estava e me retirou de lá porque foi ela como 

pesquisadora e historiadora que descobriu que eu era a primeira 

cineasta negra a dirigir um longa-metragem. 

 
oralidade. Disponível em: 

https://turboscribe.ai/pt/transcript/share/3341670923513562006/L97dLgVnrRX4Wph0UQbHPL_lQgpZm8bt9t

wEDCABd1E/mulheres-negras-cinema-e-coisa-nossa-canal-preto. Acesso em: 08 set. 2024. 



121 

 

 

 ‘  

 

 

(2:40) Depois ela ficou muito surpresa ao saber que a minha trajetória 

começava na de filme, no cinema novo e todo um percurso de vida até 

chegar à direção desse filme. Então eu sempre comento isso, Edileuza 

vai estar sempre na minha vida. Quando ela me colocou a proposta de 

colocar o meu nome na amostra, eu fiquei muito impactada e muito 

emocionada e eu verifico o quanto ela trabalha, o quanto ela agita 

para viabilizar cada ano melhor. 

 

(3:12) Cinema é, na verdade, um ato coletivo onde prevalece sempre o 

ajuntamento de pessoas. Cada vez que junta esse povo, eu converso 

comigo interiormente, valeu a pena. Então isso me dá uma vontade imensa 

de continuar fazendo. 

 

Vanessa Oliveira: 

 

(4:34) Meu nome é Vanessa Oliveira, eu sou atriz, cineasta, roteirista. 

Eu comecei como atriz, mas também foi no mesmo período em que teve o 

edital daqui de São Paulo, da SPCine. Dentro desse processo, eu resolvi 

que queria dirigir para além do roteiro, eu queria dirigir também 

filme. 

 

(4:54) Minha experiência com cinema é mais como atriz, mas é isso, né? 

Você tá ali no set de filmagem, vivenciando aqui e ali por meses, e 

aí tinha uma ideia, tinha uma história na cabeça. É claro que a ideia 

do filme sempre veio da minha própria vivência como mãe solo, filmando 

com 17 anos. Sempre eu tive como objetivo com o Mãe Não Chora, falar 

do que aconteceu comigo para que isso fosse um gatilho transformador 

para outras mães. 

 

(5:21) Participar da amostra Adélia Sampaio é muito forte, porque a 

Adélia representa uma mulher que a gente nem sabia que existia uns 

anos atrás, né? E tá nessa amostra, e conhecer outras realizadoras 

pretas, e era uma amostra competitiva, e que todo mundo no final saiu 

dizendo que não parecia que estávamos competindo. Porque a gente 



122 

 

 

 ‘  

 

conseguiu se encontrar e conversar, e acho que até criou um clima de 

quilombo mesmo, né? Se a gente está reclamando sobre 

representatividade, não só em ver mulheres negras dirigindo, mas 

mulheres negras atuando com personagens que não sejam racistas, a 

gente precisa pensar nas estruturas que a gente acaba validando. Então 

no cinema, para mim, é o mesmo caminho, que tem que começar a se 

movimentar a partir de editais, para que a gente consiga estar em 

mostras, para que a gente consiga exibir qual é a nossa maneira de 

contar a história, a maneira como a gente vê o mundo, que o cineasta, 

ele está mostrando a maneira como ele vê as coisas, né? Então, mulheres 

pretas, mostrar a maneira como ver, como que é essas narrativas, como 

que a história impacta na gente, como que a sociedade, a maneira como 

a sociedade se comporta impacta na gente, para que a sociedade pare 

de ficar consumindo filmes que romantizam a nossa morte. 

 

(6:34) Para que isso aconteça, quem precisa contar essa história é a 

gente. Isso é muito importante. 

 

  



123 

 

 

 ‘  

 

APÊNDICE C: TRANSCRIÇÃO DO VÍDEO-DOCUMENTÁRIO ‘’ADÉLIA 

SAMPAIO, SÉRIE: CADA VOZ (ITAÚ CULTURAL, 2022)26 

 

(0:19) Minha irmã chegou e disse, olha, vai ter uma exibição de um 

filme russo, eu vou levar você, você vai saber o que é um cinema. Aí 

eu digo, não quero não, ela disse, não, você vai, você vai porque eu 

já separei o convite, não sei o que. Eu tinha muito medo de escuro, e 

ela disse, olha, vai ter uma hora que vai ficar tudo escuro, você fica 

quieta, não grita não, porque vai acender logo. 

 

(0:52) E eu acho que deu uma temperança de choque em mim quando deu o 

blackout do cinema, pra mim era uma coisa muito luxuosa aquele cinema, 

que era o metro passeio, que realmente até hoje é muito luxuoso, e 

aí, de repente, aquela tela que se ilumina e o som que entra, aí tudo 

invade você, né? E eu comecei a ver aquilo, eu digo, meu Deus, vou 

entrar ali, eu queria entrar nesse lugar e ver o que que é isso, tal. 

E aí comecei a ver o filme, que era o Ivan o Terrível, um filme lindo, 

poético, aí quando terminou o filme, ela disse, você gostou? Eu gostei. 

Quero ver de novo. 

 

(1:32) Ela disse, não, agora não dá, mas por que você quer ver de 

novo? Eu digo, não, porque eu vou fazer isso, ela diz, não começa, 

pelo amor de Deus, lá vem com a loucura. Não, não é assim, minha irmã, 

cinema é um negócio caro, é perigo, aí eu vou fazer isso, você vai 

ver.  

 

(1:55) A minha origem é uma origem simples e humilde. Eu abri o olho 

pro mundo e fui rejeitada, ou seja, eu sou filha de mãe solo, a mamãe 

realmente interpretou muito bem esse personagem, que eu considero 

personagem por todas as coisas que ela fez pra mim e pra minha irmã. 

Éramos as duas filhas de pais diferentes e ela sustentando a realidade 

da vida como empregada doméstica. Minha irmã, o primeiro emprego dela 

 
26

 Transcrição gerada via TurboScribe, com revisão textual e preservação das marcas de oralidade. 

Disponível em: 

<https://turboscribe.ai/pt/transcript/share/279223176902575665/PhIkfkQ20KSJAOjE2YaiZ6gDf-

kSZxGGbBpvvLM8PoE/adelia-sampaio-serie-cada-voz-2022 >. Acesso em: 08 set. 2024. 



124 

 

 

 ‘  

 

foi de revisora de cinema, da Tabajara Filmes, depois ela casou com 

um proprietário, também já tinha formado em faculdade, já tava o 

processo todo dela, entendeu? Eu falava pra ela assim, arruma um lugar 

de cinema, vem trabalhar, a dela, não é assim, não é, isso não é 

assim. 

 

(2:51) Aí um dia eu vi um anúncio, procura-se telefonista, de filme, 

eu digo, de filme? Isso não é filme, é filme, só pode ser filme. E 

recortei e fui, e aí, de repente, eu me descobri no meio do Cinema 

Novo. Tavam todos lá, inclusive o Glauber Louco, louco de pedra, 

entendeu? E aí falei com a minha irmã, eu tô trabalhando no cinema, 

ela deu gargalhada, né, claro. 

 

(3:17) Eu consegui, nesse período de telefonista, primeiro ouvir 

muitas histórias deles, né, porque cada um ia fazer um filme, tinha 

uma ideia e não sei o que, aquilo era muito doidona minha cabeça. 

Depois eu consegui, com o Marcos Faria, me permitir ir num set, que 

eu nunca tinha ido também, né? No set, o que me encantou era como 

transitava a turma da pesada. A turma da pesada, na verdade, eram os 

técnicos, mas foi a maioria preto, pobre, morando no subúrbio, aquela 

coisa assim, né? A velocidade com que eles transitavam era uma coisa 

muito doida, aquilo me encantou profundamente. 

 

(4:11) Eu comecei a pensar em alguma coisa que eu pudesse fazer, aí 

eu descobri que o chassi do filme não vai toda lata, sempre sobe uma 

ponta. E eu comecei a conversar com o assistente de câmera pra dar as 

pontas pra mim. Aí eu pegava aquelas pontas, enrolava num plástico, 

papel preto e punha na geladeira. E fui juntando ponta, que era o 

negativo que eu ia ter pra poder filmar. Aí foi quando eu li a notícia 

do Denúncia Vazia. Aí eu disse, agora eu vou fazer isso. 

 

Narração do filme: (4:54) Mas esse barulho era o dia todo, não pôde 

abaixar um pouco a televisão? Quê? Não entendi nada. Acaba no dia 

todo, mesmo. Deixa essa louça aí. Senta aqui, vem ver televisão comigo.  

 



125 

 

 

 ‘  

 

(5:19) ‘’Amor Maldito’’, na verdade, eu escrevi a sinopse. Na verdade, 

eu comecei a acompanhar as notícias do jornal e fiquei absolutamente 

em transe por pensar que aquelas pessoas estivessem sofrendo aquilo. 

Eu cheguei até a tentar ir no tribunal, mas não deu certo. 

 

Narração do filme: (5:39) Essa mulher que aqui está é mais uma 

criminosa fria e calculista. Ela corrompe as pessoas daquilo que é de 

mais nobre. O amor, por isso, para não me alongar, peço-lhes que 

considerem bem seu comportamento. E atribuo a ela a pena máxima.  

 

(5:56) E aí eu fiz a sinopse e fui procurar o Zé Lozeiro, que era meu 

amigo também. Toda essa parte da dinâmica masculina eu larguei para o 

Lozeiro. E a dinâmica da emoção delas eu desenvolvi. Por isso que dá 

esse casamento, essa mescla bonita. 

(6:13) Ele foi um escândalo e é até hoje, porque eu acho que é um 

filme de referência. É um filme que mexe com as pessoas, ele toca as 

pessoas, isso eu tenho certeza. Hoje em dia é uma loucura, porque 

antes da pandemia eu viajei quase o Brasil todo. 

 

(6:34) Eu tenho foto de todos os eventos, que era a exibição do Amor 

Maldito e debate. E é impressionante essa geração que está aí, porque 

eu tenho também a representatividade negra. Evidentemente que tem 

muito menino preto que pode e pensa, e tem certeza hoje, que pode ser 

alguma coisa. 

 

(7:00) Em Juiz de Fora, subiu uma menina magrinha e disse: eu não 

queria perguntar nada, não. Eu digo: você pode perguntar se quiser. 

Ela: eu queria falar que a minha vida toda, desde que eu nasci, eu 

estou procurando um espelho para me olhar. 

 

(7:18) Agora eu achei, você é meu espelho. A menina me levou em 

lágrimas, aí eu choro. Nessas horas, a emoção bate feia, eu fiquei 

olhando para ela assim e as lágrimas descendo. Eu digo, é, conte 

comigo. É por aí, vamos nos espelhar pela vida fora e tal. Eu tentei 

desconversar na menina, mas é muito louco isso. 



126 

 

 

 ‘  

 

 

(7:42) Eu sempre fui preta por causa de mamãe. A mamãe sempre dizia, 

não existe mulato, não existe moreno, existe preto, branco e amarelo. 

Essa cultura ela tinha, entendeu? A mamãe tinha umas coisas muito 

loucas, porque ela dizia assim, você chegava para ela e contava uma 

tragédia da sua vida, ela dizia assim, meu filho, vou falar uma coisa 

para você, para cima do medo-coragem. 

 

(8:12) E é verdade, não tem outro remédio. Não existe outro remédio 

que não seja esse, né? Por que eu faço cinema? Porque eu acredito no 

ser humano. Você pode ver o meu cinema que tem a ver com isso. 

 

(8:27) Eu não vejo o cinema de outra forma, mesmo, de verdade. Entende? 

Eu acho que o ser humano tem que vir em primeiro plano. Acredito e 

muito no amor. 

 

(8:39) Eu acho que a única coisa que vai salvar o ser humano é o amor. 

O resto é um detalhe barroco demais da conta, tá entendendo? 

 

  



127 

 

 

 ‘  

 

APÊNDICE D - TRANSCRIÇÃO DO VÍDEO-DOCUMENTÁRIO ‘’VIVIANE 

FERREIRA’’, DA SÉRIE: CADA VOZ (ITAÚ CULTURAL, 2022)27 

 

(0:23) Eu não tive a possibilidade de pensar em fazer cinema de um 

jeito, ai, porque eu sou artista e eu quero só produzir imagem, 

independente do que seja, pra apaziguar as minhas inquietações 

internas. Tipo, nunca fui desse lugar. Pra mim, desde os 15 anos, 

escolher a ferramenta audiovisual era escolher a ferramenta 

audiovisual. Como uma ferramenta política de comunicação mesmo. Uma 

ferramenta, inclusive, de intervenção política. Produzir imagem é um 

ato de responsabilidade, porque produzir imagem, no mundo, é uma ação 

política. Minha relação e o meu desejo, né, de primeira vez que pensei 

em fazer cinema, foi de um jeito muito comum. Eu tava assistindo a 

Lagoa Azul, Sessão da Tarde, e me dei conta que o azul do mar, ele era 

muito azul. Me questionar naquele dia, sobre como aquela imagem tinha 

sido produzida, também tinha a ver com o fato de que assisti o filme 

no mesmo dia em que ajudei minha tia a fazer a higienização do 

reservatório de água. 

 

(1:44) E ai, tipo, a gente precisava esvaziar o tanque, e depois que 

enchia, jogavam as pedrinhas de anil na água, e a água ficava super 

azul, e depois ela volta, vai ficando, tipo, transparente. Eu sempre 

gostei muito dessa dinâmica, e gostava de ajudar a lavar o tanque, só 

pra brincar com o anil. Quando eu assisti o filme, eu pensei, caramba, 

quanto de anil essa galera utilizou pra deixar esse mar azul desse 

jeito? Naquela mesma semana, minha mãe é manicure, e aí saiu do salão, 

tava no ponto de ônibus, e ela recebeu um panfleto com a divulgação 

de um curso de cine, tv e vídeo pra jovens das periferias de Salvador, 

um curso que tava sendo ofertado pela CIPÓ, Comunicação Interativa, 

uma organização não governamental criada ali em Salvador, pela Ana 

Penido, Gilberto de Mensa, e uma galera massa. 

 

 
27

 Transcrição realizada com suporte do TurboScribe. Disponível em: 

<https://turboscribe.ai/pt/transcript/share/4710765210235267178/TAKF4TNerVJhN1GaJHuQbNvLAikD_Hnm

pe4q4humIw8/viviane-ferreira-serie-cada-voz-2022>. Acesso em 08 de set de 2024. 



128 

 

 

 ‘  

 

(2:37) Aí ela voltou pra casa e falou assim, ah, você não queria 

descobrir como é que deixa a água na praia dos filmes tão azul? Ah, 

se inscreve aí nesse negócio e vai ver se você aprende a fazer filme. 

E aí fui, me inscrevi, era um processo seletivo, passei no processo e 

comecei a estudar cine, tv e vídeo na CIPÓ. E aí era uma dinâmica 

muito massa, porque além do processo de interagir com equipamento, de 

interagir com a ferramenta, com a técnica audiovisual, era um processo 

reflexivo o tempo todo. 

 

(3:15) Era o porquê produzir determinadas imagens, sobre o que a gente 

queria produzir aquelas imagens. Então eram sempre processos que nos 

forçavam a olhar muito pra nossa própria realidade, tanto do ponto de 

vista geracional quanto do ponto de vista territorial, ali na CIPÓ. 

Então, começar por ali, acho que foi um dos meus principais ganhos, 

presentes pro meu processo de formação. 

 

(3:45) Hoje não? Boa tarde, senhora. Boa tarde. Meu nome é Sílvia 

Ferreira, sou pesquisadora da Central de Opinião Popular. Ah, sim. 

Pode entrar. Quando olhei pro audiovisual, eu entendi que queria 

algumas coisas, ter a minha própria produtora, garantir a produção dos 

meus curtas, dos meus videoclipes, de longa. 

 

(4:16) Enquanto eu quiser, eu sei que eu sou capaz de levantar. Agora, 

a consciência política me diz que o meu poder de invenção é diferente 

do poder de invenção daqueles que estão produzindo hegemonicamente no 

audiovisual brasileiro. Qual a diferença? É que essas outras pessoas, 

elas não são mulheres negras nordestinas. 

 

(4:46) Me entender no mundo, entender todos os atravessamentos que 

passam pelo meu corpo me faz ter uma relação mais saudável com o meu 

tempo mesmo. O tempo de resposta, inclusive, pros meus desejos, pros 

meus quereres. Eu nem gosto de ser abordada por esse marcador, de 

segunda mulher negra dirigir um longa-metragem de ficção no Brasil. 

 



129 

 

 

 ‘  

 

(5:23) Por algumas questões. Uma que eu acho a mais cruel que o racismo 

acaba impondo pra gente, que é a realidade de que a gente não tem 

certeza dessa informação. Porque, veja, a Adélia Sampaio, ela dirigiu 

Amor Maldito em 83. Entre 83 e 2000, a ideia circulante era de que 

cineasta eram apenas as pessoas que filmavam em película. Então, tem 

um marcador aí socioeconômico que é muito cruel. Quando a gente está 

falando de um período histórico, por exemplo, em que um número 

gigantesco de pessoas puderam produzir imagens e se expressar 

audiovisualmente a partir do vídeo. 

 

(6:19) E, ora, o audiovisual brasileiro ainda tem uma dificuldade tão 

grande com a preservação do que se faz que a gente vai perdendo 

histórias, perdendo trajetórias e a cada ciclo a gente vai inventando 

e reinventando marcos e pódios. E aí a gente vai fortalecendo essa 

lógica da exceção criada pelo racismo estrutural. Me interessa muito 

mais o debate de como é que a gente vai garantir que tantas, quantas 

mulheres negras queiram existir no audiovisual. 

 

(6:53) Quais são os caminhos, as ferramentas e as possibilidades disso 

do que alimentar esse lugar narcísico e esse lugar egóico e sair com 

a compreensão de que o que mais importa é entender quem está em 

primeiro, segundo, terceiro, quarto ou quinto lugar. Assim, poderia 

ter sido a milésima e estaria super feliz nesse lugar desde que eu 

tivesse as condições, as ferramentas e a possibilidade de fazer. 

 

  



130 

 

 

 ‘  

 

APÊNDICE E - PLANO DE AULA I 
 

PLANO DE AULA I 

Componente curricular Educação, História e Cultura Africana e Afro-Brasileira a partir do Cinema Negro 

Período 2025.1 

Data da aula 18/03/2025 

Título da aula Cinema Negro: Um novo olhar ou uma história invisibilizada? 

Ementa  Breve panorama histórico do cinema negro no Brasil. Discussão sobre os primeiros 

passos do movimento, destacando as contribuições de Zózimo Bulbul, Joel Zito 

Araújo e Jeferson De . Análise do Dogma Feijoada e suas propostas. Reflexão sobre 

a ausência de espaço e potencialização das narrativas negras no cinema nacional. 

Possibilidades de atividades interativas e lúdicas para estimular a percepção crítica 

sobre o cinema negro. 

Sugestões de leituras Canção: Costura da vida - Canção de Sérgio Pererê 

Link: https://www.youtube.com/watch?v=NG_ErFvTn04 

 

Trailers: 

 

● Doutor Gama (2min): https://www.youtube.com/watch?v=fpQbv2W_ECQ  

● Medida Provisória (1min): 

https://www.youtube.com/watch?v=fVQf1mMZIuc   

● Filhas do Vento (1min): 

https://www.youtube.com/watch?v=gZ7JT61AMT4   

● Um dia com Jerusa (1min): https://www.youtube.com/watch?v=-

t_M4PU1UJE  

● M8-Quando a morte socorre a vida 

(2min):https://www.youtube.com/watch?v=uk_rvigyFiQ   

Leituras 

complementares 

Artigo ‘’O negro no cinema brasileiro: o período silencioso’’, de Noel Santos 

Carvalho (UNICAMP) 

Indicação: leitura crítica das três primeiras seções 

Link: https://www.revistas.usp.br/plural/article/view/68073/70642  

 

Videodocumentário (6min): O que é Dogma Feijoada? 

Link: https://www.youtube.com/watch?v=kOsmFmEWeio  

Estratégias Leituras prévias das sugestões 

Roda de conversa 

Dinâmica de autopercepção (Momento Lumiére) 

Exposição do histórico do Cinema Negro 

Provocação final: onde estão as vozes-mulheres no cinema negro? 

Recursos utilizados Projetor, slides e folhas de papel 

 

  

https://www.youtube.com/watch?v=NG_ErFvTn04
https://www.youtube.com/watch?v=fpQbv2W_ECQ
https://www.youtube.com/watch?v=fVQf1mMZIuc
https://www.youtube.com/watch?v=gZ7JT61AMT4
https://www.youtube.com/watch?v=-t_M4PU1UJE
https://www.youtube.com/watch?v=-t_M4PU1UJE
https://www.youtube.com/watch?v=uk_rvigyFiQ
https://www.revistas.usp.br/plural/article/view/68073/70642
https://www.youtube.com/watch?v=kOsmFmEWeio


131 

 

 

 ‘  

 

APÊNDICE F: PLANO DE AULA II 
 

PLANO DE AULA II 

Componente curricular Educação, História e Cultura Africana e Afro-Brasileira a partir do Cinema Negro 

Período 2025.1 

Data da aula 25/03/2025 

Título da aula Cinema Negro Feminino: a possibilidade de que o Dogma Feijoada não deu conta  

Ementa  Cinema negro feminino como expressão estética e política. Análise das cineastas 

Adélia Sampaio, Edileuza Penha e Viviane Ferreira, ressaltando suas contribuições 

para uma pedagogia afrorreferenciada e transgressora. O olhar de bell hooks e sua 

relação com a produção audiovisual de mulheres negras. Contracolonialidade como 

caminho para transformação. Uso do cinema negro feminino como ferramenta de 

ensino, com atividades práticas para sua aplicação na sala de aula. 

Sugestões de leituras Canção: Refazendo a costura: 

Link: https://www.youtube.com/watch?v=7qv8eJgRBxw  

 

Videodocumentários/artigos: 

 

● Artigo ‘’Mulheres negras na construção de um cinema negro no feminino ‘’’ 

(até a página 06). Link: 

https://aim.org.pt/ojs/index.php/revista/article/view/586  

 

● Videodocumentário (6min) ‘’Mulheres Negras: Cinema é COISA NOSSA! - 

Canal Preto’’. Link: 

https://www.youtube.com/watch?v=LW0DK6bP2c0&t=1s  

 

● Videodocumentário (9min) ‘’Adélia Sampaio – série Cada voz (2022)’. Link: 

https://www.youtube.com/watch?v=oBkal3OleTo  

 

● Videodocumentário (7min) ‘’Viviane Ferreira – série Cada voz (2022)’’. 

Link: https://www.youtube.com/watch?v=xDNxebPzHio&t=2s  

 

Leituras 

complementares 

Artigo ‘’O negro no cinema brasileiro: o período silencioso’’, de Noel Santos Carvalho 

(UNICAMP) 

Indicação: leitura crítica das três primeiras seções 

Link: https://www.revistas.usp.br/plural/article/view/68073/70642  

 

Videodocumentário (6min): O que é Dogma Feijoada? 

Link: https://www.youtube.com/watch?v=kOsmFmEWeio  

Estratégias Leituras prévias das sugestões 

Roda de conversa 

Retomada da provação final do encontro anterior 

Exposição do Cinema Negro Feminino enquanto movimento insurgente 

Partilhas de possibilidades pedagógicas 

Recursos utilizados Projetor, slides e folhas de papel 

 

https://www.youtube.com/watch?v=7qv8eJgRBxw
https://aim.org.pt/ojs/index.php/revista/article/view/586
https://www.youtube.com/watch?v=LW0DK6bP2c0&t=1s
https://www.youtube.com/watch?v=oBkal3OleTo
https://www.youtube.com/watch?v=xDNxebPzHio&t=2s
https://www.revistas.usp.br/plural/article/view/68073/70642
https://www.youtube.com/watch?v=kOsmFmEWeio

