
 

 
 
 

UFRRJ 

INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO PATRIMÔNIO CULTURA E 
SOCIEDADE 

 
 
 
 
 

 DISSERTAÇÃO 
 

 
 

O CAXAMBU NA RODA:  
 CULTURA BANTU E SUAS TRANSFORMAÇÕES NAS 

COMUNIDADES JONGUEIRAS NO SUL DO ESTADO DO RIO DE 
JANEIRO. 

 
 
 

Tânia Maria De Araújo Caldas 
 

 
 

Maio 2025 

 
 

 
 



 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PATRIMÔNIO CULTURA 

E SOCIEDADE 
 
 
 

O CAXAMBU NA RODA:  
 CULTURA BANTU E SUAS TRANSFORMAÇÕES, NAS 

COMUNIDADES JONGUEIRAS NO SUL DO ESTADO DO RIO DE 
JANEIRO. 

 

 

 
TÂNIA MARIA DE ARAÚJO CALDAS 

 
 

Sob a Orientação da Professora 
Dra. Isabela de Fátima Fogaça 

 
Dissertação submetida como requisito 
parcial para a obtenção do Grau de 
Mestre em Patrimônio, Cultura e 
Sociedade, no Curso de 
Pós-Graduação em Patrimônio, 
Cultura e Sociedade, Área de 
Concentração em Patrimônio Cultural: 
Memória, Identidades e Sociedade. 

 
Nova Iguaçu, RJ 

Maio de 2025 
 

 



 

 

 
 



 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
DEDICATÓRIA 

 
Dedico este trabalho, àqueles centro-africanos 
Bantu, que nos deixaram sua rica herança 
cultural, seus saberes e fazeres, suas crenças e 
costumes. Sua ancestralidade é reafirmada a 
cada momento, à esses povos resilientes e 
resistentes, que apesar de todas adversidades e 
violências, souberam transformar sua sabedoria 
e vivências em um modo de ser alegre, criativo, 
multicultural e diverso. Ao povo negro, toda 
gratidão.  

 
 



 

AGRADECIMENTOS 
 

"O presente trabalho foi realizado, com o apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimentos 

Científico e Tecnológico (CNPq) - Código de Financiamento 001”.  

"This study was financed, in part by the National Council for Scientific and Technological 

Developments (CNPq) - Financing Code 001 

 

“O presente trabalho foi realizado, com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001”.  

"This study was financed, in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior - Brasil (CAPES) Finance Code 001." 

 

 

 

 
 



 

AGRADECIMENTOS 
 
 

A gratidão é um sentimento conciliador, é lembrar que em algum momento alguém lhe 

estendeu a mão. 

Agradeço a Deus pela oportunidade de viver essa experiência. 

A minha mãe, pelo exemplo, por ter guiado meus passos.  

A minha família que sempre esteve ao meu lado, em especial ao meu irmão Marcos e minha 

cunhada Nely, por todo apoio, mesmo nos momentos mais difíceis. Agradeço a minha filha, 

pelo companheirismo. 

Ao meu irmão Luiz Querino, que infelizmente perdi no meio do caminho, mas foi meu 

incentivador a todo momento. Onde estiver, sei que estará orgulhoso. 

A minha Orientadora Professora Dra. Isabela de Fátima Fogaça, pela força e apoio para 

ultrapassar os mais diversos desafios e valorizar esse trabalho. 

Aos meus professores, em repassar e transmitir todos seus conhecimentos, é enriquecedor 

poder contar com vocês. 

Aos meus colegas, por estarem ao meu lado, sempre dispostos a ajudar. 

Agradeço a Ana Paula Delgado Vieira e a Ana Carolina Conte pela parceria, conversas, 

conhecimentos, ensinamentos e trocas. Nossas viagens serão inesquecíveis. 

Aos Professores Drs. Robert Daibert Jr. e Renato Mendonça e a Profª Drª Raquel Alvitos pela 

disponibilidade em contribuir com meu trabalho de pesquisa. 

Meus agradecimentos a Dra. Isabel Rocha pelo apoio, contribuição e afeto. 

Aos nossos motoristas, Carlos e Luís, pela dedicação e paciência, foram incansáveis. 

Aos funcionários do IM - Nova Iguaçu, que nos acolheram com carinho. 

As comunidades jongueiras do Vale do Paraíba, que permitiram a minha presença em suas 

casas, nas suas rodas, nas suas vidas, proporcionando experiências incríveis e muitos 

ensinamentos.  A todas as pessoas que em algum momento seguraram as minhas mãos nessa 

caminhada. 

 

 

 
 



 

RESUMO 

 

CALDAS, Tânia M. A. O Caxambu na Roda: cultura Bantu e suas transformações nas 
Comunidades Jongueiras do Sul do Estado do Rio de Janeiro,. 2025. 100 p. Dissertação 
(Mestrado em Patrimônio, Cultura e Sociedade). Instituto Multidisciplinar. Universidade 
Federal Rural do Rio de Janeiro, Nova Iguaçu, RJ, 2025. 
 

A presente pesquisa visou compreender o papel das práticas culturais vivenciadas pelas 
comunidades jongueiras que contribuíram para a construção das identidades de seus 
indivíduos, focando na observação da expressão cultural Jongo/Caxambu, trazendo à luz os 
costumes, crenças e valores, e destacando as adaptações ocorridas para garantir a 
continuidade das tradições dos remanescentes dos grupos linguísticos-culturais Bantu 
presentes no Vale do Paraíba Sul-Fluminense. A área estudada é composta por partes dos 
municípios de Vassouras, Barra do Piraí e Pinheiral, nos quais se recortou as seguintes 
comunidades jongueiras: Jongo/Caxambu Renascer (Vassouras); Jongo/Caxambu Sementes 
da África (Barra do Piraí) e Jongo de Pinheiral, eleitas por suas semelhanças de formação e 
participação significativas no conjunto de jongueiros da região. O primeiro capítulo adotou 
uma abordagem estruturada a partir da perspectiva do pensamento crítico da produção 
bibliográfica africana, bem como outros autores que discutem a formação dos povos oriundos 
da África Central para o Brasil, na diáspora.  Esse marco histórico foi fundamental para a 
compreensão das raízes históricas e culturais das comunidades jongueiras e sua relação com 
as práticas culturais trazidas pelos ancestrais africanos. O segundo capítulo, por sua vez, 
utilizou a pesquisa etnográfica em um processo colaborativo com os membros das próprias 
comunidades. Esse método possibilitou a coleta de dados diretamente com os jongueiros, 
permitindo uma compreensão mais profunda das dinâmicas culturais, das adaptações e da 
importância da expressão cultural para a construção identitária de seus indivíduos. No terceiro 
capítulo, sobre as práticas culturais observadas, o Jongo/Caxambu, revelaram-se instrumentos 
vitais para a preservação das tradições, além de fortalecerem o senso de pertencimento e 
continuidades para as novas gerações. A pesquisa destacou como essas manifestações 
culturais contribuem não apenas para a manutenção das tradições, mas, também, para o 
fortalecimento da identidade coletiva dos descendentes dos Bantu. Essas interações e 
processos proporcionaram uma visão mais rica e mais autêntica sobre as práticas culturais 
vivenciadas. A pesquisa revelou que as comunidades jongueiras no Vale do Paraíba 
Sul-Fluminense desempenham um papel fundamental na salvaguarda e transmissão das 
tradições culturais africanas, especialmente, por meio da prática do Jongo/Caxambu. Um elo 
entre o passado e o presente que mantém viva a memória e a cultura desses povos africanos, 
Bantu, trazidos para o Brasil na diáspora. 

Palavras-chave: Caxambu/Jongo. Identidades Bantu. Comunidades Jongueiras. 

 

 

 

 

 

 
 



 

 
ABSTRACT 

 
 

CALDAS, Tânia M. A. O Caxambu na Roda: cultura Bantu e suas transformações nas 
Comunidades Jongueiras do Sul do Estado do Rio de Janeiro,. 2025. 100p.  Dissertation 
(Postgraduate Program in Heritage, Culture and Society - (PPGPACS), Federal Rural 
University of Rio de Janeiro, Multidisciplinary Institute - Nova Iguaçu, RJ, Postgraduate 
Program in Heritage, Culture and Society - PPGPaCS, 2025. 
 
Thiis research aimed to understand the role of cultural practices experienced by jongueira 
communities that contributed to the construction of the identities of their individuals, focusing 
on the observation of the cultural expression, Jongo/Caxambu, bringing to light the customs, 
beliefs and values, highlighting the adaptations that occurred to guarantee the continuity of 
the traditions of the Bantu linguistic-cultural groups present in the Vale do Paraíba 
Sul-Fluminense. The studied area is composed of parts of the municipalities of Vassouras, 
Barra do Piraí and Pinheiral, in which the following jongueira communities were located: 
Jongo/Caxambu Renascer (Vassouras); Jongo/Caxambu Sementes da África (Barra do Piraí) 
and Jongo de Pinheiral, chosen for their similarities in formation and  significant participation 
in the region's group of jongueiros. The first chapter adopted a structured approach based on 
the critical thinking perspective of African bibliographic production, as well as other authors 
who discuss the formation of peoples from Central Africa to Brazil in the diaspora. This 
historical milestone was fundamental for understanding the historical and cultural roots of the 
Jongo communities and their relationship with the cultural practices brought by their African 
ancestors. The second chapter, in turn, used ethnographic research in a collaborative process 
with members of the communities themselves. This method made it possible to collect data 
directly from the Jongo people, allowing for a deeper understanding of the cultural dynamics, 
adaptations, and importance of Jongo/Caxambu for the identity construction of its individuals. 
In the third chapter the observed cultural practices, Jongo/Caxambu, proved to be vital 
instruments for the preservation of traditions, in addition to strengthening the sense of 
belonging and continuities for new generations.In the third chapter The research highlighted 
how these cultural manifestations contribute not only to the maintenance of traditions, but 
also to the strengthening of the collective identity of the descendants of the Bantu. These 
interactions and processes provided a richer and more authentic view of the cultural practices 
experienced. The research revealed that the Jongo communities in the Paraíba Valley in the 
state of Rio de Janeiro play a fundamental role in safeguarding and transmitting African 
cultural traditions, especially through the practice of Jongo/Caxambu. A link between the past 
and the present, it keeps alive the memory and culture of these African Bantu peoples, 
brought to Brazil in the diaspora. 
 
Keywords: Caxambu/Jongo, Bantu Identities, Jongo Communities. 
 

 

 
 



 

LISTA DE FIGURAS 
 

Figura 1: Mapa dos Municípios no Sul do Estado do Rio de Janeiro, séc. XIX​ 13 

Figura 2: Mapa dos Municípios no Sul do Estado do Rio do Rio de Janeiro, séc. XX​ 14 

Figura 3: África, mapa de localização dos grupos étnicos​ 23 

Figura 4: Cosmograma Bakongo - Dikenga dia Kongo​ 30 

Figura 5: A Dança dos Negros - Zacharias Wagener, (entre 1634-1641)​ 32 

Figura 6: Caxambu/Jongo Sementes da África, Barra do Piraí, 2024​ 34 

Figura 7: Principais Estágios do Tempo Vital​ 38 

Figura 8: Tambores do Caxambu Renascer - Vassouras/RJ​ 43 

Figura 9: Interior do Memorial Manoel Congo - Vassouras/RJ​ 46 

Figura 10: Instrumentos do Caxambu de Barra do Piraí​ 56 

Figura 11: Comunidade Jongueira de Barra do Piraí​ 59 

Figura 12: Ruínas da Fazenda São José dos Pinheiros - Pinheiral/RJ​ 60 

Figura 13: Mestre Cabiúna, grande jongueiro da comunidade de Pinheiral​ 61 

Figura 14: Grupo Jongo/Caxambu Renascer- Vassouras/RJ​ 67 

Figura 15: Jongo/Caxambu Renascer na Igreja N.S. do Rosário - Vassouras/RJ​ 68 

Figura 16: Dia de Nossa Senhora do Rosário - Celebração com o Jongo/Caxambu​ 69 

Figura 17: Jongo/Caxambu Sementes da África - Barra do Piraí/RJ​ 79 

Figura 18: Jovens jongueiros da Comunidade de Vassouras/RJ​ 82 

Figura 19: Ruínas da antiga Fazenda São José dos Pinheiros - Pinheiral/RJ​ 84 

 

 

 
 



 

LISTA DE TABELAS 
 

Tabela 1: Importação de escravos para o Brasil - 1840-1851​ 24 

Tabela 2: População escravizada em Vassouras - 1850​ 25 

Tabela 3: População em Vassouras - 1872​ 26 

Tabela 4: Composição Racial da População em Vassouras - 1872​ 26 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 

 
 



 

SUMÁRIO 
 

 

INTRODUÇÃO........................................................................................................................ 12 
CAPÍTULO I  A BANTIFICAÇÃO DO VALE DO PARAÍBA SUL-FLUMINENSE...........21 

1.1  A cosmologia Bantu.....................................................................................................27 
1.2 A Religiosidade Bantu e sua Transculturação.............................................................. 36 
1.3 Tradição Oral: sobrevivência, perpetuação e transmissão............................................ 41 

CAPÍTULO II AS COMUNIDADES JONGUEIRAS DE BARRA DO PIRAÍ, PINHEIRAL 
E VASSOURAS/RJ E AS CONTRIBUIÇÕES DO CAXAMBU............................................48 

2.1 O Caxambu o que é?..................................................................................................... 50 
2.2 Conhecendo as Comunidades Jongueiras..................................................................... 53 
2.3 As relações socioculturais contemporâneas..................................................................71 

CAPÍTULO III O CAXAMBU COMO FENÔMENO DE TRANSFORMAÇÃO 
CULTURAL E SOCIAL...........................................................................................................75 

3.1 Quando o Caxambu virou Jongo?.................................................................................76 
3.2 As transformações identitárias das Comunidades Jongueiras...................................... 80 
3.3 A transmissão dos saberes para as novas gerações.......................................................83 

CONSIDERAÇÕES FINAIS....................................................................................................88 
REFERÊNCIAS........................................................................................................................91 
APÊNDICE...............................................................................................................................97 

APÊNDICE A - Roteiro  de entrevista semi-estruturada....................................................97 
APÊNDICE B - Anuência da Comunidade Jongueira de Barra do Piraí........................... 98 
APÊNDICE C - Anuência da Comunidade Jongueira de Pinheiral................................... 99 
APÊNDICE D - Anuência da Comunidade Jongueira de Vassouras................................100 

 

 
 



 

INTRODUÇÃO 
 
 

Peço licença aos meus ancestrais, aos meus mais 
velhos, aos meus mais novos e aos meus iguais1 

 

 

O Caxambu, segundo o Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

(IPHAN, 2007, p.13), possui variadas denominações, nas diversas regiões do Vale do Paraíba,  

– Cachueira, Tambu ou Candongueiro – antes de ser reconhecido como Jongo2. Apresenta 

aspectos singulares e se caracteriza por um conjunto de crenças e costumes de matriz africana, 

repassados por meio de uma dança ao som de tambores sagrados. É organizado em uma roda, 

com dois participantes ao centro que executam passos herdados de seus ancestrais, cantando 

dizeres chamados de “ponto”3, que expressam mensagens cifradas do cotidiano e de suas 

memórias nas comunidades do Sudeste brasileiro, e representa, sobretudo, a resistência dos 

difíceis anos da escravidão. 

As celebrações que envolvem o Caxambu reafirmam a ancestralidade do povo 

africano, e é um precioso elemento de comunicação na história oral das raízes africanas, que 

envolvem as hierarquias, as relações sociais e as crenças destes grupos sociais (IPHAN, 2007, 

p. 14).  

Em Vassouras, Mestre Cacalo (2015), em seu depoimento4, definiu o Caxambu como 

“a palavra tirada: a história do negro está no Caxambu, o tambor é vivo, é ele que leva ao 

êxtase, lembra, esquece, passa a mensagem, dá recado [...] o negro nunca aceitou a 

escravidão”. 

Nesse sentido, a presente pesquisa propôs compreender a contribuição da expressão 

cultural Caxambu/Jongo para as comunidades afro-brasileiras5 remanescentes no Vale do 

Paraíba Sul-Fluminense, no intuito de identificar como esses grupos sociais valorizam o 

5 O termo afro-brasileiro diz-se de brasileiro descendente de africano. Disponível em: michaelis.uol.com.br  

4 Luís Carlos Rodrigues dos Santos, Mestre Cacalo. In: MAPA DE CULTURA RJ. Vassouras., Versos do Jongo, 
02/11/2012  Disponível em: https://youtu.be/_ei5x45zBa8 Acesso em: 13/07/2023. 

3 Forma poética e musical expressa nos versos cantados pelos jongueiros. No jongo a palavra cantada assume 
características singulares que tornam esta expressão única. Acessível em: http://portal.iphan.gov.br. Acesso em: 
05/06/2023 às 16:48). 

2 Esta expressão “Jongo”aparece como sinônimo de “batuque”, embora receba um verbete próprio “dança de 
negros da costa” no dicionário de Macedo Soares (1889), expressão definida como equivocada por Slenes, em 
que todas as evdências mostram ser o jongo “uma dança de negros” da África Central (Lara e Pacheco, 2007, 
p.80). 

1 Mestra Fatinha, Jongo de Pinheiral. In: OFICINAS com as comunidades jongueiras do RJ: “Eu vim Saravá 
terra que piso.” Dia 1. Projeto de Extensão Universitária: “Jongos, Quilombos em Rede.” Coordenação do 
Professor Doutor Renato Mendonça Rio de Janeiro: DAC/EEFD/UFRJ, 2022, Vídeo Youtube. 

12 
 

http://michaelis.uol.com.br
http://portal.iphan.gov.br


 

saber-fazer de seus indivíduos e suas vivências deixadas como herança por seus ancestrais. A 

pesquisa contribui, por fim, para uma construção identitária centro-africana e para reconhecer 

as transformações ocorridas na contemporaneidade, apontando ainda as práticas de 

transmissão da expressão cultural para as futuras gerações.  

Para tanto, o recorte da pesquisa se dá dentro das comunidades jongueiras no Sul do 

Estado do Rio de Janeiro, que vivem nos limites do espaço que se restringia aos municípios de 

Vassouras e Piraí (Figura 1), naquele território histórico do século XIX. 

 
Figura 1: Mapa dos Municípios no Sul do Estado do Rio de Janeiro, séc. XIX 

 
Fonte: Rocha, 2012, p. 32. 

 
Hoje, a partir de desmembramentos territoriais, a área estudada é composta por partes 

de três municípios (Figura 2), nos quais se recortou as seguintes comunidades jongueiras: 

Barra do Piraí, Associação Jongo/Caxambu Sementes da África, liderada por Mestre Cosme 

Aurélio; Pinheiral, Jongo de Pinheiral, liderado pelas irmãs Fatinha, Gracinha e Meméia 

Silveira; e Vassouras, Grupo Jongo/Caxambu Renascer, liderada por Cláudia Mamede. Tais 

comunidades foram eleitas por possuírem características comuns e algumas especificidades, 

sendo sua participação muito significativa no conjunto de jongueiros da região. 

 Tais comunidades se constituíram por africanos escravizados, que habitaram o Vale 

do Paraíba Sul-Fluminense, vindos, principalmente, da região da África Central, pertencentes 

ao tronco-linguístico “Bantu”6, possuidores de características culturais semelhantes, e que 

6 Grande grupo linguístico de línguas negro-africanas (Lopes, 2003, p.31). 
13 

 



 

foram trazidos para o trabalho nas lavouras de café no século XIX, no Sul do Estado do Rio 

de Janeiro. 
Figura 2: Mapa dos Municípios no Sul do Estado do Rio do Rio de Janeiro, séc. XX 

 
Fonte: Rocha, 2012, p. 32. 

 
Nesse sentido, partiu-se do pressuposto que as três comunidades apresentam 

similaridades de formação, uma vez que a cosmovisão trazidas pelos Bantu, em suas crenças e 

costumes, permeou suas origens ancestrais, tanto nos valores tradicionais, quanto na 

oralidade, nas expressões culturais, nas relações sociais e familiares, inclusive na 

religiosidade no sentido de fortalecer os modos de vida de seus indivíduos.  

 O interesse pelo objeto desta pesquisa, resulta das observações feitas durante 

encontros e rodas de Caxambu nessa região, avivando a curiosidade ao perceber que havia 

muito mais significados nas celebrações, além do canto e movimentos de dança, uma 

pluralidade de expressões pertencentes a uma mesma manifestação, a cultura africana 

pulsante e, por isso, a necessidade em aprofundar as relações com os grupos sociais 

remanescentes.   

A relevância desta pesquisa trouxe reflexões sobre os conceitos originários dessa 

singular expressão cultural africana no Vale do Paraíba Sul-Fluminense e suas contribuições 

para a construção identitária dos grupos sociais que praticam o Caxambu/Jongo, um conjunto 

de expressões tradicionais e ancestrais transmitidas como legado, que fazem parte do 

cotidiano e da resistência do povo negro.  
14 

 



 

Esta herança contribui, hoje, para a reparação da história negra, que, durante muitos 

anos, sofreu com o apagamento dos fatos relacionados à escravização, trazendo uma reflexão 

sobre o quanto a preservação e proteção das tradições culturais pelas próprias comunidades 

são transformadas em luta e resistência, já que foram relegadas a viveram à margem da 

sociedade, profundamente marcada pelo racismo estrutural e por sua invisibilidade. 

Assim, a pergunta que percorreu todo o trajeto da pesquisa foi: diante das 

transformações culturais e sociais ocorridas nos territórios jongueiros,7 qual a contribuição do 

Caxambu/Jongo na construção das identidades nas comunidades afro-brasileiras 

remanescentes na região do Vale do Paraíba Sul-Fluminense? 

O objetivo geral desta pesquisa visou compreender o quanto as práticas culturais 

vivenciadas pelas comunidades jongueiras contribuíram para a construção das identidades de 

seus indivíduos, por meio da observação da expressão cultural, Caxambu/Jongo, trazendo à 

luz seus costumes e as adaptações ocorridas para a perpetuação das tradições centro-africanas 

dos grupos Bantu remanescentes no Vale do Paraíba Sul-Fluminense. 

 

Como objetivos específicos pretendeu-se:  

1.​ caracterizar histórica, cultural e socialmente os Bantu, advindos, principalmente, da 

África Central - Congo e Angola - no século XIX, para o Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense, destacando suas estratégias de resistência, ocupação do território e 

preservação de sua cultura; 

2.​ identificar as transformações ocorridas nos territórios jongueiros delimitados e a 

relevância do Caxambu/Jongo no desenvolvimento social e cultural das sociedades 

afro-diaspóricas do Vale do Paraíba Sul-Fluminense; e 

3.​ verificar como ocorre a transmissão dos saberes e fazeres, a eles relacionados, às 

novas gerações e sua potencialidade em fortalecer o sentimento de pertencimento para 

que sua cultura permaneça ativa. 

 

O método aplicado à investigação foi, no primeiro capítulo, caracterizado pela 

pesquisa estruturada na perspectiva do pensamento crítico da produção bibliográfica africana, 

7 Sobre o conceito de território: a cada momento histórico, o território de um país pode ser visto como um campo 
de forças que operam sobre formas “naturais” e artificiais. Mas estas formas têm um papel dinâmico. Território 
usado: dinâmicas de especialização, dinâmicas de diversidade, densidades técnicas, informacionais e normativas. 
Todavia, se as formas são importantes, também o são as ações humanas, isto é, o comportamento no território 
das pessoas, das instituições, das empresas, determinando um dinamismo que varia segundo sua origem, sua 
força, sua intencionalidade, seus conflitos. O território usado é assim uma arena onde fatores de todas as ordens, 
independentemente da sua força, apesar de sua força desigual, contribuem à geração de situações (Silveira, 2011) 

15 
 



 

sob o olhar que mostra as relações sociais e culturais, trazendo conceitos como tradição, 

oralidade, identidades e compreensão de uma cosmovisão que deve ser revista a partir das 

lentes e da percepção dos mesmos africanos, baseada nos conhecimentos das práticas dos 

Bantu formadores da região Sudeste, no século XIX, e outros autores que discutem a 

formação dos povos africanos no Brasil, na diáspora8. Nos demais capítulos, a revisão 

bibliográfica privilegiou a produção de autores que percorreram os territórios de identidade 

negra no Sul do estado do Rio de Janeiro, e aqueles  que tratam das comunidades jongueiras.  

Nesse sentido, a partir do segundo capítulo a pesquisa etnográfica foi trazida ao corpo 

do texto, como instrumento metodológico, em um processo colaborativo com os membros das 

próprias comunidades, por se caracterizar como método adequado para se analisar fenômenos 

que visam compreender a cultura, juntamente com as comunidades tradicionais 

afro-brasileiras, neste caso, as do Vale do Paraíba do Sul-Fluminense, pois propõe um 

trabalho interpretativo que envolve a observação e investigação qualitativa de seus 

participantes (Mattos; Castro, 2011).  

A coleta de documentos e fontes se deu com a participação das próprias comunidades 

jongueiras na produção de instrumentos que legitimam o Caxambu/Jongo, correlacionando 

suas crenças e comportamentos na construção identitária destes indivíduos, e, assim, levando 

a compreender as transformações e adaptações que ocorreram para manter suas tradições e 

sua cultura.  

 Nas observações diretas da realidade dessas comunidades e suas vivências, a pesquisa 

buscou investigar as práticas do Caxambu/Jongo, trazendo a percepção e impressões desses 

indivíduos. Para tanto, conjugou-se a revisão bibliográfica à pesquisa etnográfica, classificada 

como qualitativa, com base empírica, pela qual foram aplicadas entrevistas semi-estruturadas, 

a fim de coletar dados sobre as questões pertinentes à importância das expressões culturais e 

suas contribuições no fortalecimento das relações sociais e culturais das comunidades. 

 Ao analisar esses dados, pretendeu-se responder a problemática inicial e elucidar os 

significados do objeto de estudo e suas características em relação às comunidades 

tradicionais, verificando o modo de transmissão de seus saberes ancestrais para as novas 

gerações para que a tradição não fique oculta pelo véu do apagamento estrutural.  

8 A diáspora africana é o nome dado a um fenômeno caracterizado pela imigração forçada de africanos durante o 
tráfico transatlântico de escravizados para as Américas. Disponível em: www.gov.br. Fundação Cultural 
Palmares, 2009. 

16 
 

http://www.gov.br


 

Foram utilizados, também, alguns depoimentos em vídeos, disponíveis em plataformas 

virtuais mais abrangentes, no intuito de estruturar ainda mais as narrativas das histórias de 

vida das comunidades jongueiras, o que nos encaminha para uma netnografia9. 

Assim, dividiu-se  a presente dissertação em três capítulos.  

No primeiro capítulo, cujo título é A Bantificação do Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense, pretendeu-se caracterizar a formação populacional do Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense, ao longo do século XIX, com a vinda dos negros escravizados, 

centro-africanos, que trouxeram consigo, para a região, a cosmologia, as tradições, as crenças 

e os saberes, assim como, o modo de ser Bantu. Desta forma, busca-se compreender as 

contribuições culturais e sociais que os africanos escravizados, trazidos para o trabalho nas 

lavouras cafeeiras, deixaram no Sudeste brasileiro, e para tanto, serve-se de autores como 

Souza (2023); Stein (1990) e Monteiro (2007).  

Assim, no primeiro tópico do capítulo, discute-se “A cosmologia Bantu”, propondo a 

abordagem dos elementos base do pensamento africano Bantu, a percepção do universo e de 

vida em sociedade, marcada pela coletividade, e a visão de mundo sempre ligada à 

espiritualidade. Sobretudo, os impactos causados à esse grupo social com a chegada ao Novo 

Mundo, suas rupturas em seus laços afetivos e familiares. Para isso,  autores como Aguessy 

(1980); Fu-Kiau (2023); Daibert Jr. (2015; 2021); Marcussi (2010) e Sweet (2003) ao relatar 

em seus estudos a cosmovisão dos grupos Bantu, trazida para o Brasil na diáspora, foram 

fundamentais. 

No segundo tópico do capítulo, “A Religiosidade Bantu e sua Transculturação”, 

buscou-se aprofundar a religiosidade africana, sobretudo nos elementos que compõem suas 

crenças e valores. A espiritualidade africana foi transplantada para o Sudeste brasileiro, 

entrando em contato com outras culturas, quando sofreu adaptações para sua sobrevivência. 

Logo, esta forma de enfrentar as adversidades são discutidas por autores como: Daibert Jr 

(2021); Sweet  (2007); Thornton (2004); Fu-Kiau (2023); Slenes (1995). 

Por fim, no último tópico do capítulo, “Tradição Oral: sobrevivência, perpetuação e 

transmissão”, a pesquisa trouxe a oralidade do continente africano, um relato sobre essa 

tradição como uma prática dominante, trazida pelos Bantu na travessia do Atlântico, não 

permitindo se perder entre as comunidades constituídas no Brasil. Esta prática foi utilizada 

9 É neste contexto que surge a netnografia – um método de pesquisa, baseado na observação participante e no 
trabalho de campo online, que utiliza as diferentes formas de comunicação mediada por computador como fonte 
de dados para a compreensão e a representação etnográfica dos fenômenos culturais e comunais. O método 
netnográfico começou a ser desenvolvido nos anos 90 no campo da pesquisa de marketing e de consumo, uma 
área interdisciplinar que se caracteriza por incorporar pontos de vista de diversos campos, como a antropologia, a 
sociologia e os estudos culturais (Kozinets, 2014). 

17 
 



 

como forma de transmissão para as novas gerações, visando a  perpetuação de sua cultura. 

Dessa forma, trazem seus olhares para essa reflexão: Aguessy (1980), Vansina (2010); Santos 

(2019); Stein (1990);  Lara e Pacheco (2007). 

No segundo capítulo, intitulado “Comunidades Jongueiras de Barra do Piraí, 

Pinheiral e Vassouras/RJ”,  compreende-se a formação das Comunidades Jongueiras do 

Vale do Paraíba Sul-Fluminense. O capítulo discorre sobre o cotidiano dos  grupos sociais 

remanescentes. Além disso, observou-se depoimentos em vídeos publicados em plataformas 

digitais. O capítulo, ainda, trouxe a revisão bibliográfica com base nas obras de autores que 

discorrem sobre o cotidiano desses grupos sociais, como: Stein (1990), Abreu e Mattos (2009; 

2011; 2021); Agostini (2002); Libby (2006); Cardoso (2015); Siqueira e Santos (2015). 

No primeiro tópico deste capítulo, “ O que é o Caxambu?”,  buscou-se caracterizar o 

objeto desta pesquisa, embasada em autores que relatam sobre as experiências em suas 

observações das vivências, obtidas em entrevistas com os membros das próprias comunidades 

jongueiras; em vídeos publicados nas plataformas digitais; e, em estudos de Stein (1990); 

Lara e Pacheco (2007); Agostini (2007); Siqueira e Santos (2015).  

No segundo tópico intitulado: “Conhecendo as Comunidades Jongueiras”, está a 

delimitação geográfica desta pesquisa. Pretendeu-se compreender as relações sociais e 

familiares dos afro-brasileiros10 pertencentes a estas comunidades. Conhecer os modos de 

vida de seus integrantes, assim como, as vivências culturais, suas crenças e tradições. Em seu 

cotidiano, buscou-se apreender os desafios das comunidades jongueiras na 

contemporaneidade. Para tanto, a pesquisa contou com a literatura dos seguintes autores: 

Siqueira e Santos (2015); Conceição (2015); Abreu e Mattos (2009); Slenes (1995; 2006); 

Stein (1990); e coleta de depoimentos em vídeos e oficinas já publicados, com falas da 

própria comunidade em plataformas digitais, e que foram complementadas com informações 

apuradas na  pesquisa etnográfica, aplicada nas entrevistas semi-estruturadas para esta 

dissertação, cujo roteiro foi embasado em Mattos e Castro (2011), como se observa no 

Apêndice A. Nos Apêndices B, C e D estão, ainda, os termos de anuência das comunidades 

jongueiras.  

No último tópico do segundo capítulo, denominado “As relações socioculturais 

contemporâneas”, pretendeu-se compreender as  relações sociais que permeiam os grupos 

sociais remanescentes, o desenvolvimento cultural por meio do Caxambu/Jongo e sua 

10 Segundo o dicionário da língua Portuguesa define-se afro-brasileiro como: Etno. Ref. ou pertencente 
simultaneamente a África Negra e ao Brasil; simultaneamente a cultura africana negra e a cultura brasileira; 
brasileiros descendentes de africanos negros. Disponível em: https://www.aulete.com.br/afro-brasileiro . 

18 
 

https://www.aulete.com.br/afro-brasileiro


 

importância para a construção identitária de seus indivíduos. Foram abordados os desafios 

para fortalecer as comunidades tradicionais na contemporaneidade, com base em obras 

produzidas por: IPHAN (2007); Brasil (2016); Rodrigues Jr. (2016); Oliveira (2018), além do 

material coletado junto a comunidade, como supracitado.  

No terceiro capítulo, a pesquisa relacionou “O Caxambu como fenômeno de 

transformação social e cultural” às comunidades jongueiras do Sul do Estado do Rio de 

Janeiro, produzindo uma narrativa sobre as diversas contribuições desta manifestação cultural 

ao longo do tempo. O estudo, em sua maior parte, trouxe o material empírico coletado a partir 

do trabalho de campo. Assim, pretendeu-se trazer os resultados das entrevistas 

semi-estruturadas com membros das comunidades, cujo roteiro e anuência estão em 

Apêndice. Para tais reflexões, foram utilizadas as seguintes abordagens: Abreu e Monteiro et 

al. (2017); Abreu e Mattos (2009; 2011); Slenes (2006); Daibert Jr. (2021); IPHAN (2007), 

além da base empírica da pesquisa etnográfica. 

No primeiro subcapítulo, “Quando o Caxambu virou Jongo?”, os estudos  relatam 

as transformações ocorridas na expressão cultural Caxambu/Jongo devido ao contato com 

outras culturas e nas relações cotidianas das comunidades jongueiras. O desenvolvimento da 

candidatura da manifestação cultural, em um trabalho coletivo, para o Registro como 

patrimônio cultural imaterial brasileiro, fortalecendo as comunidades jongueiras e visando sua 

salvaguarda, bem como, ao mesmo tempo, a preocupação para que não se perca suas origens, 

sua ancestralidade e tradição. Desta forma, foram utilizados depoimentos publicados em 

plataformas digitais, disponibilizados pelas lideranças e membros das próprias comunidades, 

e obras de autores que pesquisaram a manifestação cultural e seu cotidiano, junto às 

comunidades, como: Abreu e Mattos (2009; 2011); Slenes (2006); Lara e Pacheco (2007), e 

entrevistas. 

No segundo subcapítulo, “As transformações identitárias das comunidades 

Jongueiras”, destacou-se a percepção do olhar da própria comunidade afro-brasileira 

remanescente que permaneceu na região do Vale do Paraíba Sul-Fluminense, de forma a 

relacionar a bibliografia pesquisada com as transformações ocorridas na construção destas 

identidades e em seus modos de vida. Assim, em busca de uma ampliação desse olhar, foram 

revistos autores como: Daibert Jr. (2021); Agostini (2002); Brasil (2016); Oliveira (2018), 

bem como os depoimentos e observações de campo. 

Por fim, ao associar as práticas jongueiras e o cotidiano dos grupos sociais que 

constituem essas comunidades tradicionais, a pesquisa buscou compreender “A transmissão 

19 
 



 

dos saberes para as novas gerações”. Para relacionar esses ensinamentos, utilizou-se da 

pesquisa de campo, com a perspectiva de observação, para trazer resultados pertinentes à 

questão inicial deste estudo. Também, depoimentos em vídeos e oficinas realizados pelos 

jongueiros e publicados como fontes nas plataformas digitais; sendo estes últimos de grande 

valia para a percepção destes conhecimentos. 

 

20 
 



 

CAPÍTULO I  A BANTIFICAÇÃO DO VALE DO PARAÍBA 

SUL-FLUMINENSE. 
 
 

Eu vim saravá terra que piso, eu vim Saravá terra 
que piso11 

 
 

Neste primeiro capítulo, buscou-se caracterizar os centro-africanos do grupo 

linguístico-cultural Bantu, fundamentais na formação do Vale do Paraíba Sul-Fluminense, 

cujas línguas bantu, pertencentes a esses grupos, são discutidas no subcapítulo 1.3, que trata 

da oralidade. 

Os Bantu povoaram o Vale do Paraíba trazidos pelos comerciantes de escravizados, no 

século XIX. Para compreender o modo de ser dos Bantu, é necessário voltar ao continente 

africano e conhecer pensamentos, crenças e costumes dos povos que formavam o grupo 

linguístico e cultural, e assim, apreender os conhecimentos sobre sua constituição.  

Esses grupos pertenciam a uma grande região do continente africano, a África Central.  

Falavam várias línguas, mantinham padrões culturais e símbolos similares, devido às suas 

matrizes comuns e/ou a influência das trocas matrimoniais ou de produtos (Souza, 2023, 

p.30). 

Embarcados, principalmente, nos portos de Luanda e Benguela, frequentados pelos 

comerciantes brasileiros e controlados pelos portugueses, os africanos escravizados, 

deportados para o Brasil, possuíam similaridades em sua constituição política e social, 

centralizada nas linhagens e nos sistemas de titulação que definiam os grupos étnicos, 

reconhecidos dentre os clãs familiares, distribuindo assim o poder, em relações complexas, 

comuns nas sociedades Bantu (Souza, 2023, p.30).  

Segundo Souza (2023, p.31), a grande diferença dos grupos linguísticos denominados 

Bantu, sucessores dos antigos coletores e caçadores, é que já haviam desenvolvido 

tecnologias, tanto para a agricultura quanto para a metalurgia, na transformação do minério de 

ferro em ferramentas de trabalho nas plantações, resultando numa maior capacidade produtiva 

e maior segurança alimentar. Essas técnicas, permitiram a sedentarização daqueles grupos 

antes nômades. 

11 In: Oficinas com as comunidades jongueiras do RJ: “Eu vim Saravá terra que piso.” Dia 1. Projeto de Extensão 
Universitária: “Jongos, Quilombos em Rede.” Coordenação do Professor Doutor Renato Mendonça Rio de 
Janeiro: DAC/EEFD/UFRJ, 2022. Disponível em: .https://www.youtube.com/watch?v=64AhfP0fVsI&t=2s  
 

21 
 

https://www.youtube.com/watch?v=64AhfP0fVsI&t=2s


 

Ao entrar em contato com outros grupos e compartilhar suas práticas e conhecimentos, 

eram criados novos grupos ou causavam o desaparecimento de outros, formando novas 

organizações sociais e políticas. 

 

A disseminação da maneira de ser Bantu, seja pela movimentação 
populacional, seja pela influência cultural por eles exercida, principalmente 
pela introdução da agricultura e da metalurgia, proporcionou situações nas 
quais ocorreram a passagem da organização em famílias e linhagens para a 
organização em Estado, ou seja, estruturas de governo conduzidas por 
normas, que abrangem os territórios mais amplos e as suborganizações 
(Souza, 2023, p. 31). 
 

Souza (2023, p.32) destaca que tais organizações políticas chamadas de Reinos e 

Impérios — termos introduzidos pelos colonizadores, levantaram debates entre os estudiosos 

das sociedades africanas, pois traziam conceitos desconhecidos a eles e defendidos pelas 

sociedades europeias. Enquanto os nativos africanos pensavam a nomenclatura, como 

identificação das titulações e lugares de poder, que constituíam um sistema em que o chefe 

dos grupos levava o nome do pai ou do antepassado mais velho - seus ancestrais diretos -  

perpetuando assim, o vínculo de parentesco simbólico.  

Para reconstruir a história e vivências do passado, os Bantu recorriam aos mitos, às 

narrativas orais e aos vestígios arqueológicos e linguísticos, estes agrupavam várias línguas 

nas quais o radical ntu esteve presente designando a “pessoa”, sendo Bantu o conjunto de 

todas as “pessoas”. Neste caso, os estudos destes vestígios permitiram saber que nos séculos 

XIII e XIV, as primeiras formações sociais de poder aconteciam na África Centro-Ocidental, 

de onde saíram a maioria dos escravizados falantes dos grupos linguísticos Bantu trazidos 

para o Brasil (Souza, 2023, p.33). 

De acordo com Souza (2023),  a comunicação entre os africanos, mesmo pertencentes 

a diferentes grupos étnicos, foi organizada a partir de suas identidades culturais comuns, as 

quais foram primordiais para a perpetuação de sua cultura. Assim, as línguas faladas por esses 

grupos, foram exploradas como estratégia de sobrevivência e de resistência nas adaptações 

ocorridas na diáspora. 

Os Bantu viviam na África Central (Figura 3), e foram embarcados em portos  do  

Atlântico para serem escravizados no Brasil: 

 

 

 
22 

 



 

 
 
 

Figura 3: África, mapa de localização dos grupos étnicos 

 
Fonte:  www.geoensino.net, (2011). 

 
 

Na chegada ao Sudeste brasileiro, esses indivíduos não foram chamados por seus 

nomes africanos, mas pelo nome designado pelo circuito do tráfico, normalmente, 

denominados do porto de embarque ou dos lugares onde haviam sido negociados. Esses novos 

nomes levavam a toponímia de origem, como Angola, Congo, Cabinda, Benguela e 

Moçambique, denominações que os portugueses utilizaram, genericamente, para identificar o 

africano de “nação”, que, atualmente, são chamadas de “etnias”, classificação igualmente 

23 
 

http://www.geoensino.net


 

ocidental das culturas diferentes das suas (Souza, 2023, p.34). 

Nesse momento, já sem seu nominal africano, os escravizados negros viveram, ao 

longo da travessia do Atlântico, rupturas em seus laços familiares e sociais, além dos 

apagamentos em seu modo de viver. Ao chegarem ao Novo Mundo, encontraram pessoas de 

outras origens com um modo de pensar e valores diferentes, com quem passaram a 

compartilhar suas experiências (Souza, 2023, p.35). Nessa viagem, rumo ao desconhecido, 

construíram laços fortes, foi então, que surgiram os Malungos – denominação dada aos 

companheiros de viagem –, ainda nos navios negreiros, quando dois companheiros se unem 

na desventura.  

O trecho abaixo demonstra os laços afetivos sendo reconstruídos em um cenário 

totalmente desconhecido e incerto, a travessia da Kalunga12. 
 
'Stamos em pleno mar...  
Dois infinitos  
Ali se estreitam num abraço insano,  
Azuis, dourados, plácidos, sublimes...  
Qual dos dous é o céu? qual o oceano?... 
(Castro Alves, O Navio Negreiro, Tragédia no mar, 1868, p.1)13  

 

Os centro-africanos Bantu, durante todo o século XIX, determinaram um expressivo 

crescimento populacional no Brasil, mesmo após a promulgação da lei que proibia o tráfico 

escravo. 

A Lei Eusébio de Queirós, de nº 581/185014, teve como objetivo principal proibir o 

tráfico negreiro, rendido pela pressão inglesa, exercida desde 1831, quando se determinou a 

proibição do comércio de escravizados, influenciando o Brasil para que se extinguisse essas 

práticas. Em 1872, cerca de 75% da população do Brasil, segundo notas estatísticas do ano 

(IBGE, 1874?), era constituída por pretos e pardos, ainda havendo uma grande parte 

escravizada. Esta realidade se dava, uma vez que a escravidão se prolongou, formalmente, até 

1888, quando ainda ocorria o contrabando desses indivíduos e/ou o comércio interprovincial 

que abastecia o Sudeste nas lavouras de café (Fundação Cultural Palmares, 2023), conforme 

(Tabela 1). 

 
Tabela 1: Importação de escravos para o Brasil - 1840-1851 

14 Fundação Cultural Palmares. O que foi a Lei Eusébio de Queirós, 2023. Disponível em:www.gov.br. Acesso 
em: 29/03/2024, 11h00. 

13 Disponível em: http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000068.pdf). Acesso: 05/04/2024. 17h. 

12 A linha horizontal que separa o mundo dos vivos do mundo dos mortos, chamada Kalunga, ela também é uma 
representação do mar como um grande cemitério a conectar os mundos. 

24 
 

http://www.gov.br
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000068.pdf


 

ANO NÚMERO ANO NÚMERO 

1840 30.000 1846 50.324 

1841 16.000 1847 56.172 

1842 17.435 1848 60.000 

1843 19.095 1849 54.000 

1844 22.849 1850 23.000 

1845 19.453 1851 3.287 

 TOTAL 371.615 

​    Fonte: Tânia Caldas a apartir de Sebastião Ferreira Santos, 1860.15 
 

A mão de obra africana era propriedade valiosa para os fazendeiros e para o Governo 

Imperial, segundo Stein (1990), este recebia o apoio financeiro deste comércio. O município 

de Vassouras, na década de 1840, foi o que mais recolheu e repassou impostos sobre a venda 

de escravizados no país. Essa sociedade agrícola, formada pela minoria aristocrática dos 

barões do café e de maioria de escravizados negros, foi o que modificou a constituição étnica 

do Brasil. 

No início do século XIX, a região do Vale do Paraíba Sul-Fluminense devido a esse 

aumento populacional, em sua maioria oriundo da região da África Central, (Angola, Congo, 

Benguela, Cabinda e Moçambique), como dito acima. Em Vassouras, a formação demográfica 

era constituída por cerca de 70% de pessoas pretas e pardas (Tabela 2), de acordo com Notas 

Estatísticas de 1850 (Monteiro, 2007, p.45). Sem dúvida, o aumento populacional da época se 

deu devido o município ter se tornado polo de desenvolvimento econômico, com base na 

monocultura do café, explorado com a mão-de-obra negra escravizada. 

 
Tabela 2: População escravizada em Vassouras - 1850 

 
Freguesias 

Pardos Pretos  
     Total 

H M H M 

N. S. da Conceição      (Vassouras) 13
7 

15
4 

4.383 2.12
1 

6.795 

N. S. da Conceição 
(Paty do Alferes) 

13
7 

14
6 

5.559 2.60
7 

8.449 

15 In: SANTOS, Sebastião F. Rio de Janeiro, 1860 p.p. 134-135. apud (Stein, 1990, p.51). 
25 

 



 

Sacra Familia do Tinguá 87 70 2.237 1.57
2 

3.966 

Total 36
1 

37
0 

12.17
9 

6.30
0 

19.210 

Fonte: Monteiro, 2007, p. 45.16 
 

As Notas Estatísticas sobre Vassouras, de 1872 (Monteiro, 2007, p.45) inseriu no 

recenseamento mais duas localidades (Tabela 3), assim a população livre e escrava ficou mais 

equilibrada, em relação aos 70% anteriores, o que pode denotar relações com o avanço das 

lutas abolicionistas. 

 
Tabela 3: População em Vassouras - 1872 

 
Paróquia 

Livres Escravos  
Total 

Homens Mulheres Total Homens Mulheres Total 

Conceição 2.474 1.987 4.461 3.632 2.571 6.203 10.664 

Mendes 965 682 1.647 961 732 1.693 3.340 

Pati 3.361 2.992 6.353 4.567 3.520 8.087 14.440 

Ferreiros 1.223 900 2.123 1.428 1.115 2.543 4.666 

Sacra Família 2.341 2.160 4.501 891 751 1.642 6.143 

Total 10.364 8.721 19.085 11.479 8.689 20.168 39.253 
Fonte: Recenseamento, 1872 (Apud Stein, 1990, p.152). 

 
 

Apesar disto, ao analisar a totalidade (Tabela 4), a população preta e parda constituia, 

ainda, cerca de 70% do total em 1872; ou seja, algo em torno de 20% dos homens livres eram 

negros, reafirmando a definição étnica de maioria afro-brasileira, remanescentes dos 

centro-africanos Bantu, que chegaram ao Vale do Paraíba do Sul do Estado do Rio de Janeiro.  

 
Tabela 4: Composição Racial da População em Vassouras - 1872 

Paróquia  Brancos Mulatos Negros Índios ou 
Mestiços 

16 In: Quadro A - Recenseamento da População da Província do Rio de Janeiro, 1850. Anexo ao 
Relatório do presidente da Província, 1851, (apud Monteiro, 2007, p.45) . 
 

26 
 



 

    Conceição 2.764 1.789 6.103 8 

Mendes 756 929 1.623 32 

Paty do Alferes 3.288 3.812 7.328 12 

Ferreiros 1.239 1.338 2.079 10 

Sacra família 1.947 2.292 1.489 55 

Total 9.994 10.160 18.622 117 
Fonte: Recenseamento, 1872 (apud Stein, 1990, p.152). 

 
Além da constituição populacional, as contribuições culturais e religiosas foram uma 

das bases na formação das sociedades dessa região durante todo o século XIX. 

Nesse contexto, e para melhor compreender este universo africano Bantu, a pesquisa 

traz a concepção da cosmologia que essa sociedade trouxe da África, em seus modos de vida,  

nas relações sociais e políticas, nas suas matrizes religiosas e na tradição oral para a 

perpetuação de sua cultura, embasadas, principalmente, no respeito aos seus ancestrais e sua 

memória, ligação com a natureza e nos cultos às divindades – preceitos básicos do 

pensamento Bantu. 

 

1.1  A cosmologia Bantu. 
 

Jongueiro novo, pergunta a jongueiro velho, 
Se eu posso botar meu pé na Terra que tem mistério? 
Jongueiro novo, pergunta a jongueiro velho, 
Se eu posso botar meu pé na Terra que tem mistério? 
Machado! 
(Caxambu/Jongo Renascer de Vassouras)17 

 
Segundo Aguessy (1980, p.108), as relações existentes entre os indivíduos dos grupos 

sociais africanos não são constituídas por laços fixos, portanto, essas sociedades são 

dinâmicas e se movimentam sempre coletivamente. Deste modo, a cultura tradicional africana 

é definida pelas diferentes formas de percepção das atividades intelectuais e em suas relações 

sociais, utilizando sempre da oralidade como forma de transmissão de seus saberes.  

As comunidades tradicionais, umas com maior e outras com menor percepção, 

acreditam que sua apreensão do Universo, de sociedade e de vida, estão intrinsecamente 

ligadas aos seus movimentos coletivos, estes agrupamentos fazem parte do modo de vida 

cotidiana com base no modo de ser Bantu. Além disso, a produção cultural, segundo Aguessy 

17 Wilson Pretinho, Caxambu/Jongo Renascer, grupo de Vassouras, RJ, liderado pela Jongueira Cláudia Mamede.  
27 

 



 

(1980), seja na escrita ou na oralidade, passam a ser valores de consumo público, no universo 

individual ou coletivo. Assim, a tradição não poderia ser a repetição de sequências, sendo 

mutável na transmissão de uma geração para outra. 

A respeito desses migrantes, arrancados de seus territórios, chegados na diáspora, o 

antropólogo Igor Kopytoff ( apud Slenes,1995, p.147) observa: 

 

As raízes africanas não eram concebidas como localizadas em um lugar (…) 
mas num grupo de parentesco, nos ancestrais, numa posição genealógica 
(...). Os africanos levam seus ancestrais quando mudam de lugar, não 
importando onde eles estejam enterrados. 
 

 A espiritualidade, por exemplo, foi estratégica para sobrevivência perante o sistema 

opressor e as adversidades vividas no Novo Mundo. Os Bantu trouxeram a espiritualidade em 

seus conceitos religiosos, em suas relações com a natureza e com a força vital que movia seus 

pensamentos diante do universo. 

Sobre a cosmologia Bantu Kongo, o autor africano e filósofo Fu-Kiau18 (2023, p. 

150-151) nos ensina: “Eu sou ir e vir em torno das forças vitais (energia). Eu sou porque sei o 

que sou e revejo meu ser, e, eu sei o que vai ser e revejo este novo ser”. Para o Bantu Kongo, 

os mortos não estão mortos, são seus ancestrais que vivem além da Kalunga, esperando o 

retorno para o mundo físico. O existir no mundo físico e metafísico que a cultura hegemônica 

uropeia não quis sequer ver.  

Assim, o autor conta sua experiência ao ser apresentado aos ensinamentos mais 

secretos e sagrados do baixo-Kôngo, onde nasceu. Todos esses ensinamentos estavam 

relacionados à complexidade da “Casa Bantu”, que devido a sacralidade e segredo só 

permitiam a entrada de pessoas iniciadas nessas instituições. Entre eles, por exemplo, 

constava aquele que alertava sobre condições adversas, os iniciados eram pintados de 

vermelho, cor simbólica do perigo e morte, maturidade e liderança, essa pintura era 

primordial para transmitir a essência do ensinamento, Fu-Kiau (2023) conta que essas práticas 

precedem ao período colonial em África.  

Após a colonização, essas instituições passaram a ser vistas como ameaças, por isso 

deveriam ser extinguidas sem que se levassem em conta seus valores sociais, culturais, 

educacionais, espirituais e morais. Assim, os líderes sobreviventes e remanescentes levaram 

18  Dr.K.K. Bunseki Fu-Kiau foi um Nganga (Curandeiro), Mestre iniciado nos mais elevados sistemas de 
aprendizado nas tradições ancestrais Bakongo. Antropólogo, Doutorado em Educação e Desenvolvimento 
Comunitário (Phd) e bibliotecário. Disponível em: www.terreirosdegrios.wordpress.com . Acesso em: 
31/03/2024 13h23.  

28 
 

http://www.terreirosdegrios.wordpress.com


 

esses ensinamentos por séculos, de certo em segredo, pois muitos que ousaram falar foram 

levados à prisão perpétua pelo regime colonial.  

Foi assim, que Fu-Kiau (2023, p.152) apreendeu a fundamentação do sistema de 

pensamento dos Bantu, suas cosmologias e, também, a respeito do “V”, a base de todas as 

realidades. Compreender a cosmovisão de um povo, seria o alicerce para compreender a 

cultura. Para esse autor, estes foram os princípios que embasaram a religiosidade africana, e 

trazidos até hoje, ainda que não compreendidos pelo mundo ocidental, hegemônico em sua 

visão  cultural, artística e/ou filosófica. 

Segundo Fu-Kiau (2023, p.152 ), em sua cosmovisão: 

 

Se a cosmologia Bantu só foi mostrada ao mundo de fora em 1966, poucos 
anos depois da libertação de parte considerável da faixa territorial Bantu, 
então se pode dizer que o mundo Bantu ainda não é verdadeiramente 
compreendido pelo mundo externo nem cultural ou artisticamente, nem 
filosoficamente. Portanto a literatura ocidental sobre a África prévia a esta 
data, necessariamente, contém fantasias que devem ser refutadas, caso se 
queira contribuir para o processo de “Construir um aprendizado africano na 
África e na Diáspora”. Um aprendizado superficial, em qualquer lugar do 
mundo, é muito perigoso, no que diz respeito às relações humanas. É sempre 
melhor permanecer calado do que proferir declarações incorretas sobre 
outras culturas (elas vêm assombrá-lo). Muitas das tensões mundiais 
correntes são o resultado dessas declarações. 

 

O “V” é um dos fundamentos mais importantes do entendimento da vida na Terra e em 

outros corpos celestes, se neles houver vida, é a vida em si. Ele é o fio de ligação entre a 

matéria-pensante, o humano e o mundo e fonte de ideias e imagens “incompreendidas” 

(Fu-Kiau, 2023, p.153).  

A cruz, elemento sacro na cristandade, tem outra leitura no mundo Bantu, para eles, na 

cosmovisão, e, segundo Santos (2023, p.168 apud Thompson, 1984, p.108), significa a visão 

igualmente convincente da movimentação circular das almas humanas em torno da 

circunferência das suas linhas cruzadas. Para explicar os elementos que compõem os rituais e 

danças dos Bantu, em suas celebrações, o autor-filósofo traz a perspectiva dos quatro estágios 

do Cosmograma Bakongo, que são representados em bantu-kongo pelas movimentações 

solares, estas figuram na sua forma de cruz, que já existia entre os bakongos, muito antes de 

qualquer contato com o mundo europeu ou cristão. 

Um diagrama que, na perspectiva antropológica, divide-se em dois mundos, a linha 

horizontal -  Kalunga -  que discerne esses mundos, é a água (oceano ou grande rio) entre a 

dimensão física ou visível (mundo dos vivos) e o mundo espiritual, invisível (mundo dos 

29 
 



 

mortos), o “ser” africano. Esta dinâmica é explicada por Fu-Kiau (2023), em quatro estágios 

circulares e anti-horário (Figura 4). 

1.​ O primeiro estágio, é Musoni, que representa o não ser ainda, a concepção; 

2.​ No segundo Kala, significa ser e corporifica o estágio que torna esse ente visível, o 

nascimento; 

3.​ Tukula é o terceiro, significando o crescer, amadurecer e desenvolver o ser, às coisas e 

situações em sua ação propriamente dita; 

4.​ Finalmente Luvemba, estágio de desintegração física, o morrer, o findar-recomeçar, o 

passar do plano visível para o invisível. 

Portanto, o cosmograma dispõe de quatro “Vs” demarcados: Musoni-Kala; 

Kala-Tukula; Tukula-Luvemba e Luvemba-Musoni, formando um círculo que se movimenta 

em sentido anti-horário. Esse girar aparece nos rituais e nas manifestações culturais e 

religiosas das comunidades Bantu (Figura 4). 

 
Figura 4: Cosmograma Bakongo - Dikenga dia Kongo 

 
Fonte: Edgar digital/ UFBA 

 
O “V” é a base de todas as realidades inspiradas, tais quais as grandes  
ideias, imagens, ilustrações, invenções de todas as ordens (incluindo-se as 

30 
 



 

obras de arte), guerras e concepções, tanto biológicas quanto ideológicas. Ele 
é o processo [dingo-dingo] para todas as mudanças: sociais e institucionais; 
naturais e não naturais; vistas e não vistas. (Fu-Kiau, 2023, p.153). 
 

Mais adiante, nos aprofundaremos no estudo do “V” e todos os símbolos que 

envolvem as dimensões desta espiritualidade e modo de ser, no item que trata das questões 

relacionadas à espiritualidade, religiosidade Bantu e sua cosmovisão. 

Por ora, um exemplo foi a prática calundu (culto de aflição), realizada em rituais e 

crenças trazidas no Navio Negreiro por Luzia Pinta (Luanda, Angola), para o Brasil, no início 

do século XVIII. De acordo com Daibert Jr (2015, p. 9), os inquisidores tentavam desvendar 

os significados dos serviços espirituais que ela prestava à população de Sabará/MG, onde 

vivia, em um ritual chamado de calundu. Esses rituais foram trazidos da África para o Brasil e 

ocasionaram diversas interpretações e sentidos ao longo do tempo.  

Nas abordagens de Sweet (2003, pp. 143-151), o autor considera esta prática a reunião 

de vários cultos de cura realizados na África Central, que tinham em comum o fenômeno da 

possessão espiritual. A palavra calundu, seria uma variante de quilundu aportuguesado, do 

kimbundu -  Kalundu, Kilundu,  usado para designar espíritos que causam doenças ou aflições 

que podem ser curadas por meio da intervenção de um sacerdote. Deste modo, esses 

princípios, amplamente difundidos entre a comunidade escravizada, no território colonial, 

trouxeram o calundu como religião centro-africano, responsável pela cura de tormentos e 

angústias. 

Sweet (2003, p.7) aponta o contato entre a religiosidade africana e o catolicismo, não 

como sincretismo, mas como uma permanência do sistema do pensamento africano intocados 

e independentes e a prática do catolicismo utilizada de modo superficial, constituindo o 

calundu uma religião centro-africana recriada no Brasil. 

Nos estudos de Marcussi (2006, p.117), em sua leitura sobre o calundu de Luzia Pinto, 

ela aplicava uma estratégia de mediação simbólica das duas tradições, uma zona de 

conciliação intercultural, fazendo assim, com que suas crenças pudessem ser aceitas pelos 

colonizadores, visto que ela sofreu perseguições e quase foi levada à morte por crime de 

curandeirismo. 

Em a Dança dos Negros, aquarela retratada pelo pintor Zacharias Wagener (Figura 5), 

foram documentados os rituais do calundu, o fenômeno de possessão dos espíritos, na 

capitania de Pernambuco onde viveu (Daibert Jr., 2021). A historiografia ignora essa aquarela, 

reafirmando que não há evidências dessas práticas nas primeiras décadas do século XVII. No 

entanto, existem citações em Sweet (2007, p. 179)  e  Daibert Jr. (2010, p. 223) que a aquarela 

31 
 



 

traz as características desses rituais, na qual é inegável uma espécie de “matriz gramatical” 

comum. Assim, pode-se concluir que há uma fundamentação a partir das experiências da 

cosmologia e religiosidade centro-africana. 

Segundo Daibert Jr (2021, p. 231), além da aquarela, Wagener deixou uma coleção de 

pinturas do período que viveu no Brasil, dentre elas “O Homem Negro” que descreveu uma 

significativa experiência de canto e dança de africanos e seus descendentes em um ritual de 

sepultamento, fato que o artista, devido ao preconceito, não conseguia entender por 

desconhecer a cosmologia Bantu.  

Os elementos que compõem a Aquarela de Wagener (Figura 5), possuem aspectos 

centro-africanos quanto aos rituais Bantu. 

 
Figura 5: A Dança dos Negros - Zacharias Wagener, (entre 1634-1641) 

 
Fonte: Daibert Jr., 2021, p.223. 

 
O autor destaca o movimento circular que envolve quase todos os participantes da 

cena. Começando pela posição dos três músicos sentados tocando os dois tambores, 

considerados sagrados, responsáveis por fazer a comunicação com o mundo dos mortos, os 

espíritos, a possessão, a adivinhação e a cura, acompanhado de um reco-reco; os outros 

completam a roda executando passos de dança; um participante traz um pandeiro nas mãos; e, 

por fim, de pé, um personagem ingere uma bebida em uma utensílio de barro. Além desses, ao 

centro, uma mulher, que parece ser a celebrante do ritual, dividindo essa função com o 

participante que usa um penacho colorido na cabeça, destaca-se por ter a pele mais clara e 

32 
 



 

parece disseminar uma poeira em direção ao participante, com olhos arregalados e mãos 

levantadas parecendo estar em transe; esse pó (mpemba) era colocado no rosto do sacerdote e 

induzia o acesso ao mundo dos espíritos, facilitando a possessão dos antepassados. Mesmo 

assim, de acordo com a imagem não se percebe com certeza, de onde parte a nuvem de poeira 

(Daibert Jr., 2015) 

Conforme Sweet (2007), a Mpemba, na cosmologia Bantu, indicava que após a morte 

os espíritos deixavam seus corpos e migraram para o mundo subterrâneo do barro branco, 

tornando-se símbolo dos mortos benevolentes, utilizada assim, como elemento de proteção. 

Ao compartilharem suas crenças e vivências nestas cerimônias coletivas, os negros 

escravizados  conseguiam criar conexões com seus ancestrais e seus laços familiares com seus 

antepassados, rompidos na travessia. Esse comportamento, diante da espiritualidade desses 

povos, causavam estranhamento entre os ocidentais. 

  

[...] esperança de outra vida melhor; por causa disso enterram seus familiares 
e a eles se dirigem com uma gritaria ridícula e estranha. Sentam-se ao redor 
da cova e perguntam cantando em coro: “ hei, hei hei, por que morreste? hei, 
hei, hei faltou-te pão, farinha, fumo ou cachimbo? Em seguida a essas 
múltiplas e inúteis perguntas, atiram dentro da sepultura pedaços de fumo 
toda sorte de raízes, a fim de que o falecido possa se deleitar na outra vida 
(Daibert Jr., 2021, p. 231 apud Wagener, 1997, p. 175). 
 

A abertura das primeiras estradas no final do século XVIII, para reduzir a distância 

entre a Capital Colonial e as Minas Gerais, trajeto escolhido por Garcia Paes Leme, deu-se 

através do cruzamento pelo Vale do Paraíba (Rocha, 2007; Lamego, 1938), onde foram se 

instalando capelas e Registro ao longo da estrada. Duas fortes correntes religiosas 

influenciaram a sociedade que povoou a região: o catolicismo romano, era a religião dos 

senhores, dos homens livres e - nominalmente - dos escravizados negros; e a religiosidade 

africana com suas crenças, praticadas entre a maioria dos escravizados e muitas pessoas 

livres” (Stein, 1990, p.235). 

Para esse ambiente católico, chegou uma grande população de escravizados africanos, 

que trouxe na bagagem a figura do “adivinho”, conselheiro dos escravizados, que, às vezes, 

atuava como padre, conhecido como quimbandeiro, cangirista ou benzedor, também era o 

líder da resistência ao sistema, opressor da colonização. Esse guia espiritual promovia 

encontros noturnos nas matas, em dias de santo ou de descanso, e reuniões noturnas nas 

senzalas, em que as pessoas batiam palmas e cantavam. Nestas celebrações, os negros 

acreditavam poder curar algumas doenças, impedir os castigos corporais de seus senhores e 

conseguir dinheiro (Stein, 1990, pp. 238-239). 
33 

 



 

Stein (1990), ainda, descreve que aos sábados, à noite, depois do trabalho na lavoura e 

em dias de santos, era a ocasião para as celebrações do Caxambu. Ao som de elementos 

sagrados como o tambor em volta da fogueira, o grupo dançava, formando uma roda, onde 

havia um solista que cantava versos enigmáticos, e as pessoas da roda repetiam em coro, 

batendo palmas; os mais velhos sentavam do outro lado dos tambores e ao centro um casal 

praticava passos aprendidos com seus ancestrais, sempre girando em sentido anti-horário. As 

crianças, também participavam, imitando os passos dos mais velhos, era uma espécie de 

festividade e religiosidade, que somente acontecia com a autorização do fazendeiro.  

De acordo com Stein (1990), a notícia se espalhava rapidamente pelos cafezais de 

fazendas vizinhas quando esses encontros iriam acontecer. Até 1890, o Caxambu era proibido 

nas ruas e nos limites da cidade. Assim, expandiu-se nas fazendas do Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense para perpetuar a cultura africana.  

As celebrações do Caxambu (Figura 6) trazem os elementos vistos nos rituais 

centro-africanos, as práticas Bantu que se apresentam na aquarela de Wagener, o movimento 

circular da dança com os tocadores de percussão, dois tambores e um macuco (vara de 

madeira que mantém o ritmo da música), ao centro um casal, como relatado. Nas reuniões do 

Caxambu, não acontecem as possessões de espíritos dos antepassados, são encontros que 

permeiam a religiosidade por trazerem elementos sagrados como os tambores e o fogo, e o 

divertimento e sociabilidade, por se tratar de uma festividade (grifos nossos). 
 

Figura 6: Caxambu/Jongo Sementes da África, Barra do Piraí, 2024 

 
Fonte:  Jongo/Caxambu Sementes da África, 2024 

 
Os Bantu, ao chegarem ao Sudeste brasileiro, encontraram um novo contexto social, 

político e econômico. Isso significa, segundo Marcussi (2010), que, quando se altera a 
34 

 



 

condição histórica, as culturas se transformam em suas instâncias mais profundas, numa 

relação descontínua do passado. Desta maneira, o autor destaca que essas renovações 

causadas pela travessia de africanos escravizados para a América, mudaram os sentidos da 

cultura, na acepção de adaptação do novo contexto, significando que o pertencimento 

identitário é permutável, transformando as relações sociais de seus indivíduos.  

A passagem a seguir evidencia que apesar das transformações ocorridas, os Bantu e 

seus descendentes continuam a lutar pela sobrevivência de suas tradições, na circularidade de 

suas crenças. 

Vou Caminhar, 
Vou caminhar que o mundo gira, 
Vou caminhar que o mudo gira, 
Gira meu povo! Gira! 
Machado! 
(Composição: Vovó Maria Joana, 
Jongo da Serrinha). 
 

Para estruturar ainda mais o conceito de religiosidade africana em fusão com o 

cristianismo, nos contatos entre os povos que chegaram ao mundo atlântico, Thornton (2004, 

p.312) debate a dinâmica interna à qual a religião de matriz africana se deparou, a partir do 

contato com outras culturas, o que resultou na transformação da religião cristã, apreendendo 

novos elementos devido a frequência de outras identidades, transferidas na travessia da África 

para o Brasil, resultando no afro-cristianismo.  

Assim, a religiosidade africana se constituiu fator preponderante na construção 

identitária dos grupos sociais remanescentes, e as modificações ocorridas com os elementos 

de outras religiões, formando a identidade religiosa de seus indivíduos, a qual Robert Daibert 

Jr. (2021) interpreta como sendo a vingança das religiões ancestrais na África Insubmissa de 

Achille Mbembe, ponderações sobre a religião como resistência ao colonialismo. Nos versos 

deste Jongo, os negros expressam a violência sofrida, mas também a fé e a crença que se 

misturam, mostrando a transculturação fruto do afro-cristianismo. 

 

No meu tempo de cativeiro, 
Negro apanhava do Senhor. 
Rezava à Santa Maria, 
Liberdade meu Pai Xangô. 
(Cantado por jongueiro de Guaratinguetá) 
 

Logo,Thornton (2004, p. 279 ) explica: 

 

35 
 



 

[...] o fato de [os escravos] terem encontrado pessoas de sua nação que 
ajudaram a manter vivas a linguagem e a cultura não significa que elas 
tenham se mantido intactas. Afinal, eles estavam em um novo cenário, com 
um sistema político e econômico diferente. Eles comunicavam-se com 
pessoas que não partilhavam a sua herança e não eram seus vizinhos na 
África, inclusive europeus e euro-americanos. Mesmo que fossem capazes de 
transmitir sua cultura para uma nova geração, ela não seria a mesma da 
África. Diante das modificações ocorridas na diáspora africana, as relações 
familiares foram desfeitas.  
 

 Apesar das rupturas das suas sociedades de origem, os africanos lutaram para que 

fossem constituídas as suas relações com a gramática profunda de família-linhagem. Deste 

modo, utilizaram-se, na nova terra, as mesmas estratégias usadas na África, onde os grupos 

Bantu deixaram voluntariamente suas aldeias de origem para formar novos povoados em 

regiões pouco povoadas (Slenes, 2011). 

Sobre essas ocupações territoriais, o sentido da palavra “Senzala”, de origem Bantu, 

significava “povoado” nas condições históricas da África Central, onde eram formados seus 

grupos de parentescos (Slenes, 2011). Atualmente, a palavra “Senzala” tem a significação de: 

“moradia de gente separada da casa principal". No entanto, o importante é que esses novos 

grupos sociais não refletem somente a cultura herdada, mas as experiências vividas (Slenes, 

2011).       

 

 1.2 A Religiosidade Bantu e sua Transculturação  

 

Após os esclarecimentos do modo de ser Bantu, os estudos trazem um aprofundamento 

da religiosidade dos centro-africanos. Suas crenças, em sua Terra natal, traziam a importância 

dos espíritos ancestrais na cosmologia que explica as origens do universo, a criação da pessoa 

e as relações entre o mundo dos vivos e dos mortos, fator que permeia todos os seus valores 

(Sweet, 2007, p.131).  

Segundo Vagner Gonçalves da Silva (2023, p.280-281), na África Central, não há 

registro de uma divindade (Nkisi) com atributos semelhantes ao Exu, entretanto, nos ritos de 

candomblé de nação (Angola ou Congo), provenientes da tradição Bantu, e, sobretudo, na 

umbanda, esses cultos existem e ocupam lugar de destaque. Entidades conhecidas como 

Unjila, Pombogira são, provavelmente, advindos do Kikongo, mpambu a nzila, termos 

utilizados para encruzilhada ou caminhos bifurcados, determinados como local de culto. Em 

seus estudos, o autor trouxe reflexões sobre os encontros e desencontros das culturas 

religiosas Bantu desenvolvidas no Brasil. 

36 
 



 

Na cosmovisão Bantu, acredita-se num Ser Supremo que está presente em todas as 

coisas existentes, mas relativamente distante, sendo o culto dirigido aos ancestrais e as 

divindades territoriais realizados por um sacerdote que praticam as magias, curas, sacrifícios e 

adivinhações, incorporando ou não estes deuses (Silva, 2023, p. 281). 

Silva (2023, p.281) destaca ainda as divindades (Nkisi ou Mkisi no plural), que são 

sempre ligadas aos elementos naturais (terra, águas, pedras e acidentes geográficos) e às 

atividades sociais ou ofícios (forja, caça, olaria e semeadura). O culto aos antepassados e às 

divindades pode se sobrepor quando estes espíritos forem precursores destas atividades. 

Existem, ainda, aqueles que se assemelham aos humanos, podendo ser do bem ou do mal. Os 

Mkisi no Kongo podem designar as divindades e/ou os objetos de veneração, permitindo-os a 

orientação do poder que habitam em favor ou contra os homens.  

A presença da cosmovisão Bantu, está relacionada, sobretudo pela historiografia que 

aborda a formação sociocultural brasileira, em contraste com a etnografia religiosa 

afro-brasileira, na importância dos Bantu na formação do candomblé, pouco destacada pelos 

pesquisadores em seus estudos (Silva, 2023, p.281). 

Mesmo diante das diferentes etnias e da diversidade dos grupos familiares nas práticas 

religiosas, Sweet (2007) explica que havia muitas características similares que ligavam os 

centro-africanos em uma mesma ideia religiosa. Suas ideologias políticas, sociais, econômicas 

e  culturais possuíam uma conexão que ditavam regras de comportamento e práticas rituais, 

que apontavam a procedência das doenças, de situações desagradáveis, da relação entre os 

seres humanos e as divindades e a intercomunicação entre o mundo dos vivos e do mundo dos 

mortos – de Musoni à Luvemba. 

Ao revelar a base da cosmovisão Bantu, Sweet (2007, p.131) assegura que sua 

estrutura está dividida em mundo visível e invisível, ao fazer a travessia entre os dois mundos 

era necessário ultrapassar a grande massa de água - chamada de Kalunga - para que as almas 

dos mortos se juntassem às almas do seus antepassados, desta maneira ficariam interligados 

aos seus familiares vivos. Assim, os dois lados do mundo formariam uma só comunidade, 

atribuindo essa relação de mundo dividido, a concepção centro-africana de humanidade, que 

os protegiam em disputas e problemas familiares, ditavam as regras e padrões morais, sendo 

que as obrigações sociais eram recíprocas.  

Africanos e brasileiros acreditavam em um Ser Supremo que regia o universo. Ponto 

em comum entre as crenças, essa divisão de mundos, também, fazia parte da cosmovisão 

Bantu, que estruturou a pirâmide vital, em uma lógica hierárquica em ordem de importância. 

37 
 



 

No primeiro grupo (mundo invisível): o Ser Supremo; os Espíritos da Natureza; os 

Ancestrais e Antepassados; divididos pela Kalunga. No segundo grupo, o mundo visível, 

estão os chefes dos reinos; os clãs ou famílias; os especialistas da magia; os anciãos; a 

comunidade; e o reino animal, vegetal e mineral (Altuna, 1985, p.58-59). 

Toda essa dinâmica da pirâmide vital que rege o universo, cada um desempenhando 

seu papel, tendo como criador a Divindade Suprema,  fazem circular a energia vital que move 

as forças dos dois mundos, perpassando por todos os seres, lugar que se encontram os 

antepassados, os espíritos da natureza, os homens e tudo que diz respeito à natureza (Daibert 

Jr, 2021, p. 226). 

Sobre a analogia dos ”Vs” e seus significados na filosofia Bantu-Kongo, pode-se 

apreender o processo pelo qual alargamos as nossas portas para a percepção profunda, nossos 

“Vs” individuais e coletivos. De acordo com os ensinamentos corresponde a um ponto 

específico do Cronograma Bakongo (Figura 4), como segue. 

●​ V1 – Musoni, denominado Vângama; Amarelo, é processo de formação da 

vida, do código genético, sol vivo, o ato de conceber; 

●​ V2 – Kala, denominado Vaika; Preto, é a entrada do mundo físico, surgir, 

existir, ser, o ato de nascer; 

●​ V3 – Tukula, denominado Vânga; Vermelho; é o estágio da criatividade e dos 

grandes feitos, amadurecer, é o ato de realizar; 

●​ V4 – Luvèmba, denominado Vúnda; Branco; é a maior mudança de todas, a 

morte, repousar, deixar o mundo físico, é o ato de entrar no mundo espiritual. 

Os “Vs” são uma experiência do universo, encontram-se em toda a natureza, é o 

círculo que rege a vida em todas as realidades. Portanto, eles fazem parte do cotidiano e da 

religiosidade centro-africana, em suas celebrações, nos nascimentos, nas cerimônias fúnebres 

e em todas as relações humanas para os Bantu (Fu-Kiau, 2023, pp. 156-164). 

O conceito Bantu-Kongo do tempo é classificado cosmologicamente pelo curso entre a 

duração e a finalização, processo esse da formação do último planeta e suas transformações 

em direção aos quatro pontos do Cosmograma Bakongo (Figura 7). 

 
Figura 7: Principais Estágios do Tempo Vital 

38 
 



 

 
Fonte: Terreiro de Griô, 2021 

 
Bakongo significa o coletivo de Kongo, estes povos foram divididos em três diferentes 

“Nações” falantes da mesma língua, o Kikongo, e compartilhavam entre si suas tradições 

espirituais, artísticas, econômicas e sociais. Este conceito de tempo, no sentido mundano 

sobre o cotidiano, era compreendido na hora das refeições, nos mercados, nos casamentos e 

nas danças. Um tempo cíclico, cujo os acontecimentos são entendidos como “as represas do 

tempo”, no entanto, percebe-se que o mesmo tempo concreto ou abstrato não tem começo, 

nem fim, fluindo por si só, e mostrando que os acontecimentos concretos tornam esse tempo 

perceptível (Fu-Kiau, 1994). 

Deste modo, o tempo é “algo”, segundo Fu-Kiau (1994),  que está em curso biológico, 

no período vital entre a primeira concepção, até a última; próprio de cada espécie na trajetória 

da linha do tempo. Período em que a Natureza se tornou plenamente viva, capaz de sustentar a 

vida até quando não conseguir mais realizar tal função. Está, também, no curso social, do 

ponto onde nasce o primeiro acontecimento no planeta até o último. Seria desta forma, a 

maior colisão na história do planeta em sua trajetória cronológica.  

Fu-Kiau (1994) afirma que “o tempo está dentro de nós e ao nosso redor, porque nós, 

como parte do universo, somos parte do tempo. Nós somos o tempo, porque somos as 

represas do tempo”. Logo, o conceito de Tempo na cosmologia Bantu-Kongo, discutido pelo 

autor, como é o tempo cósmico, natural, vital e social entre o povo Bakongo. 

 
A centralidade em nosso sistema de conhecimento vale pelo fato de que o 
tempo está no coração do nosso entendimento, não apenas do universo e seus 
processos (dingo-dingo) de criação, transformação e funcionamento, mas 
também da vida propriamente dita. É através do tempo que, tanto a Natureza 
quanto a pessoa humana tornam-se compreensíveis para nós. O tempo valida 
e provém verdades para nossa existência (Fu-Kiau, 1994, p.15). 
 

Desta forma, Fu-kiau (2023)  descreve o processo dingo-dingo sempre em movimento, 

em que cada ‘coisa’,  torna-se, necessariamente, outra ‘coisa’, de rumar a outro estado ôntico; 

há uma necessidade, por princípio, de se dar a devida relevância filosófica ao desfazimento.  
39 

 



 

“O dingo-dingo absorve todos os acontecimentos; o que é, na verdade, está (não no 

sentido do que se encontra estável, mas o seu revés), segundo princípios kongo. Dingo-dingo 

diz dingo duas vezes, sugerindo que os processos se repetem, não findam, circundam” 

(Santos, 2023, p.172). 

Assim, com o passar do tempo, ocorreram adaptações e transformações, tanto na 

religiosidade quanto nas relações sociais e culturais desses grupos. 

A religiosidade africana como o cristianismo foram construídos da mesma maneira, 

baseados sobre as interpretações filosóficas das revelações. Entretanto, os africanos não 

criaram uma ortodoxia nestas interpretações religiosas, desta maneira, os Bantu podiam 

concordar na origem do conhecimento da religiosidade cristã, mas não concordavam 

completamente com suas especificidades (Thornton, 2004, p. 325). 

A religiosidade dos grupos denominados Bantu e a cosmovisão africana atravessaram 

o Atlântico e chegaram ao Sudeste do Brasil, entendida como uma influência na correlação 

entre o mundo dos vivos e dos mortos, na qual esta magia poderia ser usada para o bem ou 

para o mal. “Quando utilizada para o mal desestruturava a ordem social e profanava o Ser 

Supremo, afetando toda a cadeia e trazia resultados desastrosos para toda comunidade com o 

aumento da desigualdade social e econômica” (Daibert Jr., 2015, p. 16). 

 Daibert Jr (2015) define a cosmovisão africana em seus conceitos religiosos, suas 

relações com a natureza e com a força vital que moviam o pensamento Bantu diante do 

universo, da religiosidade e das estratégias de sobrevivência perante o sistema opressor e das 

adversidades do Novo Mundo. trazendo a compreensão desta, sobre as novas leituras do 

calundu no Brasil colonial. 

Valdina Pinto (2015, p.151) foi uma das pioneiras, a partir da década de 1970, para o 

reconhecimento social das ocupações religiosas afro-brasileiras. Makota19 Valdina, como é 

chamada – função de grande responsabilidade exercida por mulheres nos terreiros 

Congo-Angola – atenta para a origem da religiosidade. 

 

[...] Imagino ter sido nos quilombos, nos primeiros agrupamentos de negros 
aqui no Brasil, que estes buscaram organizar as primeiras formas de 
expressão de sua religiosidade na nova terra. De lá pra cá, por conta do 
racismo, das perseguições, da discriminação existente na sociedade 
brasileira, muito deve ter-se perdido com o passar dos anos. Contudo, graças 
a uma atitude de resistência, algo tem sido conservado e entre nós sobrevive, 
como marca de identidade com esses grupos que contribuíram para a 
formação de afrodescendentes e afro-brasileiross. 

19 Makota tem sua tradução mais direta como pessoa mais velha, sábia, denota conhecimento ancestral. 
40 

 



 

 
Os vários grupos étnicos, que vieram desta região da África, traziam consigo grande 

diversidade cultural e se caracterizavam por ter a mesma cosmologia centro-africana que 

Daibert Jr (2015) denomina religiosidade Bantu, formada por vários elementos comuns (Vide 

item 1.1). 

 

1.3 Tradição Oral: sobrevivência, perpetuação e transmissão.   
 

Matu kana malevele ka malendi luta ntu ko. 
Por mais compridas que sejam as orelhas, elas 
não podem ultrapassar a cabeça.  
Provérbio Bantu. 
 

A língua é um dos principais elementos da identidade de um povo. Negar seu uso é 

negar sua cultura. Para os africanos é ainda mais fundamental, sendo a oralidade um princípio 

civilizatório para o seu povo. É por meio da oralidade que são transmitidos o ethos de cada 

comunidade para as futuras gerações (Brasil, 2016, p. 14). 

 Para Geertz (2008, p. 92): 

 
[...], os aspectos morais (e estéticos) de uma dada cultura, os elementos 
valorativos, foram resumidos sob o termo “ethos” [...]. O ethos de um povo é 
o tom, o caráter e a qualidade de sua vida, seu estilo moral estético e sua 
disposição, é a atitude subjacente em relação a ele mesmo e a seu mundo que 
a vida reflete 
 

A oralidade é uma característica tradicional da cultura africana e permite a transmissão 

de saberes e fazeres, dos valores e da obtenção de conhecimentos, constituindo uma prática 

dominante entre os grupos sociais africanos. Tal característica é uma fonte muito rica de 

conhecimento (Aguessy, 1980, p.108). 

Aguessy (1980) enfatiza que não se pode pensar que a comunicação oral prevalece na 

África por não haver capacidade para o uso da escrita. A oralidade é utilizada de maneira 

cotidiana nas relações sociais africanas em seus diferentes domínios, desde a religião, às 

práticas artísticas, provérbios, contos e jogos, fazendo parte da comunicação das comunidades 

tradicionais.  

Portanto, quando falamos de oralidade como características no campo cultural 

africano, pensamos numa característica dominante e não numa exclusividade (Aguessy, 1980, 

p.114). 

 

41 
 



 

Uma sociedade oral reconhece a fala não apenas como um meio de 
comunicação diária, mas também como um meio de preservação da 
sabedoria dos ancestrais, venerada no que poderíamos chamar de 
elocuções-chave, isto é, a tradição oral. A tradição pode ser definida, de fato, 
como um testemunho transmitido verbalmente de uma geração para outra 
(Vansina, 2010, p. 139-140). 
 

Desta forma, a produção cultural, seja ela escrita ou oral, são valores que se tornam 

públicos, e, em algum momento, passam pelo indivíduo. A língua dá sentido ao lugar do 

indivíduo no coletivo, a tudo que ele produz, transmitindo sua cultura de uma geração para 

outra (Aguessy, 1980, p. 105). 

Santos (2019) relata em estudos de diversos autores que:  

 

Antes da classificação geral das línguas africanas de Greenberg, que passou 
a ser, de fato, a mais adotada entre linguistas, no que diz respeito, 
especificamente, aos bantu, observemos que, no século XVII, “época em que 
surgem as primeiras gramáticas e dicionários de línguas africanas” 
(Greenberg, 1982, p.308), também, “vários pesquisadores portugueses 
observaram a semelhança entre as línguas de Moçambique, na costa oriental 
da África, e as de Angola e do Congo, a oeste, prenunciando assim o 
conceito de uma família de línguas bantu (...)” (Greenberg, 1982, p.308). A 
título de breve informação sobre o que estamos a tratar aqui, a classificação 
geral de línguas africanas. (...) As línguas bantu, compreendem, segundo 
destaca Dalby (1982): “(...) a única região do continente a ter constituído 
objeto de discussões importantes a respeito da interpretação pré-histórica de 
dados linguísticos” (p.331).O desenvolvimento dos bantu, embora remonte a 
prováveis cinco mil anos atrás, tem o seu espraiamento na região 
equivalente, atualmente, à República Democrática do Congo, por exemplo, 
data de, aproximadamente, três mil anos, confirma-nos Nurse e Philippson 
(2014) em “As Línguas Bantu” — tradução nossa para o título original The 
Bantu Languages. Segundo Castro (2001), remetendo-se ao “protobanto”, o 
conjunto de línguas bantu — línguas de mesma coluna vertebral — seria 
falado há três ou quatro mil anos passados: 

 

Assim, as línguas africanas, uma variação de mais de quatrocentas, formam o grupo 

linguístico Bantu, entre elas o Kikongo, Kimbundu, Lingala, Umbundu, uma maneira de 

comunicação que ainda faz parte das rezas, das cantigas e dos cantos contidos nos rituais 

destes grupos remanescentes da linguagem Bantu. 

Jongo, segundo Slenes (2006), pode ser uma derivação dos termos nzòngo ou songo, 

em Kikongo e Kimbundu ou Umbundu, respectivamente, que significam “flecha ou bala na 

boca”.20 

20 In: Jongos, Calangos e Folias : Música Negra, Memória e Poesia, 2014. Disponível em:  
 https://youtu.be/DB_AHH3xXYQ?si=zy6eSGny44MUG-_A.   

42 
 

https://youtu.be


 

Deste modo, percebe-se que o Caxambu/Jongo traz em seus versos, as tradições, o 

sentido de coletividade e permanência da cultura na elaboração da construção das identidades 

das comunidades jongueiras e da importância deste referencial cultural, vivo e pulsante na 

região do Vale do Paraíba Sul-Fluminense. 

Os pontos/cantos  entoados pelos jongueiros possuem diversos significados e funções. 

Pontos de abertura ou licença, são aqueles que abrem a roda, saudando os ancestrais, os 

participantes e a energia que vai abrir a celebração; de louvação, homenageiam as divindades, 

a natureza e as pessoas importantes da comunidade jongueira; de visaria, são os de 

divertimento, as brincadeiras para alegrar a roda e a comunidade e zombarias fazendo críticas 

sociais de modo inteligente e divertido; de demanda ou gurumenta, são os versos que lançam 

desafios para que o desafiado decifre as mensagens enigmáticas, para demonstrar sabedoria, 

atualmente quase não são utilizados;  de encante, são aqueles com conotações espirituais e 

místicas que invocam as entidades ou as forças da natureza, quando um jongueiro desejava 

enfeitiçar o outro; e, por fim, os de despedida ou encerramento anunciam o fim da roda e 

agradecem aos participantes, com mensagens de paz e harmonia, dando à celebração um 

caminho a ser percorrido, para uma reafirmação à ancestralidade, a comunicação com os 

antepassados, a contar o cotidiano da comunidade, seus divertimentos e sociabilidade (Pontos 

De Jongo, 2014). 

“ O Jongo é o feiticeiro da palavra” (Anônimo, passado por seu Zé Bolero apud 

Siqueira e Santos, 2015). 

Esses versos, cantados em mensagens cifradas, acompanhados dos tambores, fazem 

parte de todas as celebrações que envolvem o Caxambu, eles são a comunicação e o modo de 

transmissão oral para as futuras gerações.   

Segundo Vansina (2010, p.140), aprender a trabalhar com a tradição, requer  a 

apreensão mais lenta dos muitos significados e da reflexão para compreender uma 

representação coletiva, já que a tradição é a memória do grupo, de uma sociedade, que 

buscava explicação de si mesma. 

 
Figura 8: Tambores do Caxambu Renascer - Vassouras/RJ 

43 
 



 

 
Fonte: Tânia Araújo - Acervo pessoal, 2023. 

 
A definição de tradição oral, de acordo com o autor, “é o testemunho transmitido 

oralmente de uma geração para outra” (Vansina, 2010, p. 140), assim, possui nos seus 

diversos aspectos, uma complexidade que, muitas vezes, dificulta essa definição. 

Para se registrar um documento oral, a partir do testemunho de uma pessoa, numa 

sequência de acontecimentos passados, é necessário que a pessoa não tenha adquirido novas 

informações durante suas declarações. E, ainda assim, toda tradição oral legítima deve ser 

fundamentada no testemunho ocular e auditivo, que transmite acontecimentos do passado, 

fonte importante para a história de ideias, dos valores, de habilidade oral e de evidências para 

gerações futuras (Vansina, 2010, p. 141). 

“Todo material decorado e dotado de uma estrutura específica, como as cantigas, os 

versos, provérbios e orações, não devem estar sujeitos a regras de composição, fazem parte da 

tradição oral” (Vansina, 2010, p. 143). 

Como nos versos do Jongo: 

 

Minha raiz é negra, venho de Angola distante 
Minha raiz é negra, venho de Angola distante. 
Nas margens do Paraíba em Pinheiral,  
meu Caxambu responde 
Nas margens do Paraíba em Pinheiral,  
meu Caxambu responde. 
Meu avô, me ensinou a tocar Tambu, 
meu avô me ensinou a respeitar os Cumbas, 
foi ele quem me disse pra não tomar banho no Rio, 
que água do Rio tá funda. 
foi ele quem me disse pra não tomar banho no Rio, 

44 
 



 

que água do Rio tá funda. Foi ele que me aconselhou 
Oi tomá banho na beiradinha, do Rio Paraíba 
Oi tomá banho na beiradinha, do Rio em Pinheiral. 
Oi, tomá banho na beiradinha. Machado! 
(Professor Xande Carvalho) 21 
 

Passados pela oralidade, na forma cotidiana dos africanos transmitirem suas tradições 

e vivências, o Caxambu se perpetuou na sociedade agrícola na região do Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense.  

Para compreender o desenvolvimento econômico da região e entender como o trabalho 

escravizado nas lavouras cafeeiras havia modificado os modos de vida dessas comunidades, 

Stanley Stein elaborou uma importante proposta de análise da cultura material, das 

transformações econômicas, sociais e demográficas (Lara e Pacheco, 2007 p.47).  

O estudo etnográfico detalhado foi produzido a partir das comunidades e das relações 

sociais dos afro-brasileiross sob os diversos aspectos da vida social, do cotidiano, dos 

costumes e tradições religiosas nos idos da década de 1960. Além de recorrer às fontes 

documentais, procurou recolher depoimentos e fazer entrevistas com os moradores mais 

idosos, longevos, antigos e ex- escravizados, gravando os pontos dos jongos, constituindo 

relevante registro dos versos enigmáticos cantados pelos negros (Lara;  Pacheco, 2007, p.49). 

Estes estudos, segundo Lara e Pacheco (2007), focaram, principalmente, nos agentes 

sociais que compunham a sociedade daquele período: aventureiros, fazendeiros, comerciantes, 

mascates, escravizados e libertos que se movimentavam naquele cenário. As rotinas de 

trabalho, a vida familiar e religiosa, as festividades e as relações entre a Casa Grande e as 

Senzalas em seus diferentes aspectos culturais. Mostrando como os processos mais amplos 

nacionais,  manifestavam-se numa comunidade específica.  

Outras fontes, foram os processos criminais estudados por Agostini (2002, p.85), 

referentes à região do Vale do Paraíba, nos quais a autora supõe que os batuques realizados 

pelos negros não se resumiam às celebrações vistas pelas senzalas e terreiros de secagem do 

café. Esses encontros do Caxambu eram realizados nas matas e nas roças, nas choças de 

escravizados idosos ou casados, onde os cativos de outras fazendas se encontravam em 

segredo para suas danças ao som dos tambores.  

As informações sobre esses encontros às escondidas circulavam por meio dos versos 

de Jongo. Esses versos continham as críticas irônicas aos senhores, o respeito aos ancestrais 

africanos e suas memórias, em transmissão oral musicada, e, muitos deles, não foram 

21 RODA SONORA. Jongo - Brasil Brasileiro, 2021. Edital Retomada cultural. Disponível em: 
https://youtu.be/T8NOrmaENS8?si=EjzZZJSDCBAau . Acesso: 04/04/2024. 
 

45 
 

https://youtu.be/T8NOrmaENS8?si=EjzZZJSDCBAau


 

entendidos pelos que registraram o Jongo naquela época. Muitas vezes, as mensagens 

metafóricas eram usadas pela comunidade escrava para o planejamento de rebeliões e fugas, 

estratégias para o caminho da liberdade (Agostini, 2002, p.86), como se observa a seguir:  

 

Quando eu passar na Ponte Funda,  
mande lembranças a Leonor, 
Oh diga a ela que eu tô preso, 
Ai meu Deus do céu, 
Quando me soltar eu vou! 
Machado! 
(Caxambu/Jongo Renascer/Vassouras/RJ). 
 

Segundo a liderança do Caxambu Renascer de Vassouras, este ponto se refere ao lugar 

de abastecimento de água na cidade de Vassouras, Ponte Funda, bairro que ainda existe,  onde 

os escravizados se encontravam no século XIX, assim eles podiam trocar mensagens, neste 

caso, alguém que pretendia logo ser libertado, provavelmente para um quilombo ou lugar que 

o acolhesse. Todas essas estratégias, que se perpetuaram na sobrevivência dos escravizados 

centro-africanos, foram embasadas e fortalecidas pelos elementos já enumerados neste estudo, 

como a religiosidade e a cultura, fator comum a esses povos, e, principalmente, a língua que 

facilitou a comunicação entre eles e a transmissão para os afro-brasilleiro que permaneceram 

na região. 

 
 

 

Figura 9: Interior do Memorial Manoel Congo - Vassouras/RJ 

46 
 



 

 
Fonte: Tânia Araújo, 2023 - Acervo pessoal 

 
 

O Memorial Manoel Congo (Figura 9) foi erguido no local onde era o antigo pelourinho, o 

Largo da Forca, lugar de memória do povo negro, onde Manoel Congo, líder da Insurreição de 1838, 

foi enforcado entre outros escravizados. Era o Caminho da Morte, eles eram julgados no Prédio da 

Câmara e Cadeia, na Praça Barão do Campo Belo, passavam pela Igreja Matriz de Nossa Senhora da 

Conceição e desciam até o pelourinho.  

 No Festival Vale do Café (vide página 67), no mês de julho, durante alguns anos, realizou-se o 

Cortejo de Tradições, fazendo exatamente o caminho contrário, saindo do Memorial, indo em direção 

a Praça, o Caminho da Vida. As sete tradições que ainda permanecem vivas no município de 

Vassouras, caminhavam juntas mostrando toda riqueza de nossa cultura. Infelizmente, no ano de 2025, 

o Cortejo não faz parte da programação do Festival. 

 
 

 

47 
 



 

CAPÍTULO II AS COMUNIDADES JONGUEIRAS DE BARRA DO 

PIRAÍ, PINHEIRAL E VASSOURAS/RJ E AS CONTRIBUIÇÕES DO 

CAXAMBU 
 

 

Neste capítulo, as abordagens perpassaram pela formação das comunidades jongueiras 

delimitadas que compõem o recorte desta pesquisa. Buscou-se indicar as contribuições do 

Caxambu, como relevante expressão para o desenvolvimento sociocultural dos grupos 

afro-brasileiross remanescentes no Sul do Estado do Rio de Janeiro, bem como discutir sobre 

as transformações ocorridas em seus territórios.  

Slenes (2006) traz os fundamentos da formação da identidade escrava no Sudeste 

brasileiro, e das matrizes culturais nas senzalas, a partir de 1820, ao mostrar elementos 

trazidos pelos imigrantes centro-africanos escravizados, sobreviventes à terrível travessia do 

Atlântico, como o complexo da Árvore de Nsanda, reaparecidos nos “cultos de aflição”22 no 

Brasil. 

 
O elo com os espíritos da terra, a base da autoridade política e da 
sobrevivência da comunidade, obrigava os grupos migrantes a levarem 
consigo as raízes da árvore de nsanda: se esta “pegava”, a aldeia podia ser 
fundada, pois essa raiz assegurava a proteção dos espíritos23 (Libby, 2006, 
Introdução). 
 

Para tanto, o autor levanta as questões relativas à formação do poder nas senzalas, das 

relações sociais entre senhores, escravizados e pessoas livres, discutindo as estratégias para a 

construção de laços familiares e identitários da população escravizada (Slenes, 2006),   

No contexto dos métodos desenvolvidos para a perpetuação da cultura e da 

sociabilidade das comunidades jongueiras, Lara e Pacheco (2007), apontam uma abordagem 

histórica e social sobre o cotidiano do trabalho dos escravizados, e dialoga com a obra de 

Stanley Stein (1990) a partir de sua passagem pela região do Vale do Paraíba, destacando a 

riqueza do material colhido por ele, em conversas com ex-escravizados e seus descendentes, e 

nas gravações dos cantos de trabalho na lavoura e nos pontos de jongo.  

As festividades, aqueles “batuques” ocorridos nas fazendas cafeeiras, completavam as 

23 António Custódio Gonçalves, Le lignage contre l’état: dynamique politique kongo du XVIème au XIIIème 
siècle ( Évora: Instituto de Investigação Científica Tropical/Universidade de Évora, 1985, p. 167), sobre o 
“Movimentos Antoniano”, liderado por Kimpa Vita, 1704-1706.  

22 Cultos que visavam restaurar a saúde social de seu grupo de referência: em especial em movimentos religiosos 
de conotação política, mais conhecidos, no que diz respeito aos Kongo, por Kimpasi (Slenes, 2006, p. 276). 

48 
 



 

observações sobre essas comunidades. Décadas depois, esse material foi enviado, por Stein, 

para que fossem colhidas as informações que pudessem fornecer dados sobre a formação, as 

rupturas e as continuidades das tradições culturais afro-brasileiras no Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense (Lara e Pacheco, 2007). 

Muitos desses acontecimentos, cantados nos versos do Jongo, segundo os autores, 

traziam críticas irônicas aos senhores e feitores, o respeito aos mais velhos e a reafirmação da 

ancestralidade, conflitos internos da comunidade e seus cotidianos. Eram mensagens 

enigmáticas que, muitas vezes, não foram compreendidas pelos pesquisadores que registraram 

esses cantos nos séculos XIX e XX. 

Sendo assim, a pesquisa etnográfica, desenvolvida por Stein (1990), e as gravações, 

posteriormente publicadas na obra de Lara e Pacheco (2007), sugerem um nexo social nas 

especificidades do Caxambu nas festividades realizadas em dias santificados, esses encontros 

eram permitidos por seus senhores. Essas celebrações, eram pautadas em elementos sagrados 

africanos como o tambor, as danças e versos entoados pelos solistas, em resposta ao coro dos 

outros participantes, uma cerimônia mediada entre religiosa e diversão secular.  

Toda essa dinâmica, documentou a natureza comunitária do Caxambu, mantido por 

uma rede de comunicação. Jongos e jongueiros desempenhavam papéis significativos nestas 

relações de sociabilidade (Lara; Pacheco, 2007, p. 114-15). Neste contexto, nota-se um cunho 

religioso nas celebrações do Caxambu, por exemplo, a comunicação com o mundo invisível 

por meio dos tambores sagrados, a luz e a energia da fogueira, a circularidade anti-horário, 

representada no Cosmograma Bakongo, e, muitas vezes, o êxtase em que os jongueiros e 

jongueiras descrevem nas manifestações, assim como se viu na aquarela de Zacharias 

Wagener (Figura 5). 

Segundo Monteiro et al. (2017), não se pode afirmar que os movimentos de jongueiros 

e jongueiras foram reconhecidos e valorizados em suas expressões culturais. Mas o Caxambu 

possui fundamentos e valores ancestrais e muita riqueza em seus elementos, fazem parte da 

história dos seus detentores em significados que vão muito além do canto e da dança, é a 

representação dos movimentos de resistência e articulações do período da escravidão, em 

busca da liberdade.  

Ao manter a tradição viva, essas comunidades afro-brasileiras articulam seus 

processos organizacionais e afirmam suas identidades, utilizando-se destas práticas como 

forma de enfrentamento ao racismo e à exclusão historicamente submetida pela sociedade 

brasileira (Monteiro et al., 2017, p. 296). 

49 
 



 

Além das três comunidades retratadas no recorte desta pesquisa, o Sul do Estado do 

Rio de Janeiro, possui outras comunidades, onde o Caxambu também se perpetuou.  

O Jongo de Arrozal, em Piraí; o Jongo do Quilombo de São José da Serra, em Valença; 

o Quilombo de Santa Rita do Bracuí, em Angra dos Reis; e o Quilombo do Campinho, em 

Paraty. Estas comunidades, não menos importantes, mantêm a tradição do Jongo/Caxambu, 

fortalecendo a identidade negra da região 

Ao conhecer a sociedade afro-brasileira estruturada na herança centro-africana, 

pôde-se compreender um pouco da historicidade dos Bantu e seus remanescentes. Estes, 

detentores da cultura tradicional, em suas relações familiares, em suas festas religiosas e 

reuniões, fatos que aconteciam em irmandades e batuques, visando a liberdade e os direitos de 

suas comunidades, contavam ao mesmo tempo uma história marcada pelo período escravista e 

pós-abolicionista.  

A dominação das teorias racistas e o descaso da República com os libertos, sobretudo, 

estabeleceu a naturalização da pobreza e a pretensa marginalidade, que trouxeram as marcas 

da escravidão, na própria cor da pele, tornando os negros invisíveis aos olhos da sociedade 

(Abreu; Brasil e Xavier, 2017, p. 7-8). 

 

2.1 O Caxambu o que é? 
 

Peço licença  
Peço licença pra Caxambu 
Peço licença a Candongueiro 
Porque sou jongueiro novo 
Pra quem já tava no terreiro 
Peço licença ao tambor grande  
Peço licença pro menor 
Pro meu Vô 
Peço licença pra Vovó 
Peço licença pra Vó jovem 
Peço licença ao Pai Maior. 
Composição: Carla Gomes, Jongo Banto/RJ. 

 
Nas primeiras décadas do século XIX, com o desenvolvimento das lavouras de café do 

Vale do Paraíba Sul-Fluminense foi preciso intensificar a importação de mão de obra  levando 

à vinda de centro-africanos escravizados, fator que caracterizou a formação de identidade 

étnica de maioria afro nas sociedades agrícolas desta região (Stein, 1990).  

Como dito anteriormente, as fazendas cafeeiras e as vilas foram erguidas para 

estruturar esses povoamentos. Com esses povos, veio “o jeito Bantu de ser”, sua diversidade 

linguística, seus pensamentos, crenças, espiritualidade, valores e costumes. 

50 
 



 

Desta maneira, a reconstrução dos laços afetivos e familiares, próprios destas 

comunidades; a vida em coletividade e as relações sociais, fortaleceram as experiências nas 

senzalas e terreiros, facilitados pela similaridade da linguagem e elementos da cultura. 

As celebrações do Caxambu24, nos anos oitocentos, eram acontecimentos nas senzalas 

e terreiros de secagem do café nas fazendas do Vale do Paraíba. O uso desta denominação, 

“Caxambu", originou-se no século XIX, período em que foram encontrados a maioria dos 

documentos e eventos descritos pelos antigos jongueiros das comunidades relacionadas 

(Agostini, 2007). 

Para Agostini (2007), a palavra "Jongo” se refere aos versos cantados (os “pontos”) 

registrados nas últimas décadas do século XIX e começo do XX. A denominação “Caxambu" 

se refere aos encontros em uma roda em torno do toque de tambores. O uso diferencial dos 

termos “jongo”, como música e poesia, e “caxambu”, como dança, estão mais associados a 

certas áreas do Rio de Janeiro, no caso deste estudo o Vale do Paraíba Sul-Fluminense. 

 Segundo Stein (1990), esses encontros, para socialização dos negros escravizados, 

eram autorizados por seus senhores, aos sábados depois dos trabalhos na lavoura, pois, 

domingo era o dia santo para os católicos. Desta forma, os centro-africanos repercutiam esses 

encontros pelos cafezais das fazendas vizinhas, para que outros negros pudessem participar. 

Começava-se, então, os “batuques”, os escravizados formavam a roda, em volta da 

fogueira, cantando ao som dos tambores, um maior, chamado Tambu ou Caxambu, 

acompanhado de um menor, o Candongueiro. Na África, os tambores são elementos sagrados, 

os africanos acreditavam que eles faziam a comunicação com o mundo invisível, com seus 

antepassados e ancestrais (Lara; Pacheco, 2007). 

O Caxambu, como é denominado na região do Sul-Fluminense, era uma espécie de 

festividade e de culto às suas crenças. Quando a roda se formava e os tambores começavam a 

soar, as mulheres usando saias rodadas, blusas brancas e lenços coloridos na cabeça e os 

homens de calças curtas, na altura dos joelhos e camisas feitas de tecido de algodão, roupas 

usadas pelos escravizados; repetiam os versos e batiam palmas, entravam na roda pedindo 

licença ao tambor, com uma reverência de respeito, ajoelhando-se; era, então, que um casal, 

provavelmente o rei e a rainha, dirigiam-se ao centro, praticando passos aprendidos com seus 

ancestrais. Quando se cansavam, eram substituídos por outros, repetindo os mesmos gestos, 

sempre girando em sentido anti-horário. Os idosos se sentavam do outro lado da roda, eram os 

24 De acordo com a região, a celebração do Caxambu recebe diferentes denominações, como: Tambu, Batuque, 
Candongueiro, Cachueira e/ou Jongo. 
 

51 
 



 

sábios, as crianças também podiam participar, repetindo os passos e assim aprendendo a 

tradição (Lara e Pacheco, 2007). Esse movimento circular anti-horário os conduziam ao 

Cosmograma Bakongo (Figura 4), a espiritualidade africana e seus ensinamentos, conforme 

descrito acima.  

Os versos chamados de “pontos” traziam mensagens enigmáticas em seu contexto, 

eram lançadas pelo desafiante, e respondidas pelo desafiado, por vezes, em sua língua 

materna africana. Quando não conseguiam responder ao desafio, eles gritavam: “Machado!” 

modo de cortar o “ponto" (Mapa da Cultura, 2012). 

Essa maneira de cantar os versos, segundo Lara e Pacheco (2007), em forma de 

desafio, era chamada de “gurumenta”25, trazia em suas linhas o cotidiano vivido no cativeiro, 

suas crenças e religiosidade, a louvação aos santos, um modo de caçoar de seus senhores, o 

divertimento e, muitas vezes, essas reuniões eram para o planejamento de fugas e 

insurreições.  

Sobre a origem do Caxambu, fontes centro-africanas indicam prováveis ligações à 

religiosidade escrava, ao complexo de crenças em torno dos espíritos territoriais e ancestrais, 

do fogo sagrado, e dos cultos de aflição. Os tambores, Caxambu/ Angoma (maiores) e, 

também, o Candongueiro (menor), assim como a puíta (cuíca em voz baixa) e o nguaya 

(chocalho de cabaça e sementes), já haviam sido citados em bibliografia africanista (Lara; 

Pacheco 2007, p.124). 

Assim, essa religiosidade era afirmada a cada celebração, em estratégias que 

envolviam uma “aceitação” velada do cristianismo imposta por seus senhores. 

As celebrações traziam divertimento, os versos cantados em mensagens cifradas, 

muitas vezes, em dialetos desses grupos Bantu, eram permeados das zombarias implicitas  

sobre a consciência dos males da escravidão (Siqueira e Santos, 2015, p. 6-7), como se 

observa na passagem “Tanto pau no mato, embaúba é coroné!26” 

Na cosmovisão Bantu, as relações entre homens, comunidade e seus antepassados 

eram expressas por atender desejo e prescrições de seus mortos, esse pensamento era marcado 

pela integração dos sentimentos de admiração e respeito profundo aos seus ancestrais. Os 

cânticos, as palmas e os tambores confluem para o fortalecimento dessa interação (Lara; 

Pacheco, 2007) 

26 Segundo Luís Carlos Rodrigues dos Santos,  em seu depoimento, a embaúba é uma árvore oca, cuja madeira 
não serve pra nada. (Mapa Da Cultura, 2012).  Disponível em: https://youtu.be/_ei5x45zBa8   
 

25 Versos de Jongo mais pesados, onde o desafiado precisa completar o ponto. 

52 
 

https://youtu.be/_ei5x45zBa8


 

Quanto à compreensão da união destas populações, os autores ressaltam  que os povos 

desta vasta região africana, também compartilhavam a mesma visão de mundo e as mesmas 

ideologias políticas, o que pressupõe a noção de status, valores, símbolos e de autoridade 

legítima, essas descobertas, por vezes, feitas durante a travessia, eram utilizadas em seu 

cotidiano no cativeiro (Lara; Pacheco, 2007, p.116). 

Os cativos se encontravam nos terreiros, em uma típica manifestação de cultura lúdica, 

feliz e de grande religiosidade; as realizações ocorridas, em dias dedicados aos santos 

católicos, eram o disfarce perfeito para a legalidade e para o culto às suas divindades. Muitas 

vezes, esses santos eram negros e negras, assimilados às suas devoções, e se encontravam em 

igrejas construídas pela população negra, geralmente organizados em irmandades, como era o 

caso da comunidade jongueira de Vassouras e a Igreja Nossa Senhora do Rosário27.   

 
Bendito louvado seja, 
é o rosário de Maria 
Bendito louvado seja, 
é o rosário de Maria. 
bendito pra Santo Antônio, 
bendito pra São João, 
senhora Sant’Ana, saravá meu “zirimão” 
Saravá Angoma-puíta,  
saravá meu Candongueiro, 
Abre Caxambu, saravá jongueiro. 
Bendito louvado seja meu “zirimão” 
agora mesmo que eu cheguei foi para saravá. 
Bendito louvado seja Senhora de Sant’Ana 
agora mesmo que eu cheguei para Saravá. 
(Mestre Darcy do Jongo da Serrinha) 
 

O Caxambu se transformou em uma valiosa forma de recuperação da identidade. Os 

centro-africanos e afro-brasileiross encontraram uma forma de escapar da censura dos 

senhores, podendo realizar seus cultos e suas crenças. Os feiticeiros, nome dado àqueles que 

tinham o poder de se comunicar com os ancestrais valorosos e base da religiosidade  

tradicional africana, podiam, dessa forma, recuperar seus ritos e preceitos religiosos usados 

em seus cotidianos (Siqueira; Santos, 2015, p. 6-7).  

 

2.2 Conhecendo as Comunidades Jongueiras 
 

27 O Jongo/Caxambu na frente da Igreja Nossa Senhora do Rosário em Vassouras, manifestação cultural e 
religiosa celebrada por Waldemar “Grande”, jongueiro referência do Vale do Paraíba Sul Fluminense no século 
XIX é tema da dissertação da mestranda Ana Paula Delgado Vieira no Programa de Pós-Graduação em 
Patrimônio, Cultura e Sociedade, da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 2025. 

53 
 



 

Na chegada ao Sudeste brasileiro, principalmente ao Vale do Paraíba Sul-Fluminense, 

onde está o recorte geográfico deste trabalho, formaram-se as comunidades africanas do 

tronco linguístico Bantu que, de alguma forma, permanecem até a atualidade, por meio de 

seus descendentes, onde o Caxambu/Jongo existe/resiste como referência cultural desses 

grupos sociais28 

Essa manifestação cultural é marcada pela coletividade, fator que constitui o modo de 

ser africano, a ideia de viver em comunidade onde suas celebrações são praticadas, 

fortalecendo os laços familiares  e as interações sociais. 

Deste modo, a linguagem e a cultura desses grupos étnicos são os dois fatores comuns 

entre os negros escravizados que já traziam da África Central essas similaridades, e foram 

preponderantes para sua sobrevivência, na difícil situação dos cativos nas áreas de produção 

do café. 

 
Os escravos trazidos para o Sudeste do Brasil vinham, em sua grande 
maioria, da região Centro-Ocidental da África, em especial de uma ampla 
região conhecida como Congo-Angola. Esses africanos pertenciam a etnias 
variadas, podiam ser Benguelas, Congos, Cabindas, mas pertenciam a um 
mesmo grupo linguístico-cultural, conhecido por Bantu. Eram os 
negros-Bantu, depois seus filhos e netos, que nas senzalas do Sudeste 
brasileiro cantavam e dançavam o Caxambu, em códigos e linguagem que 
lhes eram próprios, construídos na experiência do cativeiro, mas com um 
referencial em comum (Mattos; Abreu, 2009, p.15).  
 

Uma característica comum a praticamente todas as sociedades Bantu, como aliás a 

quase todas as sociedades africanas, é o fato delas se estruturarem em torno da família, 

concebida como linhagem: isto é, como um grupo de parentesco que traça sua origem a partir 

de ancestrais comuns (Slenes, 2011, p. 143). 

Com esse convívio social entre os moradores das senzalas, compartilhando suas 

histórias de vida, o árduo trabalho nas plantações de café e a difícil convivência com os 

fazendeiros, foram fortalecidas as relações entre os cativos, tendo em comum a cultura e o 

tronco linguístico, construíram-se, então, as novas comunidades no Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense; e os encontros realizados, para as celebrações do Caxambu, faziam parte das 

estratégias de construção desses grupos sociais. Assim, o espírito de coletividade dos 

africanos e de seus descendentes ajudaram, em sua maioria, na formação da sociedade 

agrícola regional do século XIX (Stein,1990). 

28 A partir do subcapítulo 2.2 são utilizados dados coletados pela autora. A base são as entrevistas realizadas aos 
membros das comunidades jongueiras, que fazem parte do recorte da pesquisa. Conforme roteiro no Apêndice A, 
de acordo com as anuências de suas lideranças que estão nos Apêndices B,C e D. 

54 
 



 

A rica herança deixada como memória e símbolo de luta e resistência do povo 

africano, que viveu nessa região, trouxe para seus indivíduos um sentimento de pertencimento 

e de valorização de suas origens. 

O Sul do Estado do Rio de Janeiro possui sete comunidades jongueiras, como dito 

anteriormente, dentre elas as três que formam o recorte geográfico deste estudo, por 

possuírem similaridades entre si. 

Suas constituições se deram a partir dos centro-africanos que chegaram na região na 

diáspora, de seus descendentes que aqui permaneceram, celebrando o Caxambu, perpetuando 

suas tradições e se adaptando ao sistema opressor e violento da escravidão. Essa foi a maneira 

que os africanos escravizados encontraram de compartilharem suas dores, seus anseios pela 

liberdade e a lutarem pela existência de seus costumes, valores e crenças, resistindo a tudo o 

que lhes foi tirado. 

No pós-abolição, muitos migraram para as zonas rurais ou para as periferias, outros 

continuaram nas fazendas abandonadas devido ao declínio do café. Portanto, esses grupos 

foram se formando devido aos seus laços familiares e afetivos. Assim, o estudo contempla as 

três comunidades jongueiras que constituem o recorte desta pesquisa. 

Ao recortar o presente estudo nas comunidades jongueiras dos municípios de Barra do 

Piraí, Pinheiral e Vassouras, a pesquisa se debruça sobre grupos afro-brasileiross, 

descendentes do tronco linguístico-cultural Bantu, formadores da sociedade da região do Vale 

do Paraíba Sul-Fluminense, que possuíam similaridades em suas relações sociais e familiares, 

nos modos de vida e suas cosmovisões, trazendo consigo a memória de seus antepassados e 

sua ancestralidade, mas, também, suas diferenças, devido às adaptações e transformações 

ocorridas ao longo do tempo. Essas comunidades se constituíram relevantes para a 

perpetuação da cultura centro-africana deixada como legado. 

 

Barra do Piraí - Jongo/Caxambu Sementes da África 

 

Ao descrever os jongueiros do Vale do Paraíba Sul-Fluminense, sua liderança, canta 

em seus versos cinco comunidades remanescentes na região.  

 

Jongo bom é no Médio Paraíba, oh gente! 
Jongueiro corta cana, colhe café e lambica a pinga! 
Jongo de Barra e Pinheiral, 
Tem Jongo em Valença, 
Vassouras e Arrozal! 

55 
 



 

(Composição: Mestre Cosme Aurélio 
Caxambu/Jongo Sementes da África/ Barra do Piraí/RJ) 
 

A Comunidade de Barra do Piraí, hoje formalizada como Associação Jongo/Caxambu 

Sementes da África, possui um trabalho de perpetuação das tradições deixadas por seus 

antepassados centro-africanos; segundo Mestre Cosme Aurélio, os conhecimentos foram 

passados por seus avós e seus familiares. As rodas do Caxambu, atualmente, são realizadas 

em apresentações públicas ou nos quintais dos jongueiros moradores dos bairros da Caixa 

D’água e Boca do Mato, já que esta comunidade jongueira não possui território físico 

delimitado29  

A Comunidade Jongueira de Barra do Piraí, inicialmente, formou-se da união de 

quatro bairros: Areal, Boa Sorte, Boca-do-Mato e Caixa D’Água. O grupo sabe apenas que 

seus antepassados vieram da África Central, dos grupos denominados Bantu. A Associação 

Sementes da África foi formalizada, em 2017, e funciona em uma pequena sede cedida por 

comodato no centro do município. Atualmente, as comunidades dos bairros Boa Sorte e Areal  

não participam da Associação.   

Assim, falar sobre o Caxambu e sobre os jongueiros de Barra do Piraí, segundo 

Oliveira (2018, p. 271), é “encontrar lacunas e a ausência de voz da importância da presença 

marcante de uma grande população negra que atua e busca ser reconhecida na localidade”.  

O município se desenvolveu em torno da produção cafeeira, e atingiu seu apogeu 

econômico em meados do século XIX, a partir da chegada da ferrovia em 1864, para o 

escoamento da produção. Com a chegada dos imigrantes europeus, no pós-abolição, os negros 

libertos foram excluídos dos postos de trabalhos, e acabaram por migrar para as periferias do 

município, onde, até hoje, vivem a maioria dos jongueiros. Esses núcleos são compostos por 

várias famílias que se reúnem para as celebrações do Caxambu, como forma de diversão, 

manutenção e transmissão da expressão cultural herdada pelos centro-africanos escravizados, 

seu canto é uma história de resistência e luta (Oliveira, 2017, p. 274). 

Como liderança da comunidade jongueira de Barra do Piraí, seu Mestre, conta uma 

parte da história do Caxambu e dos desafios encontrados em manter a tradição viva. 

Ele conta que o Caxambu em Barra do Piraí existe há cerca de cento e setenta anos, 

quando os centro-africanos chegaram ao Vale do Paraíba, transmitindo a rica herança cultural 

e os ensinamentos aos seus descendentes que formam a comunidade jongueira atual, 

inicialmente constituída por quatro grupos: 

29 Neste caso, falamos de território delimitado por lei, não de campo de forças e território cultural. 
56 

 



 

●​ Caxambu da Tia Marina - Bairro Boa Sorte; 

●​ Caxambu do Tio Juca - Bairro Caixa D’água (Mestras Tia Tereza e Eva Lúcia); 

●​ Caxambu Dona Jovita - Bairro Areal; 

●​ Caxambu/Jongo Filhos de Angola - Bairro Boca do Mato. 

Hoje, a Associação Cultural Sementes da África é formada pelos grupos: Filhos de 

Angola - Mestre Dorvalino e Caxambu do Tio Juca. 

Mestre Cosme Aurélio participa desde os 13 anos do Caxambu Filhos de Angola do 

Bairro Boca do Mato. A comunidade de Barra do Piraí mantém os fundamentos da “Roda”, 

procurando salvaguardar as tradições, sua visão é que estão acontecendo muitas 

transformações em outras Rodas de Caxambu. 

Há uma especificidade nesta comunidade, os versos são chamados de “canto” e não de 

“ponto” como em outras comunidades jongueiras, mantendo os tambores tradicionais, 

tambores de escavados, feitos de troncos de árvores e de couro de animais, sem o uso das 

tarrachas. 

Sobre as comunidades jongueiras remanescentes , ele costuma dizer: “Tão iguais, tão 

diferentes”. Os instrumentos usados nas celebrações da comunidade são o Caxambu (Tambor 

maior), o Candongueiro (Tambor pequeno), o NGuayá (Chocalho de cabaça e semente) e o 

Macuco (Madeira fina que bate na lateral do Caxambu, ditando o ritmo). Os tambores virgens 

(novos), depois de feitos tem que ser batizados numa fogueira. 
Figura 10: Instrumentos do Caxambu de Barra do Piraí 

 
Fonte: Tânia Araújo, acervo pessoal 

 
 Para o Mestre, “O Tambor é a voz do Negro”, na fogueira, os instrumentos são luz e 

energia, significam a ancestralidade e resistência junto aos preceitos da comunidade.  

As Rodas são formadas, atualmente, em datas de aniversários ou comemorações 
57 

 



 

importantes para a comunidade, como as datas do dia nacional do Jongo (26 de Julho), do 

treze de maio e o vinte de novembro, além de celebrações em dias de santos de devoção, 

como São Benedito, Nossa Senhora do Rosário e Sant’Anna. A dança é livre, não há passos 

combinados ou ensaiados, as mulheres usam saias e lenços coloridos e os homens calças e 

camisetas, as mulheres precisam estar de saias para entrar na roda, e, normalmente, os 

participantes dançam descalços, a celebração não tem hora para terminar. Os instrumentos 

utilizados (Figura 7) existem há mais de cem anos, trazem consigo todo o respeito à 

ancestralidade e aos antepassados.  

Primordial na comunidade é o respeito aos mais velhos, que carregam a sabedoria, 

esses fundamentos vêm lá de trás, dos nossos “Mais Velhos”30 Ele foi escolhido pela 

comunidade para ser “Mestre”, por eles acharem que exerce liderança sobre o grupo, visto 

que possui muitos integrantes. A participação das mulheres é o legado que mais traz orgulho 

para os jongueiros de Barra do Piraí, as Mestras, mulheres pretas à frente das rodas de 

Caxambu, num tempo de preceito e respeito. É delas a força que moveu e ainda move o 

Caxambu, Dona Didi, Tia Maria, Tia Marcolina, Dona Edite, Dona Jovita, Tia Tereza, Dona 

Laurides, Professora Elza Menezes e Eva Lúcia, muitas delas já falecidas, mas que deixaram 

sua força e dedicação para os que vieram depois. 

A maneira de passar os conhecimentos desse bem cultural único é fazer apresentações  

em escolas, universidades, obras sociais, eventos particulares e públicos, levando a cultura de 

identidade negra ao conhecimento da sociedade. Pessoas que não são da comunidade são bem 

vindas e podem participar das celebrações do Caxambu.  

Existem muitos desafios para a salvaguarda da tradição do Caxambu, o maior deles é 

não ter um espaço próprio para a comunidade jongueira se reunir. A falta de interesse na 

implementação da cultura afro nas escolas e em instituições educacionais, práticas estas que 

deveriam terem sido adotadas desde a criação da Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório o 

ensino de história e cultura afro-brasileira e africana em todas as escolas do Brasil. Assim, são 

desafios que os jongueiros tentam superar, levando algumas apresentações que permitem à 

sociedade conhecer e valorizar a cultura de identidade negra da região, fortalecendo o 

combate ao racismo, ao preconceito e a exclusão social – “fazemos a nossa parte”, relata 

Mestre Cosme Aurélio em sua entrevista. 

 
Comecei aos treze anos só aprendendo a tocar tambor, pois criança não podia 
dançar, só olhar, mas eu aprendi a tocar o Candongueiro. Aprendizado, 

30 Fala de Mestre Cosme Aurélio, Jongo/Caxambu Sementes da África,  em entrevista a autora da pesquisa na 
Comunidade Jongueira de Barra do Piraí.em 2025. Constam nos apêndices deste estudo. 

58 
 



 

respeito, responsabilidade, são preceitos que trazem para minha vida mais 
energia, mais cultura do meu Povo Preto, devoção, paixão, gratidão, 
resiliência e mais, ancestralidade, resistência e pertencimento. Muito Axé. 
Saravá, N’Angoma (Mestre Cosme Aurélio). 

 
Além do Mestre, dois participantes “Mais Velhos”, Paulo Otávio e Dona Maria, 

lembram que quando criança não participavam, pois era proibido, mas seus pais participavam 

e os levava para assistir o  Caxambu. Ele, Paulo Otávio, começou a participar quando 

conheceu sua esposa Eva Lucia, liderança do grupo, hoje falecida; com ela, ele aprendeu 

muita coisa, os preceitos, os fundamentos e a sabedoria que o Caxambu trouxe para sua vida. 

Como dito acima, ela era uma das Mestras que estavam à frente das rodas do Caxambu.   

Em Barra do Piraí, eles continuam mantendo a tradição do mesmo modo como 

aprenderam, é importante ouvir as histórias contadas pelos membros da comunidade, 

respeitando as experiências dos mais velhos. Os tambores são a alma do Caxambu, 

representam os antepassados e, por isso, merecem o maior respeito. Para ele, o Caxambu é 

muito importante, pois através dele aprendeu seus valores e costumes, conheceu muitos 

lugares e transformou a sua vida. 

Já ela, Dona Maria, só começou a frequentar o Caxambu há 20 anos, hoje ela tem 

oitenta e cinco anos. Antes, por causa do trabalho, somente frequentava de vez em quando. 

Seu pai, Ormindo Domingues era jongueiro e participava do movimento de resistência, sua 

mãe quase não participava. Eles moravam no bairro da Caixa D’água, atualmente ela se 

mudou, mas continua a frequentar a Associação, as rodas e as celebrações.. Como os outros 

jongueiros, em sua época de criança era proibido entrar na roda. 

Ela relata que atualmente na comunidade de Lago Azul em Barra do Piraí existe um 

grupo que ensina as crianças o Caxambu. O grupo fala sobre a importância da cultura negra 

em sua vida. O passo da dança é de acordo com o ritmo do Jongo, dança em casal, respeitando 

sempre a maneira de entrar na roda, pedindo licença ao tambor, em seguida, com um gesto 

pede-se para a dama ou o cavalheiro sair. Os cantos, versos do Jongo, atualmente, são de 

autoria de Mestre Cosme Aurélio, Paulo Otávio e Luiz Berico. São cantados nas rodas, 

também, os versos de seus antepassados, Tio Juca, Tia Teresa, Dona Marina e Sr. Dorvalino, 

mestres que aprenderam o Caxambu levando as tradições e ensinamentos dos antigos e 

repassando para os mais novos. 

Os mais velhos juntamente com o Mestre trazem a sabedoria e transmitem a herança e 

a sabedoria.. O grupo tem cerca de 30 membros que participam das apresentações públicas, 

mas, nas celebrações familiares, toda comunidade participa, fortalecendo os laços afetivos. 

59 
 



 

Sobre os desafios encontrados pela comunidade jongueira, Mestre Cosme nos fala que 

há a dificuldade em mostrar a sua cultura, devido a falta de apoio, como a falta de transporte 

para levar o grupo para apresentações e a própria manutenção de suas atividades, pois o 

trabalho de educação patrimonial, normalmente, não é remunerado e falta valorização e 

fomento do poder público. Mesmo assim, muitas vezes, eles usam recursos próprios para 

fazer essas atividades educativas.  

O Caxambu é uma cultura rica, a cultura do povo negro, é a família reunida, e a 

comunidade de Barra do Piraí se reconhece nas rodas de Caxambu, declara Mestre Cosme 

Aurélio. 
 

Figura 11: Comunidade Jongueira de Barra do Piraí 

 
Fonte: Associação Jongo/Caxambu Sementes da África, 2024 

 
 

Pinheiral - Jongo de Pinheiral 
 

A Comunidade de Pinheiral, nasceu na Fazenda São José dos Pinheiros, às margens do 

Rio Paraíba do Sul, de propriedade do Comendador José de Souza Breves, considerado um 

dos maiores escravocratas do século XIX, proprietário de muitas terras. A maior parte dos 

60 
 



 

remanescentes da comunidade é de descendentes dos escravizados de sua fazenda, ou de 

fazendas vizinhas, que migraram para o antigo casarão dos Breves em busca de melhores 

condições de vida, ou que foram expulsos de seus pequenos lotes. Ali, as festividades do 

Caxambu/Jongo acontecem na área dos jardins e no antigo terreiro de secagem do café, para 

dançar e contar sua história. ‘Aqui o Jongo nunca sofreu apagamento, o Caxambu nunca 

deixou de soar’, declara Mestra Fatinha31  

O que sobrou do casarão, ruínas da casa da fazenda, tornou-se um lugar de memória, 

lugar de cultuar seus antepassados e consolidar sua ancestralidade, herança cultural na luta 

contra a discriminação e o racismo (Abreu e Mattos, 2011, p.15). 
 

Figura 12: Ruínas da Fazenda São José dos Pinheiros - Pinheiral/RJ 

 
Fonte: Tânia Araújo, 2022 - acervo pessoal 

 
A comunidade jongueira, que vive no território de Pinheiral, reivindica a manutenção 

e o revigoramento da história afro-brasileira na área, e a memória marcada pela cultura do 

Caxambu/Jongo e pela escravidão. O território do quilombo de Pinheiral emergiu em um 

contexto de revitalização do patrimônio histórico e cultural negro, inscrito em uma construção 

senhorial, representante do poder dos proprietários de terras e escravizados do Vale do 

Paraíba, nas palavras de Abreu e Mattos (2011, p.16). 

Abreu e Mattos (2011) destacam que as ruínas do antigo casarão e as celebrações do 

Jongo de Pinheiral se somam para testemunhar a história da herança cultural dos descendentes 

de escravizados; história para ser contada, a fim de ser vista como instrumento de reparação a 

31 Depoimento de Mestra Fatinha, Jongo de Pinheiral. Disponível em: www.observatóriodopatrimonio.com.br , 
Jongo do Sudeste, 2020.  

61 
 



 

quem é de direito, os legítimos herdeiros deste patrimônio cultural. 

No documentário: Canta um Ponto - Jongo de Pinheiral (2021), constrói-se por meio 

dos versos do jongo os novos sentidos e a memória viva do tempo do cativeiro, cantando a 

resistência, a alegria e a espiritualidade de jongueiros e jongueiras até os dias atuais. Essa 

forma oral de contar a história, enfrentando o cotidiano das comunidades de identidade negra, 

perpetua a cultura e tradição, permeado de festividades, celebrações, mistérios e crenças. 

Entre os depoimentos dos participantes do grupo coletados no documentário Canta um 

Ponto - Jongo de Pinheiral32, está o do jongueiro Marcão, sobrinho de Tio Enéas, conta que no 

Morro do Cruzeiro, em Pinheiral, tinham muitos jongueiros bons: Chico Diogo, Pedro, Sr. 

Julinho, Sr. Ricardo, Mestre Cabiúna (homenageado, como se observa na Figura 13), Celinha, 

Tio Enéas, Sr. Geraldinho, Compadre Zé Guilherme entre outros. As festas eram muitas, a 

principal era no Aterro e durava quinze dias,  aconteciam, também, onde é a Casa do Jongo, 

no terreno, quando não havia prédios, em frente à Capelinha de Santa Cruz, no Morro de 

Santa Rita e a Festa de Sant’Ana, mas depois esses terrenos foram vendidos e construídos, 

então, as festas foram acabando. 
 

Figura 13: Mestre Cabiúna, grande jongueiro da comunidade de Pinheiral 

 
Fonte: Tânia Araújo - Acervo Pessoal 

 

Atualmente, esse território é liderado por mulheres, pelas irmãs: Maria de Fátima 

32 Todos os depoimentos relatados sobre a Comunidade de Pinheiral foram coletados no Documentário: Canta 
um Ponto - Jongo de Pinheiral, 2021. Disponível em: https://youtu.be/PrVNdBm7f50  

62 
 

https://youtu.be/PrVNdBm7f50


 

Silveira (Fatinha), Maria das Graças Silveira (Gracinha) e Maria Amélia Silveira (Meméia), 

filhas de Constância, umas das matriarcas da comunidade de Pinheiral. Elas são as 

responsáveis, juntamente com a comunidade, em desenvolver o trabalho de perpetuação do 

Jongo e da manutenção das tradições. 

As Matriarcas sempre foram presença forte no Jongo em Pinheiral, Dona Antonia fazia 

o Jongo em frente a Capelinha, além de Oscarina, Catarina, Dona Duda, Dona Odete, Dona 

Hilda, Dona Matilde, Dona Dora e Dona Rosa. Tinham aquelas que não iam dançar, mas 

levavam o caldeirão de sopa ou canja para ser servido na roda, durante a madrugada. O trecho 

a seguir retrata um pouco da celebração. 

 
Na casa de Tia Dinda,  
Ela vai dar uma grande festa, 
Ela foi comprar um boi, 
Nós vamos dançar o Jongo depois. 
( Jongo de Pinheiral). 

 
Para as festas, faziam-se barracas de bambu, acendiam a fogueira, colocava-se milho, 

mandioca e batata doce para assar, às dez da manhã do dia seguinte ainda estava batendo o 

Jongo. Todas as casas, todas as famílias dançavam o Jongo, celebrando casamento, batizado, 

aniversário, e até mesmo velório. Até hoje, dependendo de quem morre, formam-se as rodas 

de Jongo. 

Para abrir a Roda de Jongo, pega um copo de cachaça, anda-se os sete cantos da roda 

jogando um pingo dela, o restinho que sobrar, joga para trás por cima da cabeça, sem olhar. 

Entra na roda, concentra na reza, não fica de “peito aberto”, porque o Jongo não é brincadeira, 

tem uma “mironga”, tem segredo, tem mistério, e nem se sabe como a “mironga” é.  

O trecho a seguir respeita a abertura da roda, pedindo “licença” para que ela aconteça. 

 

Oh Saravá o sol, Saravá a lua, 
Saravá as estrelas também. 
Salve o povo de Angoma, 
Saravá o Congo também. 
Oi Meu Deus do céu! 
Pai, Divino Espírito Santo, 
O primeiro que sai na guia, 
Eu vou Saravá terreiro, 
Com Deus e a Virgem Maria. 
(Ponto de abertura, Jongo de Pinheiral). 

 
“Todos os pontos de Jongo contam uma história, o jongueiro passa o ponto do jeito 

que ele entende, e as pessoas entendem da maneira delas, é um desafio. Por exemplo, minha 

63 
 



 

vó canta um ponto pra mim, eu falo Machado! para cortar o ponto, então eu preciso desafiá-la 

com outro ponto em cima do dela”, conta Alexandre Belizario, neto de Oscarina, no seu 

depoimento em vídeo33.    

Além de Alexandre, Jorge Guilherme (Jorjão) lembra que o Jongo foi trazido pelos 

escravizados para divertimento, mas também em defesa da luta pela liberdade, eles se 

comunicavam nos versos cantados nas rodas, e, muitas vezes, essa comunicação era feita pelo 

toque do tambor, cada toque era uma senha.  

Ele reflete ainda que “O tambor é a raiz do Jongo, se não tiver o tambor não tem 

Jongo”. 

Portanto, todas as práticas vivenciadas e repassadas por seus antepassados, reafirmam 

a memória de seu povo. Jorge Guilherme conta que tambor é feito de tronco de árvore e do 

couro de animais, é um instrumento sagrado, ao iniciar uma roda tem que louvar os ancestrais, 

eles são os “donos”dos tambores, é o tambor que protege, “se tiver alguma maldade na roda 

ele te protege. Toda roda quando entro, primeiramente se pede a proteção dos tambores”. 

Hoje se toca dois tambores grandes e o candongueiro (pequeno), estes tem “mironga” 

(segredo, mistério), falta pouco falar, o Nguayá e o macuco que ditam o ritmo. O tambor 

grande não muda a batida. Os jongueiros antigos (antepassados) estão ao seu lado na roda, 

sempre estão, se ele quiser que você erre o passo, você vai errar ( Maurílio Borges)34. 

Ainda sobre os relatos dos jongueiros no documentário: Canta um Ponto - Jongo de 

Pinheiral, os preceitos do Jongo não são diferentes da nossa vida, você tem que amar a 

família, amar o que você tem ao seu lado, e para amar o Jongo tem que estar dentro do seu 

coração. Se o Jongo não estiver dentro do seu coração, o dia que você entrar na roda estará 

voando, meu tio falava: se não sentir o Jongo no seu sangue não entre na roda para dançar, a 

primeira vez que entrei, senti o Jongo no meu sangue, no meu coração, Tio Zé então me disse: 

agora você já sabe o suficiente para poder entrar ( Pedro Paulo Nogueira, sobrinho de Mestre 

Cabiúna).  

O negro em Pinheiral sofreu muito com os resquícios da escravidão, os melhores 

empregos eram para certas famílias, era difícil estudar, eles eram taxados de arruaceiros e 

bêbados, eram perseguidos e excluídos da sociedade. Hoje, já se tem outro olhar em relação 

às comunidades jongueiras, um olhar menos pejorativo. O trecho a seguir, canta o fechamento 

da roda, quando a roda finaliza o encontro, a celebração. 

34 Na comunidade de Pinheiral, os mais velhos passam os segredos ( a Mironga) da roda para os mais novos, 
como relata Maurílio Borges em: Canta um Ponto - Jongo de Pinheiral. 

33 Contando História com a Mestra Fatinha do Jongo de Pinheiral. Secretaria de Estado de Cultura e Economia 
Criativa do Rio de Janeiro,2020. Disponível em: https://youtube.com/watch?v=5uHpjJKV0xs&feature=shared . 

64 
 

https://youtube.com/watch?v=5uHpjJKV0xs&feature=shared


 

 
Minha gente eu vou me embora, 
O que me dão para levar, 
Vou levar saudades suas, 
No caminho eu vou chorar. 
 

 
Vassouras - Jongo/Caxambu Renascer 

 
Oh! Mãe África, ai que saudade de Ti, 
Eu vou morrer de saudades, Mãe África, 
Da Terra onde nasci! 
Terra onde fui príncipe, 
E o meu pai grande rei. 
Hoje sou negro escravo, 
E o meu povo também. 
Deixa negro chorar… Deixa nego chorar… 
Oi coração de negro dói… 
Deixa negro chorar… 
(Wilson Pretinho, Jongo/Caxambu de Vassouras) 

 

Para compreender a história da comunidade jongueira de Vassouras e sobre o 

Caxambu, referência cultural no Vale do Paraíba no século XIX, Siqueira e Santos (2015), 

trazem como personagem principal a figura de Waldemar “Grande” que celebrava o Caxambu 

em frente à Igreja de Nossa Senhora do Rosário, no município. O Caxambu era um meio 

importante para a socialização da comunidade negra, no uso da cultura como forma de 

resistência política e cultural.  

Neste contexto, os autores caracterizam o Caxambu como uma “brincadeira” Bantu, 

concedida pelos fazendeiros para alegrar os cativos nos terreiros, tido, muitas vezes, pela 

visão eurocêntrica como manifestação de selvageria. Assim, esta valiosa forma de construção 

identitária se transforma em recuperação da cultura, de crenças e tradições dos 

centro-africanos, formadores da sociedade vassourense. 

Vassouras, foi o centro econômico e financeiro do país durante o ciclo do café, nos 

anos de mil e oitocentos, sua riqueza foi obtida por meio da mão de obra escravizada, e não 

somente as mãos, mas, também, pelos saberes e pelas adaptações do cotidiano pelos quais a 

maioria da população passou para sua sobrevivência diante das circunstâncias da escravidão. 

O Caxambu, em Vassouras, sofreu um apagamento por cerca de cinquenta anos, como 

discorre, nas pesquisas de Siqueira e Santos (2015, p.3), Luís Carlos Rodrigues dos Santos, o 

“Cacalo”, neto de Waldemar “Grande”. 

Acusado pelo roubo de um rádio, seu avô foi preso, e, não suportando a vergonha e a 

65 
 



 

injustiça, pois era um homem íntegro, deu cabo da sua própria vida. Assim, o Caxambu era 

assunto proibido na família. O pai de Cacalo, conhecido como Zé Bolero, tinha apenas doze 

anos, e era o filho mais velho de oito irmãos, quando aconteceu este fato.  

Muitos anos depois, nos idos de 1990, o Caxambu “Renascer” volta a tocar em 

Vassouras, um resgate da família Rodrigues dos Santos (Siqueira; Santos, 2015, p. 7). 

Deste modo, Mestre Cacalo relembra como despertou para algo que já estava em sua 

raiz, correndo no seu sangue: 

 
Do jongo não se falava lá em casa, mas ele estava lá. Quantas vezes peguei 
minha mãe cantarolando na cozinha coisas tipo, “eu tenho pena, meu pai, eu 
tenho dó, o galo preto bateu no carijó”. E isto é jongo puro! Tio Juca tocou 
alguns pontos do jongo para mim. Aquilo me subiu pelas veias, tomou meu 
corpo, saí dançando. – Machado! (que é uma forma de interromper as 
cantigas, ou indicar a solução das demandas de um ponto), ordenou Tio Juca. 
– Nego véio falou pra você que não tem mais idade para brincadeira. Meu 
filho, você está brincando com nego véio? Você não disse que veio aqui para 
aprender? Você dança jongo como ninguém, o que é isso? – O senhor acha 
que eu ia sair de Vassouras para vir aqui brincar com o senhor? Eu quero 
aprender, eu quero montar um grupo de jongo em Vassouras (Siqueira e 
Santos, 2015, p. 7). 

 

Os depoimentos do Grupo de Jongo/Caxambu Renascer, que permanecem na Família 

Rodrigues dos Santos com a liderança atual de Cláudia Mamede, neta de Waldemar “Grande”, 

filha de Zé Bolero e irmã de Mestre Cacalo, reafirmam a ancestralidade e o respeito aos seus 

antepassados, mantendo as características comuns dos centro-africanos, povo do grupo 

linguístico-cultural Bantu, que aqui chegaram formando novos laços familiares e sociais, 

como dito anteriormente. 

Foi depois desse despertar que Seu Zé Bolero começou a falar algumas coisas a 

respeito de seu avô. Cacalo, então, contou que seu avô, Waldemar “Grande”, matava um boi 

num abraço de pescoço – prática que está relacionada a um povo, uma etnia africana dita 

Hereros, que vivem no Sul de Angola, próximo ao deserto da Namíbia, um povo milenar, 

resultante da expansão civilizatória Bantu, há cerca de 2500 anos. Vindos do Leste do 

continente, este era um povo nômade que vive do pastoreio do gado bovino. São homens e 

mulheres fortes e tinham contato com outras sociedades para obter o que não produziam, sob 

o regime de trocas. Segundo Siqueira e Santos (2015, p.8), mesmo tendo sobrevivido ao 

tráfico do transatlântico, os hereros foram quase totalmente exterminados, perdendo cerca de 

70% de sua população, sendo invadidos pela Alemanha, entre 1904 e 1907, massacrando seu 

povo e retirando as riquezas das cobiçadas terras que viviam. 

66 
 



 

Esta comunidade jongueira, existe por persistência e resistência desta família em 

perpetuar a riqueza cultural deixada como herança por seus antepassados e pela importância 

da construção da identidade negra da região. 

A importância do Caxambu, na vida dessas pessoas, perpassou pelo fortalecimento dos 

laços familiares, quando, em 1998, aconteceu o resgate da manifestação cultural. Como dito 

acima, houve um período de apagamento, os mais novos escutavam seus pais cantarem os 

versos do Jongo, no entanto, não sabiam exatamente do que se tratava. Quando então, 

“Cacalo” e alguns membros da família começaram a pesquisar essas manifestações que ouvira 

dizer, aconteciam dentro de sua família. Em 1996, Cacalo resolveu reunir o grupo, que 90% 

eram integrantes da própria família, suas práticas aconteciam em datas marcantes para a 

família e outras celebrações, e assim, começaram então algumas apresentações públicas em 

eventos populares, e em festas juninas. 

O Renascer, nome escolhido por indicação de sua irmã Claudia, foi formalizado em 

2005, numa apresentação da roda de Jongo no Esporte Clube XV de Novembro/Vassouras, 

retomando raízes profundas do século XIX. Neste sentido, o grupo é fruto de encantamento de 

descendentes de jongueiros. A manifestação ganhou popularidade em Vassouras e em outras 

cidades do Vale do Paraíba. 

Nos primeiros anos da década de 2000, no Festival Vale do Café35, por desconhecerem 

que em Vassouras havia um grupo jongueiro, convocou-se a participar grupos de outros 

municípios, fato que levou a questionamentos quanto à falta de valorização da cultura local 

em um evento de tamanha visibilidade. 

O grupo Renascer não possui um espaço próprio para suas atividades e nem mesmo 

uma sede, há um desafio imenso em reunir os participantes para as celebrações, reuniões ou 

mesmo fazer oficinas educativas, guardar seu acervo, entre outros. Para que as celebrações 

aconteçam a comunidade fica dependente da boa vontade de outros, no empréstimo de um 

espaço. Quando são chamados para uma apresentação, normalmente, não são remunerados, 

recebendo somente lanche e transporte. As dificuldades das ações educativas e da valorização 

da cultura do Jongo/Caxambu pela sociedade são inúmeras.  

Para que a roda aconteça são usados alguns elementos como os dois tambores, 

Caxambu (grande), que faz a marcação, e o Candongueiro (pequeno), que se completa com 

um ritmo mais acelerado e mostra para onde temos que ir nos movimentos corporais. As 

mulheres, antes, não podiam tocar os tambores, hoje já há essa permissão dentro do grupo. 

35 Festival de Música que acontece anualmente em Vassouras/RJ, desde os anos 2000. 
67 

 



 

As indumentárias usadas são as saias rodadas e estampadas, uma bata e turbante na 

cabeça. Para os homens, calça larga e curta na “canela”, blusa tipo bata e briôco na cabeça. A 

dança tem um casal ao centro da roda, com passadas de três batidas de pé, jogando o corpo ao 

mesmo tempo. Os movimentos corporais complementam a mensagem verbalizada nas 

cantigas e vice-versa. Os instrumentos, no caso o tambor, assim como nas religiões de matriz 

africana, nos conecta, descontrai e leva ao êxtase. Os pontos, aqui chamados de cantigas, 

sempre estão mandando mensagens, sempre regados pelos fundamentos, é o que conta a 

história da passagem da escravidão até os dias atuais. Para todo jongueiro, quando iniciado no 

grupo, são passados os significados dos códigos das cantigas e também palavras de origem 

dos centro-africanos Bantu, que geralmente estão em duplo sentido nos versos.  

 
Figura 14: Grupo Jongo/Caxambu Renascer- Vassouras/RJ

 
Fonte: Grupo Jongo/Caxambu Renascer 

 
No grupo Renascer de Vassouras (Figura 14), alguns componentes são “crias” da 

própria comunidade, maioria da família, outros residem em outros bairros e, também, nos 

distritos, sob a liderança de Cláudia Mamede e Wilson Pretinho.  

O fato que mais impactou a comunidade foi a descoberta, documentada, da passagem 

de Waldemar “Grande” no Caxambu em frente a Igreja Nossa Senhora do Rosário. Ele era o 

mais conhecido jongueiro da região. Sendo parte da família Rodrigues dos Santos, na qual há 

cerca de cinquenta anos o Caxambu esteve apagado. 

68 
 



 

No depoimento de Rosa Morena, a nova geração que compõe o Jongo/Caxambu 

Renascer, existe o sentimento de pertencimento e de quão importante é o Caxambu para esses 

jovens: 

O Caxambu me faz não esquecer dos valores da vida e das tradições que hoje 
se perdem facilmente. Representa a força das tradições que, em minha 
família, servem não só como um meio cultural, mas também como uma 
forma de união e de aproximar as pessoas. Representa a memória dos meus 
ancestrais e acima de tudo a resistência de um povo que em outrora foi 
obrigado a esquecer seus costumes e valores, para cultuar tradições não 
oriundas do seu povo36. 
 

Uma das mais significativas representações culturais ocorridas, no ano de 2024, foi a 

volta do Caxambu à frente a Igreja de Nossa Senhora do Rosário. Num esforço coletivo do 

Grupo de Jongo/Caxambu, da Igreja Católica e da sociedade civil que luta pela visibilidade 

das tradições culturais de identidade negra em Vassouras, a celebração foi retomada.  

Esse encontro se deu no dia da Padroeira, 7 de outubro ( Figuras 15 e 16), como 

aconteceu, pela última vez, há cerca de 75 anos. Foi um momento emocionante para a família 

Rodrigues dos Santos, ao reviver esses momentos do mesmo jeito que Waldemar “Grande”  

fazia. Um resgate que valoriza não só a população negra, mas todo o povo vassourense 

(Tribuna do Interior, 2024). 
Figura 15: Jongo/Caxambu Renascer na Igreja N.S. do Rosário - Vassouras/RJ 

36  Estes depoimentos foram dados pela liderança e participantes do Grupo Caxambu/Jongo Renascer de 
Vassouras.  

69 
 



 

 
Fonte: Jornal Tribuna do Interior, 2024 

 
Estes festejos trazem a comunidade jongueira de volta à Igreja que foi construída por 

seus antepassados e para seu povo, é a reintegração do povo negro a um lugar de memória, 

que reconhece o significado da cultura de seus ancestrais. Segundo os jongueiros e o Padre da 

Paróquia de Vassouras, este evento entra para o calendário anual da Igreja, o fortalecimento 

das relações entre os fiéis da Igreja de Nossa Senhora do Rosário e a comunidade jongueira 

novamente em sua porta, valoriza a cultura de identidade negra, e respeita  a religiosidade 

daqueles que a construíram.  Trazem de volta os descendentes daqueles antes invisibilizados, 

e renova a fé e os valores sociais da diversidade que constitui esse país. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

70 
 



 

 
Figura 16: Dia de Nossa Senhora do Rosário - Celebração com o Jongo/Caxambu 

 
Fonte: Tânia Araújo, 2024 - Acervo pessoal 

 

2.3 As relações socioculturais contemporâneas. 
 

Para compreensão das relações socioculturais contemporâneas, utilizaremos como 

base os estudos de Tiganá Santos (2024) sobre a cosmologia  Kongo. 

 Segundo o autor, “a vida de um ser humano é um contínuo processo de 

transformação, um ir ao redor e ao redor, o ser humano é para ligar de novo, para religar. As 

relações rompidas são restabelecidas e assim a comunidade está equilibrada” (Santos, 2024, 

p.54-55). 

A filosofia Kongo acredita que cada ser humano possui rolos de vida, nas formas de 

fitas que gravam todos os registros de todos os seus feitos, deste modo, o passado pode ser 

revelado, e, no ensinamento sagrado, cada um verá o seu rolo de vida que desenrolará e falará 

alto diante do Universo e seu “grande juiz”. O elemento mais importante neste mundo, o 

N’kisi, cuida de todos os seres humanos em todos os seus aspectos. Nada na vida diária da 

sociedade Kongo está fora de suas práticas cosmológicas. O conhecimento-experiências 

vivido e acumulado pode ser positivo ou negativo para a vida social da comunidade, 

dependendo do tipo de liderança que ela tenha (Santos, 2024, p. 54-55). 

71 
 



 

O casamento para os/as Bantu-Kongo, uma das instituições sociais mais importantes, é 

um símbolo do padrão cosmológico básico, é um símbolo fisicamente vivo de aliança entre 

pelo menos duas comunidades. O casamento antes de tudo, é uma “negociação” social de 

grande interesse da comunidade e seus membros. É por meio da família, que forças sociais 

são transmitidas, assim como as normas, valores e ideais.  As crianças nascidas dessa união 

devem servir a comunidade, que reconhece a união dos pais publicamente dentro das 

comunidades. Na tradição Kongo, não existe aspecto legal no divórcio, esta criança não 

pertence aos pais, trata-se de uma relação coletiva e social, a comunidade assume a 

responsabilidade de educar todas as crianças, como diz o ditado africano: “É preciso toda a 

aldeia para educar uma criança”(Santos, 2024, p. 56-60). 

  Desta forma,  as relações sociais que permeiam os grupos jongueiros remanescentes e 

suas comunidades, são embasados em seus laços familiares, no desenvolvimento cultural por 

meio do Caxambu/Jongo estruturando a sociabilidade dos indivíduos e a coletividade dos 

grupos. Destaca-se a importância das lideranças jongueiras na manutenção desta expressão,  

sendo uma das formas de resistência e preservação da identidade das comunidades negras, 

pautadas na cosmologia Bantu-Kongo. Muitos são os desafios para fortalecer as comunidades 

tradicionais na contemporaneidade.  

Assim, torna-se imprescindível refletir sobre as relações sociais destas comunidades, 

onde ainda hoje, vivem tais preceitos, com a mesma cosmologia trazida por seus ancestrais, 

como fortalecimento de seus valores e crenças.  

A partir dos levantamentos e estudos feitos nas comunidades jongueiras 

remanescentes, buscou-se legitimar a  expressão de origem africana relacionada à cultura do 

café no Sudeste brasileiro, aquelas guardiãs de elementos comuns e especificidades nos 

diferentes contextos em que são celebradas. Segundo o IPHAN, (2007), foram verificadas 

tensões sociais, como questões raciais e de classe, de ordem religiosa e questões relativas à 

integração do Jongo, devido a invisibilidade e a exclusão socioeconômica das comunidades e 

grupos tradicionais. Trazendo discussões sobre a importância da salvaguarda do bem cultural 

e de seus detentores. 

As transformações ocorridas no contato com outras culturas, permitiram a construção 

de novas identidades e ressignificações. Deste modo, Malandrino (2010, p.33) afirma que 

determinada identidade é consequência das relações culturais, sendo a história recolocada a 

cada momento. A identidade é um processo de socialização ou interiorização da realidade, 

sendo modificada e remodelada pelas relações sociais e culturais, transformando-se em algo 

72 
 



 

variável e provisório, portanto, não se torna fixa ou permanente. “A identidade do sujeito 

desenvolve-se a partir de uma identidade que, constantemente, está sendo constituída por 

papéis e mediada simbolicamente”(Malandrino, 2010, p.32). 

Neste contexto, o Caxambu/Jongo contribui para reforçar a identidade afro-brasileira e 

fortalece a memória histórica da resistência do povo centro-africano, pois traz em sua essência 

elementos que celebram a cultura negra e o senso de pertencimentos dos indivíduos dessas 

comunidades. Ao longo dos anos, suas práticas foram se adaptando às novas formas de 

sobrevivência e ao contato com outras culturas , mas sempre mantendo suas origens e 

tradições (grifo nosso) 

Na lei brasileira, são definidos como Povos e Comunidades Tradicionais: 

 

Os grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, que 
possuem forma própria de organização social, que ocupam e usam território 
e recursos naturais como condição para sua reprodução cultural, social, 
religiosa, ancestral e econômica, utilizando conhecimentos, inovações e 
práticas geradas pela tradição (Brasil, 2016, p.s/n).  
 

Para tanto, é preciso compreender como essas relações socioculturais se deram ao 

longo do tempo. Todas essas  práticas e reproduções aconteceram nas comunidades jongueiras 

reafirmando sua ancestralidade e tradição, em festas e celebrações que reforçam suas raízes e 

suas relações sociais.  

Desta forma, Martins (2023, p.353) ressalta que: 

 
Buscar em nossas origens ancestrais Bantu, os saberes que nos possibilitam 
sentido para seguir em frente mesmo quando o cenário se apresenta precário 
é ter a certeza de que esses saberes, mesmo que recriados pelos impactos da 
modernidade e/ou reinventada pela adaptação em cada 
espaço-tempo-território, mantém a essência e traz vida às nossas vidas. 
 

Segundo, Doné Kika de Bessen (apud Brasil, 2016), é importante manter a tradição 

dos mais velhos e entender que precisamos dos mais novos para dar continuidade. Assim, a 

palavra tradição tem origem etimológica traditum que significa transmitir, passar a outrem, 

dar para guardar. Então a tradição se movimenta e mantém a cultura viva, possuindo um 

caráter dinâmico e não fixado ao passado, recriando sem perder as raízes, nas perspectivas da 

construção do presente e do futuro.  

A forma de expressão Caxambu/Jongo traz consigo esses ensinamentos que são, por 

exemplo, cantados nestes versos: 

 
 

73 
 



 

Saravá, Jongueiro velho, 
Que veio pra ensinar. 
Vou pedir proteção, 
Pra Jongueiro novo, 
Pro Jongo não se acabar! 
(Mestre Jefinho, Jongo de Tamandaré) 

 

Na atualidade, os movimentos relativos a articulação das comunidades negras, ligadas 

a expressão cultural Caxambu/Jongo, articulam-se a partir dos desafios que precederam o 

pedido de Registro do Jongo do Sudeste como Patrimônio Cultural Brasileiro, a fim de 

salvaguardá-lo e fazer com que, de fato, os detentores dos bens registrados se tornassem os 

protagonistas das políticas públicas que pautam este patrimônio cultural imaterial (Monteiro 

et al., 2017, p. 294). 

Segundo Monteiro (et al., 2017), tais desafios podem ultrapassar a barreira do 

reconhecimento e valorização da forma de expressão da cultura de identidade negra, mas 

refletem nos avanços da garantia de direitos desta população e na contribuição para o 

reconhecimento da importância da construção do patrimônio cultural brasileiro, em um 

complexo processo de reparação histórica em relação aos detentores da cultura afro-brasileira. 

Portanto, o reconhecimento do Caxambu/Jongo fortalece as relações sociais das 

comunidades jongueiras. 

 
Por seus fundamentos e valores ancestrais, pela riqueza dos elementos que o 
constituem, pela história de seus detentores, o Jongo/Caxambu é mais do que 
canto e dança, e foi registrado como uma forma de expressão de 
comunidades negras do Sudeste. Remonta a movimentos de resistência e de 
articulação de seus antepassados. Comunidades negras atualizaram 
memórias de um passado de resistência, mantiveram o Jongo/Caxambu, e em 
torno dele se articularam em seus processos organizativos por garantia de 
direitos que tragam melhores condições de vida para detentores e detentoras 
deste bem, pela afirmação de sua identidade, e como forma de enfrentamento 
do racismo a que são historicamente submetidas em nossa sociedade  
(Monteiro et al, 2017, p. 296). 
 

Desta forma, as ações de salvaguarda após o registro foram direcionadas para abranger todas 
as comunidades jongueiras dos estados do sudeste, dando apoio e fomentando a formação de 
jongueiros e jongueiras na gestão do patrimônio, no fortalecimento de sua identidade e na produção de 
conhecimento  como meio de preservação e valorização de seus saberes (IPHAN, 2018, p.91). 

 
 
 
 
 

74 
 



 

CAPÍTULO III O CAXAMBU COMO FENÔMENO DE 

TRANSFORMAÇÃO CULTURAL E SOCIAL 
 

Para iniciar este capítulo que visa refletir sobre o Caxambu como fenômeno de 

transformação, a pesquisa apresenta algumas explicações sobre os valores civilizatórios 

afro-brasileiross, ressaltando a diversidade trazida pelos africanos para o Brasil e perpetuada 

por seus descendentes no país. Valores que, segundo Trindade (2000, p.30-31), foram 

inscritos na nossa memória, no nosso modo de ser, na música, na literatura, na ciência, na 

arquitetura, na gastronomia, na religião, na nossa pele e no nosso coração.  

Assim, a autora destaca que, de certa forma, nas perspectivas civilizatórias, somos 

todos afrodescendentes37, um país com a maior população negra fora da África.  

 
Os valores civilizatórios impressos por esses povos africanos, afinal o 
continente africano possui 54 países, existem diversos brasis no Brasil, em 
virtude de existirem várias áfricas no continente africano.  Princípios e 
normas que corporificam um conjunto de aspectos e características 
existenciais, espirituais, intelectuais e materiais, objetivas e subjetivas, que 
se constituíram e se constituem num processo histórico, social e cultural, 
discutido durante todo o estudo aqui apresentado. Apesar do racismo, das 
injustiças e desigualdades, a população afro-brasileira sempre afirmou o 
modo de ser brasileiro (Trindade, 2000, p.30-31). 
 

Sobretudo, é importante que esses valores sejam passados às novas gerações, 

principalmente às crianças negras, na perspectiva de valorizar sua cultura e afirmar sua 

ancestralidade e pertencimento.  

Alguns desses princípios, pois são muitos, devem ser abordados para a compreensão 

da vida em sociedade. Princípio do Axé - Energia Vital - tudo o que é vivo e que existe tem 

axé, a energia vital que move o mundo está em tudo, é sagrado, é divino e cheio de vida e está 

em interação; Oralidade - A fala é carregada de sentido, de marcas de nossa existência, contar 

histórias, significa compartilhar saberes, memórias, desejos e fazeres. Falar e ouvir pode ser 

libertador; Circularidade - A roda tem um significado muito grande, é um valor civilizatório 

afro-brasileiros, aponta movimento, renovação, processo e coletividade. As rodas de 

Caxambu, de Samba, de Capoeira e as conversas ao redor da fogueira, remetem a esse 

princípio; Corporeidade - O corpo é muito importante, na medida em que com ele vivemos, 

existimos, quem somos no mundo. Os africanos foram arrancados de seus territórios só como 

37 Pessoa que tem origem ou ascendência africana. Aquele que provém de uma linhagem ou geração vinda da 
África. Sendo o Brasil o país com maior população de afrodescendentes fora do continente africano. Disponível 
em: www.significados.com.br  . 

75 
 

http://www.significados.com.br


 

um corpo, aprendeu aqui a valorizá-lo como um importante patrimônio, respeitar esses corpos 

é um desafio para a educação da sociedade, é preciso aprender a cuidar e aceitar esses corpos, 

dançar, pular, brincar e observar; Musicalidade - Um dos aspectos mais emblemáticos, pois 

constitui o jeito afro-brasileiro de ser, um povo que não vive sem dançar, sem cantar, sem 

sorrir, com gosto pelo som, pelo batuque; e, por fim, Cooperatividade - A cultura negra é 

plural, do coletivo, da cooperação, vive o espírito de compartilhar, de se ocupar com o outro 

(Trindade, 2000, p. 33-35) 

Desta maneira, o povo brasileiro se reconhece na cultura de identidade negra, deixada 

pelos africanos que aqui viveram e que por seus descendentes continua sendo transmitida em 

seus valores.  

Em Vassouras, por exemplo, a liderança jongueira menciona na entrevista dada esta 

pesquisa, que as relações com a comunidade local se manifesta através da popularidade de sua 

família, sempre muito envolvida nas celebrações do carnaval, nas escolas de samba, em várias 

manifestações culturais e na religiosidade que valorizam a cultura negra. 

A expressão cultural vem regada de valores e de sentimento de pertencimento, que 

vêm sendo contada e firmada por suas lideranças, nas importantes contribuições que os negros 

deram na construção do país, que significa a liberdade de se expressar, o pertencimento de um 

povo, de sua identidade cultural e resistência diante do sistema desigual e opressor, ainda 

existente em nossa sociedade. 

Assim, os estudos desta pesquisa trazem reflexões sobre os impactos da preservação 

dos bens culturais tradicionais, assim como, a importância da valorização e fomentos para 

suas práticas aos verdadeiros guardiões da cultura do povo preto, da identidade negra e das 

formas de combater os preconceitos e o racismo ainda existente na sociedade brasileira, por 

falta de conhecimento de tamanho riqueza cultural. 

 

3.1 Quando o Caxambu virou Jongo? 
 

Conforme as definições e características descritas durante a pesquisa, o Caxambu é 

uma forma de expressão que traz consigo muitos significados para as populações 

afro-brasileiras e constitui parte da identidade negra da sociedade brasileira. Os africanos, que 

forçadamente foram trazidos ao Brasil na diáspora, deixaram uma rica herança, o modo de ser 

e pensar dos centro-africanos do tronco linguístico-cultural Bantu, seus valores, crenças e 

costumes. 

No entanto, os desafios para o reconhecimento da sociedade e do Estado desta 

76 
 



 

contribuição para nossa cultura e da importância de salvaguardar a cultura negra em nosso 

país, bem como os avanços para uma reparação histórica a esta população, diante das 

atrocidades cometidas no período da escravidão, e, ainda hoje, vividas a partir da violência do 

racismo sistemático, da exclusão e das desigualdades, seguem a passos lentos.  

A partir da Constituição Federal de 1988, o Patrimônio Imaterial Brasileiro começou a 

ser visto sob outras perspectivas. Os  Artigos 215 e 216 apontam para a valorização e o 

incentivo a difusão das manifestações culturais e definem o patrimônio cultural brasileiro 

como bens de natureza material e imaterial, determinando a proteção desses bens culturais 

pelo Estado, estabelecendo incentivos para a produção do conhecimento e deliberando que os 

danos e ameaças ao patrimônio cultural devem ser punidos (Brasil, 1988) 

Outros instrumentos legais foram complementando e direcionando as políticas que 

contemplem a diversidade e salvaguarda do patrimônio cultural imaterial, entre eles o Decreto 

3.551/2000, que institui o Registro de Bens Culturais de natureza Imaterial do Brasil e cria o 

Programa Nacional do Patrimônio Imaterial (PNPI). A partir deste Decreto, começaram a ser 

pensados a valorização, o reconhecimento e a preservação do patrimônio cultural imaterial 

brasileiro, incluindo a proteção das manifestações culturais indígenas e afro-brasileiras, e 

promovendo e divulgando a valorização dos bens culturais registrados (Brasil, 2000). 

Neste sentido, a Conferência Geral da Organização das Nações Unidas para a 

Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO), realizada em Paris, 2003, refere-se os 

instrumentos internacionais, considerando a importância do patrimônio cultural imaterial 

como fonte de diversidade cultural e garantia de desenvolvimento sustentável, e destaca a 

interdependência que existe entre patrimônio cultural material, imaterial e natural, 

reconhecendo que com a globalização e as transformações sociais, da mesma forma que se 

criam os diálogos de renovação entre as comunidades, também é gerado o fenômeno da 

intolerância, graves riscos a deterioração, desaparecimento e destruição destes patrimônios, 

devidos a falta de mecanismo para sua salvaguarda. 

Entendendo-se como patrimônio cultural imaterial, segundo a UNESCO (2006, p.s/n),  

 

As práticas, representações, expressões, conhecimentos e técnicas, junto com 
os instrumentos, objetos, artefatos e lugares culturais que lhe são associados 
- que as comunidades, os grupos, e, em alguns casos, os indivíduos 
reconhecem como parte integrante de seu patrimônio cultural. Este se 
transmite de geração em geração, é constantemente recriado pelas 
comunidades e grupos em função de seu ambiente, de sua interação com a 
natureza e de sua história, gerando um sentimento de identidade e 
continuidade, contribuindo assim, para promover a diversidade cultural e a 
criatividade humana (UNESCO, 2006).  

77 
 



 

 
Devido a todos os aspectos que envolvem as expressões culturais e as comunidades 

tradicionais e seus detentores, a preocupação das comunidades jongueiras do Sul Fluminense 

era o desaparecimento da expressão cultural Caxambu/Jongo, como aconteceu em muitas 

comunidades no Sudeste brasileiro, ao longo do século XX. 

Segundo o IPHAN (2006, p.s/n), nas palavras do então Ministro da Cultura Gilberto 
Gil, 

 
É evidente que conceituações e re-conceituações que visem à ampliação das 
visões da cultura, do fazer cultural, do patrimônio e de nossas heranças 
culturais serão, em princípio, sempre bem vindas. Diante da extrema riqueza 
da criação cultural brasileira, da diversidade das matrizes antropológicas que 
convergiram historicamente para produzir a nossa configuração específica e 
da multiplicidade presente de nossos focos de cultura, entendendo-se das 
terras gaúchas à região amazônica, a última coisa a fazer seria adotar 
modelos e concepções restritivos das coisas. 
 

Desta forma, construindo uma dimensão mais abrangente, menos excludente da noção 

do que sejam as nossas riquezas culturais, após o levantamento feito com a identificação dos 

grupos e da constatação do Jongo como referência cultural para as comunidades jongueiras e 

sua importância como herança cultural afro-brasileira, incluindo as inúmeras formas de 

expressão geradas ao longo do tempo, elaborou-se a metodologia para o Inventário Nacional 

de Referências Culturais (INRC) desenvolvido pelo Centro Nacional de Folclore e Cultura 

Popular (CNFCP/ IPHAN),  e a partir destes instrumentos legais se configurou o Dossiê nº 5  

- Jongo do Sudeste (2007).e, com ele, pediu-se então o Registro do Jongo do Sudeste, inscrito 

no Livro de Formas de Expressão do IPHAN, em 2005. 

A colaboração das comunidades jongueiras se apresenta no sentido de ter a intenção da 

candidatura da expressão cultural ao Registro como patrimônio brasileiro, a fim de ser 

reconhecido pelo Estado, dada a sua importância de ser um bem cultural de grande valor e 

forma de expressão multifacetada da identidade cultural brasileira. Desta maneira, as 

comunidades jongueiras têm desenvolvido ao longo do tempo, soluções próprias para a 

preservação de seus saberes e expressões diante das desigualdades econômicas e sociais e da 

invisibilidade imposta pela sociedade brasileira (IPHAN, 2007) 

Sobretudo, estimulando as crianças a participarem das rodas de Jongo, para aprender o 

canto e as danças ancestrais. Em muitas comunidades, atualmente, não é preciso ser da família 

dos jongueiros para participar, além disso, alguns grupos começaram a fazer apresentações 

artísticas, nas quais as rodas acontecem em forma de espetáculo com o intuito de despertar a 

atenção dos mais jovens para o conhecimento de sua cultura. 

78 
 



 

Assim, o Caxambu virou Jongo do Sudeste e o processo para seu registro apontou a 

necessidade de se promover políticas públicas que fortaleçam a multiculturalidade e a 

diversidade, a equidade econômica e social, e que garantam a preservação da manifestação 

cultural nas suas mais variadas formas de expressão. Após ser considerado patrimônio cultural 

imaterial brasileiro, e registrado, constituiu-se então seu Plano de Salvaguarda, em 2011. 

Mesmo antes do Plano de Salvaguarda ser devidamente formalizado, houve a criação e 

o desenvolvimento das ações que permitiram a parceria e o amadurecimento para que o Plano 

fosse proposto e discutido coletivamente (Pontão de Cultura, 2011, p.3-4). 

Deste modo, o Plano de Salvaguarda do Jongo do Sudeste, construído pelos jongueiros 

e jongueiras com a participação das instituições parceiras identificadas no inventário, pesquisa 

acadêmica e poder público, é um instrumento fundamental para gerir o patrimônio cultural 

imaterial registrado, com ações de curto, médio e longo prazo, que visam promover um amplo 

alcance nas políticas públicas de salvaguarda (IPHAN, 2022)38 . 

Havia, então, urgência na implementação do plano diante do diagnóstico dos 

problemas e desafios enfrentados pelas comunidades. A articulação das comunidades 

jongueiras e do Pontão de Cultura do Jongo/Caxambu atendeu 32 das 62 recomendações 

contidas nos relatórios do Seminário de 2006.  

Assim, desde 2008, a preocupação era a implementação de ações estratégicas pensadas 

para que o Jongo do Sudeste não perdesse suas tradições de origens, que permanece pautada 

nos valores e costumes de seus antepassados e na herança cultural deixada pelos 

centro-africanos, e não desapareça devido à globalização e as novas formas de espetáculos. 

Segundo Oliveira (2018), em seus estudos, o envolvimento com os grupos jongueiros, 

em suas observações, mostrou os movimentos organizados na realização de “Encontros”, 

como forma de fortalecer a articulação política e social. 

Estão entre as recomendações do Dossiê nº 5, a necessidade de elaborar políticas 

públicas que favoreçam a equidade econômica articulada com a diversidade cultural, 

sobretudo à autodeterminação das comunidades jongueiras; promover o aperfeiçoamento das 

leis de incentivo que facilitem o acesso aos detentores dos saberes e fomentem a realização de 

Encontros para o fortalecimento das comunidades; estimular a interlocução entre as 

comunidades jongueira e outras esferas da sociedade, como o setor público; promover a 

inclusão e valorização, aprofundando temas relacionados à expressão cultural Jongo do 

Sudeste, por meio da educação patrimonial nas escolas. 

38 O plano de Salvaguarda encontra-se disponível em: www.iphan.gov.br  . 
79 

 

http://www.iphan.gov.br


 

Na contemporaneidade, os jongueiros e jongueiras destas comunidades tradicionais 

continuam a manter seus preceitos e valores, garantindo o saber de seus ancestrais, apesar de 

todos os desafios, a globalização, o desenvolvimento urbano, as modificações a que a própria 

comunidade está exposta. Mesmo assim, o Jongo/Caxambu resiste como essa forma singular 

de ser Bantu. 

No entanto, mesmo hoje, é preciso ficar atento aos desdobramentos para que essas 

manifestações culturais não se percam na “espetacularização”, em apresentações artísticas que 

não respeitem as tradições, os preceitos e os valores dos grupos remanescentes que receberam 

este legado deixado pelos centro-africanos que aqui viveram, lutaram e resistiram, 

reafirmando sua ancestralidade e sua identidade negra. 

 

3.2 As transformações identitárias das Comunidades Jongueiras 

 

No Sul do Estado do Rio de Janeiro, o Jongo se mantém como uma das principais 

heranças culturais de identidade negra e as relações socioculturais dos grupos remanescentes  

e podem ser analisadas sob vários aspectos. 

Profundamente marcado pela ideia de comunidade, suas celebrações são praticadas 

coletivamente, o que representa uma forte interação social. O Jongo/Caxambu é uma forma de 

reforçar a identidade afro-brasileira, a memória da resistência à escravidão e ao racismo, 

contribuindo para a construção do senso de pertencimento de seus indivíduos. Ao longo dos 

anos houve transformações, ao resistirem em manter suas origens e tradições no contato com 

outras expressões culturais hegemônicas e em estratégias de sobrevivência, adaptando-se às 

novas realidades. O Jongo/Caxambu foi uma estratégia. 

Sobre estas transformações, destaca-se a maneira de ”tirar ou jogar” os versos do 

ponto ou canto nas rodas de Caxambu. No período da escravidão, as mensagens enigmáticas 

eram cantadas em desafios – consistia em um jongueiro lançar o desafio no verso e o 

desafiado precisava responder com outro verso, em sinal de sabedoria; quando não conseguia 

decifrar o enigma do verso lançado, dizia-se que o jongueiro ficou amarrado, quando 

decifrava o enigma, gritava Machado! - Esta era a forma de  cortar o ponto do desafiante, 

cantando um novo ponto (Silva e Sousa, 2014). Muitas vezes esses versos eram mensagens de 

planejamentos de fuga ou insurreições em busca da liberdade. 

Hoje, os versos do jongo não trazem o desafio, são lançados nas rodas pelo tocador do 

tambor e repetidos em coro pelos participantes, batendo palmas. Desta forma, não utilizam os 

80 
 



 

pontos de demanda ou gurumenta, descritos acima e, também, os de encante.  

Nas apresentações públicas, as comunidades usam indumentárias que identificam a 

comunidade jongueira mais uniformemente, normalmente as mulheres de blusas brancas tipo 

bata, ou camisetas de algodão com o nome da comunidade, saias e lenços coloridos. Os 

homens calças brancas, curtas na “canela”, e camisetas de algodão com o nome da 

comunidade. Essas camisetas, às vezes, levam versos do jongo ou a homenagem a algum 

ancestral. Os pés continuam descalços para jongar, como se observa na Figura 17. 
 

Figura 17: Jongo/Caxambu Sementes da África - Barra do Piraí/RJ 

 
Tânia Araújo, 2024 - Acervo pessoal 

 

Segundo Silva (2022, p. 124), “a sintonia corporal negra, em danças negras, também é 

fruto dessas projeções históricas de crenças e mistérios que circundam a liberdade e a 

expressividade dos povos africanos na diáspora no Brasil”. 

Muitas comunidades jongueiras que viviam anteriormente nas áreas periféricas e 

rurais, devido ao desenvolvimento urbano, migraram para as cidades, ou as cidades abarcaram 

seus territórios. Essa urbanização trouxe diversos desafios, principalmente a perda de seus 

territórios para as celebrações de suas expressões culturais, como relatados pelos participantes 

dessas comunidades. Neste contexto, muitos grupos jongueiros incorporaram novos elementos 

de outras culturas e manifestações, refletindo as influências urbanas e a busca pela 

81 
 



 

visibilidade. 

Assim, Oliveira (2018) relata que com o fortalecimento dos movimentos culturais 

voltados para a valorização do Jongo/Caxambu, por meio das redes de apoio, os encontros 

anuais, festivais, apresentações artísticas e oficinas, possibilitaram promover as manifestações 

para além dos espaços tradicionais. A partir do reconhecimento como patrimônio cultural 

imaterial brasileiro, e a aplicação do plano de salvaguarda, houve um esforço crescente para o 

reconhecimento cultural do Jongo do Sudeste e a continuidade de suas práticas. 

O objetivo dos Encontros realizados anualmente entre as comunidades jongueiras dos 

estados do Sudeste, por exemplo, é possibilitar o debate e a troca de conhecimento entre os 

grupos e a construção coletiva para a transmissão dos saberes entre os mais jovens e mais 

velhos, numa interação de ensinamentos e na luta pela preservação da cultura negra.  

No entanto, há inúmeros desafios em preservar a tradição em tempos de globalização. 

Com o aumento das informações nas redes sociais, que em parte ajudam na disseminação do 

conhecimento desta cultura, também, aumentou a mercantilização da cultura, transformando-o 

em um produto cultural, distante de suas origens e dos seus preceitos e valores. 

Em alguns grupos, a integração das crianças na roda e a presença de mulheres no tocar 

dos tambores, como na comunidade Sementes da África e Renascer, Barra do Piraí e 

Vassouras, respectivamente,  por exemplo, práticas antes proibidas, hoje pactuam para que os 

mais jovens se sintam pertencentes à cultura de seu povo, às suas memórias e reafirmem sua 

ancestralidade. 

Outra forma de passar esses conhecimentos e ensinamentos, são as visitas feitas em 

escolas para mostrar as manifestações e os elementos do Jongo/Caxambu, práticas que, de 

acordo com a Lei 10.639/2003, deveriam estar nas matrizes curriculares de todo país. No 

entanto, ainda existem muitas resistências para o envolvimento da comunidade escolar nas 

práticas jongueiras. A sociedade ainda veste a indumentária do preconceito, da intolerância e 

do racismo, por isso não querem conhecer suas raízes, apesar  da expressão cultural existir há 

mais de 150 anos. 

A tradição compreendida como referencial cultural, marca a singularidade e se coloca 

como argumento para o reconhecimento, a valorização e, em especial, a reparação, uma vez 

que somente os grupos que carregam a marca da tradição devem ser beneficiados pelas 

políticas públicas de salvaguarda do patrimônio imaterial. Por isso, há tensões entre os grupos 

tradicionais que preservam seus valores e mantêm seu patrimônio e novos grupos que dele se 

apropriam.  

82 
 



 

Segundo Monteiro et al. (2017), outra questão importante é a reflexão sobre a 

profissionalização do Jongo/Caxambu em algumas comunidades, inovando com a introdução 

de novos instrumentos, com a participação de pessoas de fora da comunidade, que para eles 

são bem vindos, pois contribuem para a manutenção e divulgação do Jongo, além dos 

espetáculos fora da comunidade, sempre cuidando para que as práticas não desrespeitem a 

tradição e suas origens. 

A cidadania, presente na recente valorização do Jongo/Caxambu, ampliou os direitos 

da população e alargou o conceito de patrimônio cultural a partir da Constituição Federal de 

1988. Essas possibilidades, abertas pela legislação, regulamentam os direitos estabelecidos 

pelas convenções internacionais, especialmente no que se refere ao princípio da 

autodeclaração, uma vez que os direitos podem ser reivindicados por indivíduos ou pela 

coletividade, atribuindo novo sentido à cidadania, que, mesmo antes do Registro do Jongo do 

Sudeste, os jongueiros e jongueiras já articulavam em suas lutas por direitos (Monteiro et al., 

2017, p. 303-04).  

 

3.3 A transmissão dos saberes para as novas gerações. 

 

As transformações nas comunidades jongueiras refletem tanto os processos internos da 

cultura quanto fatores externos. Sendo assim, as comunidades jongueiras, ao longo do tempo, 

passaram por diversas transformações, principalmente nos contextos sociais, políticos e 

econômicos, adaptando-se às novas realidades. 

Embora os grupos jongueiros tenham experimentado desafios, com o avanço da 

urbanização e a modernização, também alcançaram resultados importantes no fortalecimento 

da cultura e foram se adaptando às novas realidades, mantendo-se como símbolo de 

resistência, identidade e resiliência afro-brasileira, fato relatado pelas lideranças das 

comunidades jongueiras. 

Desta forma, trazer à luz a multiculturalidade afro-brasileira e a diversidade das 

formas de transmissão dos valores para crianças e jovens, transmissão intergeracional do 

patrimônio cultural, é garantir a continuidade da tradição, sendo vital para a preservação das 

práticas culturais realizadas nas comunidades do Sul-Fluminense.  

O Jongo/Caxambu passado pelos mais velhos aos mais novos, é, principalmente, uma 

forma de valorização da memória e a herança deixada por um povo que resistiu às 

adversidades e enfrentou com coragem e criatividade o sistema opressor que lhes foi imposto. 

83 
 



 

Os modos de transmitir mais dinâmicos, tradicionalmente passados  pela oralidade e pela 

prática, pelos mais velhos ensinando os mais novos, foi sendo redesenhado com o uso de 

novas tecnologias (grifos nossos) 

Muitos se renderam a passar a expressão cultural adotando novas formas de ensino 

como por cursos, oficinas, vídeos e tutoriais, em plataformas digitais, gerando um ciclo de 

preservação cultural, transformado em uma nova forma de transmissão do saber. 

Segundo uma jovem jongueira relatou durante nossa pesquisa de campo, o Caxambu 

de Vassouras, no começo do grupo Renascer, quando ela era criança, tinha como seu principal 

ensinamento o respeito. Sobre isso, ela afirma que apesar de, nos dias de hoje, enfrentarem 

muitos preconceitos, por falta de conhecimento do que é o Jongo/Caxambu, e intolerância, 

por ainda o confundirem como parte das religiões de matriz africana, a expressão cultural já é 

bem mais reconhecida e respeitada. Suas práticas são conhecidas pelo Brasil e pelo mundo, 

principalmente depois de seu registro como Patrimônio Cultural Brasileiro. 

As cantigas de hoje, muitas foram passadas por seus avós e antepassados, mas cantam, 

também, os versos de outras comunidades, prática comum entre os grupos, e novas cantigas 

surgem com novos jongueiros. 

Para ela, “o Jongo transcende as nossas raízes, é explorar a cultura que já está em 

nosso sangue”. 

É por meio do toque, da palma, do rodar da saia, do ecoar de nossas cantigas, 
lutando contra o preconceito e racismo. É empoderamento feminino, onde 
podemos mostrar nossa beleza e orgulho de ser como somos, enquanto 
contamos a história do negro como ela realmente é (Rosa Morena, Jongo 
Caxambu Renascer). 
 

Assim, a juventude jongueira mantém a tradição, a memória de sua gente e valoriza os 

costumes, crenças e valores que vêm passando de geração a geração, por meio da oralidade de 

seus versos, dos movimentos de seus corpos, da riqueza cultural deixada por seus 

antepassados africanos. 

 
Figura 18: Jovens jongueiros da Comunidade de Vassouras/RJ 

84 
 



 

 
Fonte; Jongo/Caxambu Renascer de Vassouras/RJ 

 
Os movimentos do Jongo/Caxambu, para a liderança da comunidade jongueira de 

Vassouras, significam a liberdade de se expressar e o pertencimento à cultura negra.  

Para que possam transmitir suas práticas, eles promovem palestras de conscientização 

nas escolas, focando na Lei 10.639/2003, buscando cumprir o que ela determina, a 

obrigatoriedade do ensino da história africana e afro-brasileira nas matrizes curriculares  

As apresentações do Jongo/Caxambu contam com a participação dos alunos,  

promovendo rodas de conversas, por meio do Projeto Jongo nas Escolas. 

Também pelo turismo, apresentam suas experiências em encontros dos grupos 

jongueiros, fortalecendo a rede de sua cultura, promovendo desfile da beleza negra mirim e 

adulta, as rodas de jongo, pagode e feijoada. 

A nova forma de transmissão nas escolas, e junto à sociedade como um todo, 

expressam a maneira de passar os valores, preceitos e tradição para os mais jovens, são 

formas praticadas em todas as comunidades no Sul-Fluminense. Portanto, é uma maneira de 

empoderar jovens e crianças e ajudar na construção da identidade negra e na percepção de 

suas raízes e pertencimento.  

Mesmo com as transformações ocorridas, as comunidades tradicionais transmitem os 

85 
 



 

ensinamentos e preceitos como os seus antepassados. No caso do Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense, o Jongo de gurumenta, não ocorre mais nas rodas. São desafios em que os 

cantos são compostos pelos jongueiros da comunidade, assim como em apresentações 

públicas os jongueiros realçam os cantos, a dança e os preceitos de respeito aos ancestrais, 

muitas vezes não deixando explícito o viés religioso da manifestação cultural, pois temem a 

intolerância e a exclusão. No entanto, é importante destacar que entre eles, o Jongo/Caxambu 

continua com seus encantamentos,  permeado de segredos, mistérios, que são denominados 

“Mironga”. 

Em Pinheiral o Jongo é transmitido além da oralidade, Mestra Fatinha, canta um Jongo 

contando a história da comunidade bordada em pano. Nestes versos as memórias são cantadas 

em pontos de um bordado. 

 
Puxa o fio pra tecer, 
Puxa o fio pra tecer, 
Tece um pano, 
Pra contar uma história, 
Tece uma história, 
no pano pra contar 
eh, le, le, le, le, le, le… 
eh le, le, le, le, le… 
Memórias do Jongo de Pinheiral, 
Contada em pano, 
E vem contando, 
A nossa voz ancestral. 
eh, le, le, le, le, le, le… 
eh le, le, le, le, le… 

 
Mestra Fatinha, enfatiza que o negro sempre lutou, até hoje trabalha para ser 

reconhecido, ter a sua dignidade enquanto negro, valorizada e preservada. Infelizmente, 

concordamos com ela que a liberdade buscada pelo negro no Brasil, até hoje, não é uma 

liberdade plena. O povo negro ainda se encontra nas favelas, nas periferias, nos subempregos, 

fora das universidades. Deste modo, a conscientização das crianças e jovens negros para que 

tenham orgulho, é a maneira de alcançar, finalmente, o sol da liberdade para todos, com 

igualdade, respeito e fraternidade. Esse é o sonho que vem desde o Brasil Império, do Brasil 

Colônia. “Esperamos que essa liberdade chegue o mais rápido possível, porque a nossa luta, 

está sendo hoje e ainda vai ser por um bom tempo", relata Mestra Fatinha. 

O Jongo de Pinheiral prima pela originalidade e tradição, pela preservação da 

memória, dos preceitos e da cultura, entendendo que a Roda de Jongo conta a verdadeira 

história do negro. Para isso,  fazem oficinas, recebem visitantes, se apresentam em teatros e 

universidades para contar a história da qual os remanescentes da comunidade jongueira fazem 
86 

 



 

parte39. 

Nos versos do ponto: “A liberdade não ficou do nosso jeito. Deram nossa liberdade, 

mas cadê nossos direitos?”(Sr. Manoel Moraes, quilombo de Santa Rita do Bracuí), fica claro 

que após a abolição assinada, os negros escravizados continuaram desamparados, sem direito 

ao trabalho, as terras, a subsistência e a dignidade, vivendo as margens da sociedade, 

perseguidos e sofrendo com o apagamento de sua história e memória, aqueles que construiram 

esse país, lutando  contra o racismo, deram-lhe uma “liberdade” aparente.  

A imagem a seguir retrata que após o declínio do café no Vale do Paraíba, as 

populações negras ficaram abandonadas, mesmo assim continuaram a trabalhar a terra em que 

viviam, as comunidades remanescentes nestes terreiros de café, trazem o sagrado e a  tradição 

como legado e a permanência de sua cultura, mesmo assim só conseguiram a titulação dessas 

terras em 2021 Comunidade de Pinheiral), onde hoje transmitem esses saberes e fazeres para 

que seu legado permaneça vivo. 

 
Figura 19: Ruínas da antiga Fazenda São José dos Pinheiros - Pinheiral/RJ 

 
Fonte: Tânia Araújo, 2024 - Acervo pessoal 

 

39 Depoimento de Mestra Fatinha do Jongo de Pinheiral. In: Contando História com Mestra Fatinha do Jongo de 
Pinheiral, 2020. Rio de Janeiro. Disponível em: https://youtube.com/watch?y=5uHpjJKVOxs&feature=shared . 
Acesso em: 22/03/2025. 

87 
 

https://youtube.com/watch?y=5uHpjJKVOxs&feature=shared


 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Nas considerações finais desta dissertação, é fundamental ressaltar a relevância da 

expressão cultural Jongo/Caxambu para as comunidades jongueiras do Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense. Ao longo da elaboração deste estudo foi possível perceber que essas 

manifestações não representam apenas um patrimônio cultural, mas também uma poderosa 

ferramenta de resistência e afirmação identitária para os grupos que as mantêm vivas. 

O Jongo/Caxambu com suas danças, cantos e versos, é um elo direto entre o passado e 

o presente, conectando os descendentes de africanos às suas raízes históricas, culturais e 

espirituais. 

A preservação e o fortalecimento dessa prática cultural desempenham um papel central 

na construção da memória coletiva das comunidades jongueiras, contribuindo para a 

manutenção de um legado de luta, resistência e união.  

Para as populações do Vale do Paraíba, o Jongo/Caxambu vai além de uma expressão 

artística, é um espaço de resistência ao processo de marginalização, discriminação e 

invisibilidade social, sendo um instrumento de promoção da dignidade e do reconhecimento 

de suas contribuições à sociedade brasileira. 

O Brasil, com sua imensa diversidade, apresenta uma realidade complexa e rica no que 

se refere à formação de suas identidades, como visto ao longo do trabalho, especialmente no 

que tange à população negra. 

O Censo de 2022 (IBGE) forneceu dados fundamentais para compreendermos as 

nuances dessa realidade, em particular, as características demográficas e sociais da população  

negra do Sul do Estado do Rio de Janeiro, englobando cidades de significativo valor cultural, 

cuja formação se deu a partir da mão de obra escravizada. 

Parte significativa da população da região, cerca de 60%, autodeclara-se preta ou 

parda, o que reafirma o protagonismo dessa identidade na configuração sociocultural do Vale 

do Paraíba Sul-Fluminense. Contudo, é perceptível que ainda existem muitos desafios.  

Esta região é um ponto de confluência para diversas transformações sociais e 

econômicas, ao longo dos séculos, em que o legado da escravidão e suas consequênciais ainda 

são evidentes. O Censo (IBGE, 2022) revela que, embora a população negra tenha alcançado 

alguns avanços em aspectos como o aumento da escolaridade e acesso ao mercado de 

trabalho, ainda há um longo caminho a ser percorrido para a equidade racial.  

A busca por igualdade, justiça social e afirmação das culturas afro-brasileiras precisam 

ser encaradas como prioridades, tanto no âmbito político como social. 
88 

 



 

Portanto, é imprescindível que políticas públicas e ações de valorização cultural  

considerem a importância do Jongo/Caxambu, buscando proporcionar o apoio necessário para 

que essas comunidades continuem a fortalecer suas tradições, sem que o processo de 

salvaguarda da cultura venha a ser ofuscado pelas dinâmicas do desenvolvimento social e 

econômico.  

O futuro dessas manifestações culturais depende da valorização das práticas 

tradicionais e da ampliação do acesso à visibilidade, que garantam a continuidade do legado 

cultural do Jongo/Caxambu. 

A expressão cultural em sua essência, deve ser entendida como um direito, e não 

apenas como uma prática isolada; sendo este um aspecto crucial para construção de uma 

sociedade mais justa, plural e inclusiva. 

Essas manifestações culturais são parte intrínseca do cotidiano dos grupos jongueiros, 

e se manifestam como um meio de comunicação e pertencimento, como espaço de troca, em 

que experiências de vida, memórias, espiritualidade e saberes são compartilhados de geração 

em geração, reafirmando sua herança cultural, envolvendo o fortalecimento de seus vínculos 

familiares, comunitários e espirituais. 

Além disso, o Jongo/Caxambu conecta os mais jovens com sua ancestralidade e sua 

memória coletiva, com as histórias de resistência de seu povo, garantindo a continuidade 

frente aos desafios da modernidade, da urbanização e das pressões externas que buscam, 

muitas vezes, apagar ou diminuir suas tradições. 

É importante ressaltar as limitações deste estudo, especialmente pelo tempo reduzido 

para concluí-lo, que nos leva a não ter a pretensão de que esgotamos todas as possibilidades 

de discussão. É importante ressaltar, ainda, que a população negra não é homogênea, durante 

as décadas que se passaram, muitas outras populações e culturas formaram essa sociedade, o 

torna a análise ainda mais complexa.  

Ademais, é necessário destacar os poucos estudos e pesquisas sobre os povos 

centro-africanos, do tronco linguístico-cultural Bantu, formador da região do Vale do Paraíba 

Sul-Fluminense, suas formas de ser e fazer, além dos saberes ancestrais deixados como 

herança, aspectos que contribuíram para a constituição identitária da sociedade brasileira. 

Assim, novas frentes de pesquisa devem ser abertas de modo a ampliar esta discussão. 

Desta forma, finalizo essa dissertação com os seguintes versos: 
 

Adeus! 
Adeus! 
Eu vou me embora. 

89 
 



 

Fica com Deus e Nossa Senhora, 
Mas eu tô indo embora! 
# Machado! 

 

 

90 
 



 

REFERÊNCIAS 

ABREU, M. e Mattos, H. «Festas, patrimônio cultural e identidade negra. Rio de Janeiro, 
1888 – 2011», Artelogie [Online], 4 | 2013, posto online no dia 02 fevereiro 2013, consultado 
o 01 dezembro 2021. URL: http://journals.openedition.org/artelogie/6208 ; DOI: 
https://doi.org/10.4000/artelogie.6208. 
 
ABREU, M.; Monteiro, E.; et all. Cultura Negra. Vol. 1 Festas, Carnavais e patrimônios 
negros. Eduff - Editora da Universidade Federal Fluminense. Niterói: 2017. 
 
ABREU, Martha; Mattos, Hebe. Pelos caminhos do Jongo e do Caxambu: História, memória 
e patrimônio. Niterói: Editora UFF, NEAMI,. 2009.  
 
ABREU, Martha; Mattos, Hebe. “Remanescentes das Comunidades dos Quilombos”: 
memória do cativeiro, patrimônio cultural e direito à reparação. Anais do XXVI Simpósio 
Nacional de História – ANPUH • São Paulo, julho 2011. 
 
AGOSTINI, Camilla. Africanos no cativeiro e a construção de Identidades no além-mar. Vale 
do Paraíba, século XIX. Dissertação de Mestrado no Programa de Pós- Graduação do 
Departamento de História,do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade de 
Campinas. Campinas/SP. 2002. 
 
AGOSTINI, Camilla. As Artes da Ngoma no Brasil: o Caxambu/Jongo e as comunidades 
escravas no sudeste oitocentista. Anais do I Seminário de Pós-Graduandos do CEO/PRONEX, 
2007. 
 
AGUESSY, Honorat. Visões e percepções tradicionais. In: SOW. Alpha I et al. Introdução à 
Cultura Africana. Lisboa: Edições 70, 1980, p.95-136.  
 
ALTUNA, R.R. de A. A cultura tradicional Bantu. Luanda: Secretariado Arquidiocesano de 
pastoral, 1985. 
 
BRASIL. Decreto nº 3.551/2000. D.O.U.de 07/08/2000, p.n º 2. Ministério da Cultura - 
MinC, 2000. 
 
BRASIL. Fundação Cultural Palmares.O que foi a Lei Eusébio de Queirós.2023. Disponível 
em: 
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/173-anos-da-lei-eusebio-de-queiros#:~:te
xt=Uma%20legisla%C3%A7%C3%A3o%20brasileira%20promulgada%20em,importa%C3%
A7%C3%A3o%20de%20africanos%20como%20escravos. Acesso em: 12/04/2024 
 
CASTRO ALVES, Antônio F.,  Navio Negreiro. Tragédia no mar. São Paulo, 1868 p.1. 
Disponível em http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/Resultado PesquisaObraForm.do . 
Acesso: 05/04/2024. 17h. 
 
CONCEIÇÃO, Iran S. Vassouras entra na Roda: a trajetória do Caxambu entre 1847 e 
1888.Dissertação de Mestrado Profissional, Instituto do patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional, IPHAN. Rio de Janeiro, 2015. 
 

91 
 

https://doi.org/10.4000/artelogie.6208
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/173-anos-da-lei-eusebio-de-queiros#:~:text=Uma%20legisla%C3%A7%C3%A3o%20brasileira%20promulgada%20em,importa%C3%A7%C3%A3o%20de%20africanos%20como%20escravos
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/173-anos-da-lei-eusebio-de-queiros#:~:text=Uma%20legisla%C3%A7%C3%A3o%20brasileira%20promulgada%20em,importa%C3%A7%C3%A3o%20de%20africanos%20como%20escravos
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/173-anos-da-lei-eusebio-de-queiros#:~:text=Uma%20legisla%C3%A7%C3%A3o%20brasileira%20promulgada%20em,importa%C3%A7%C3%A3o%20de%20africanos%20como%20escravos


 

CONTANDO HISTÓRIAS COM A MESTRA FATINHA DO JONGO DE PINHEIRAL 
Secretaria de Estado de Cultura e Economia Criativa do Rio de Janeiro,2020. Disponível em: 
https://youtube.com/watch?v=5uHpjJKV0xs&feature=shared . 
 
DAIBERT Jr., Robert. A “Dança dos Negros” de Zacharias Wagener: cosmologia Banto e 
experiência religiosa africana no Brasil do século XVIII. In: vagner Gonçalves et all (orgs.) 
Através das águas; os bantu na formação do Brasil. São Paulo.: Hucitec, 2023, p. 222-205. 
 
DAIBERT Jr., Robert. A religião dos Bantos: novas leituras do calundu no Brasil colonial. 
Estudos Históricos. Rio de Janeiro, vol. 8, nº 55, p. 7-25, janeiro-junho, 2015. 
 
DAIBERT Jr., Robert. Eu chamo de outra maneira, a vingança das religiões ancestrais na 
África Insubmissa de Achille Mbembe. Numen: revista de estudo e pesquisa da religião, Juiz 
de Fora, v. 24, n.1, jan/jun. 2021, p. 7-22. 
 
EDGAR DIGITAL. saberes da Kalunga pensando o mundo contemporâneo a partir da 
epistemologia bakongo. Universidade Federal da Bahia/ UFBA, 2018 Disponível em:. 
https://www.edgardigital.ufba.br/?p=6464 Acesso em 12/04/2024. 
 
FU-KIAU, B.K.K. Cosmológicas Centro-africanas e Afro-brasileiras. Silva, Vagner 
Gonçalves da Através das águas: os bantu na formação do Brasil /Vagner Gonçalves da Silva, 
Tata Nkisi Katuvanjesi – Walmir Damasceno, Rosenilton Silva de Oliveira, José Pedro da 
Silva Neto. -- São Paulo: FEUSP, 2023, pp. 149-166. 
 
FU-KIAU, B. K. K. Tradução do original Ntangu Tandu Kolo, the Bantu -Kongo concept of 
Time. Originalmente publicado em: ADJAYE; J. K. Time in the black experience. 
Contribution in afroamerican and African studies. London, 1994. Disponível em: 
https://terreirodegrios.wordpress.com/2021/05/30/ntangu-tandu-kolo-o-conceito-bantu-kongo-
do-tempo/ Acesso em: 04/05/2024. 
 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas/ Clifford Geertz - 1.ed., 13, reimpr. - Rio de 
Janeiro: LTC, 2008. 323p. 
 
GEOENSINO. Portal sobre o ensino de geografia.  África uma história de distorções e 
preconceitos, 2012.  Disponível em: 
http://www.geoensino.net/2012/09/africa-e-uma-historia-de-distorcoes-e.html#more  
Acesso em: 23/03/2024. 
 
IBGE. Recenseamento do Brazil em 1872. Brasil, censo de habitação 1872. Censo 
demográfico 1872. Censo, 1872. Rio de Janeiro, 1874?. 12v.  
Disponível em: www.biblioteca.ibge.gov.br Acesso em: 02/02/2025 
 
IPHAN. Dossiê 5. Jongo do Sudeste. Brasília/DF, 2007. 
 
IPHAN. Educação Patrimonial: Manual de Aplicação: Programa Mais Educação / Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. - Brasília, DF: Iphan/ DAF/ Cogedip/ Ceduc,2013. 
p.30. 
 
IPHAN. Jongo, patrimônio imaterial brasileiro. Inventário, 2005, p.1-6. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br. Acesso em: 05/06/2023 às 16:48). 

92 
 

https://youtube.com/watch?v=5uHpjJKV0xs&feature=shared
https://www.edgardigital.ufba.br/?p=6464
https://terreirodegrios.wordpress.com/2021/05/30/ntangu-tandu-kolo-o-conceito-bantu-kongo-do-tempo/
https://terreirodegrios.wordpress.com/2021/05/30/ntangu-tandu-kolo-o-conceito-bantu-kongo-do-tempo/
http://www.geoensino.net/2012/09/africa-e-uma-historia-de-distorcoes-e.html#more
http://www.biblioteca.ibge.gov.br
http://portal.iphan.gov.br


 

 
IPHAN. Jongo, Patrimônio Imaterial Brasileiro. 2005. IPHAN. Saberes, Fazeres, Gingas e 
Celebrações. Ações para a Salvaguarda de Bens Registrados como Patrimônio Cultural do 
Brasil 2002-2018.Brasília-DF: IPHAN, 2018, 359 p. 
 
KOZINETS, Robert V. Netnografia; Realizando pesquisa etnográfica online. Porto Alegre: 
Penso, 2014. 
 
LAMEGO, Alberto R. O Solar do Colégio. In: Revista do IPHAN, n. 2. Rio de Janeiro, 
SPHAN, 1938. 
 
LARA, Silvia H. e. PACHECO, Gustavo. Memória do Jongo, as gravações históricas de 
Stanley J. Stein. Vassouras, 1949. Rio de Janeiro: Folha Seca; Campinas, SP: CECULT,2007. 
 
LIBBY, Douglas Colle, Org; Furtado, Júnia Ferreira, Org. Trabalho livre, trabalho escravo: 
Brasil e Europa, séculos XVII e XIX.Organização Douglas Colle Libby e Júnia Ferreira 
Furtado - São Paulo: Annablume, 2006. 
 
LOPES, Nei, 1942. Novo Banto do Brasil: contendo mais de 250 propostas etimológicas 
acolhidas pelo Dicionário Houaiss/ Nei Lopes-Rio de Janeiro: Pallas, 2003.  
 
MALANDRINO, Brígida C. Há sempre confiança de se estar ligado a alguém:dimensões 
utópicas das expressões da religiosidade bantu no Brasil. Doutorado em Ciências da 
Religião,São Paulo, 2010. 
 
MAPA DE CULTURA RJ. Vassouras., Versos do Jongo, 02/11/2012  Disponível em: 
https://youtu.be/_ei5x45zBa8  Acesso em: 13/07/2023. 
 
MARCUSSI, Alexandre A. Utopias centro-africanas: ressignificações da ancestralidade nos 
calundus da América portuguesa nos séculos XVII e XVIII. Revista Brasileira de História. 
São Paulo: v.39, nº 79, 2018. 
 
MARCUSSI, Alexandre A. Diagonais do afeto: Teorias do intercâmbio cultural nos estudos 
da diáspora africana. Dissertação de Mestrado do Programa de Pós-Graduação em História 
Social da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. 
do  São Paulo, 2010. 
 
MATTOS, CLG. A abordagem etnográfica na investigação científica. In: MATTOS, CLG., 
and CASTRO, PA., orgs. Etnografia e educação: conceitos e usos [online]. Campina Grande: 
EDUEPB, 2011. pp. 49-83. 
 
MEDEIROS, Cosme. Associação Cultural Sementes D’África, Jongo Sementes 
D’África/Barra do Piraí/RJ (parte2), 17/10/2020. Disponível em: 
https://youtu.be/rX05tZ5SYMO  Acesso em: 17/07/2023. 
 
MEDEIROS, Cosme. Associação Cultural Sementes D’África, Jongo Sementes 
D’África/Barra do Piraí/RJ (parte1), 17/10/2020. Disponível 
em:https://youtube.com/watch?v=tvtm6jOiAyE&feature=shared Acesso em: 04/04/2024. 
 
MESTRE PRETINHO E MESTRE CACALO - Oh Mãe África - Jongo Caxambu Renascer - 

93 
 

https://youtu.be/_ei5x45zBa8
https://youtu.be/rX05tZ5SYMO
https://youtube.com/watch?v=tvtm6jOiAyE&feature=shared


 

Vassouras, registro feito no 13º encontro de jongueiros que aconteceu São José dos Campos, 
2014. jun. 2020. Disponível em: 
https://youtube.com/watch?v=7DFXCV4Jzx8&feature=shared. Acesso em: 04/04/2024. 
 
MONTEIRO, Ângelo Ferreira. 1975- Redes de Sociabilidades em Vassouras no século XIX. 
O Caso Benatar /  Angelo Ferreira Monteiro. Vassouras: Ed Autor, 2007. 
 
OFICINAS com as comunidades jongueiras do RJ: “Eu vim Saravá terra que piso.” Dia 1. 
Projeto de Extensão Universitária: “Jongos, Quilombos em Rede.” Coordenação do Professor 
Doutor Renato Mendonça Rio de Janeiro: DAC/EEFD/UFRJ, 2022, Vídeo Youtube. 
https://www.youtube.com/watch?v=64AhfP0fVsI&t=2s  
 
OFICINAS com as comunidades jongueiras do RJ: “O jongo é um dizer e dois entender” Dia 
2. Projeto de Extensão Universitária: “Jongos, Quilombos em Rede.” Coordenação do 
Professor Doutor Renato Mendonça Rio de Janeiro: DAC/EEFD/UFRJ. Vídeo 
Youtube.https://www.youtube.com/watch?v=64AhfP0fVsI&t=2s  
 
OFICINAS com as comunidades jongueiras do RJ: “Sou liderança, mestre é minha avó.” Dia 
3. Projeto de Extensão Universitária: “Jongos, Quilombos em Rede.” Coordenação do 
Professor Doutor Renato Mendonça. Rio de Janeiro.   Video Youtube 
https://www.youtube.com/watch?v=nXRY_UJvmEw  
 
OLIVEIRA, Luana da Silva et all, Cultura Negra, vol. 1. Festas, carnavais, e patrimônios 
negros. Entre o silêncio e o reconhecimento oficial: como se escreve (ou escreveu) a história 
do Caxambu/Jongo  de Barra do Piraí. Niterói; Eduff - Ed. da Universidade Federal 
Fluminense, 2017, p. 270 - 293. 
 
OLIVEIRA, Maria Luiza Dias. Os Encontros de Jongueiros: identidade e articulação do 
Jongo/ Maria Luiza Dias Oliveira; Hebe Maria da Costa Mattos Gomes de Castro, 
orientadora. Niterói, 2018. 
 
PINTO, Valdina. Meu caminhar, meu viver. 2.ed. Salvador: SEPROMI / EGBA, 2015. 
 
PONTOS DE JONGO. Letras das músicas e suas localidades. Disponível 
em:http://pontosdejongo.blogspot.com. Acesso em: 02/05/2024. 
 
PONTÃO DE CULTURA DO JONGO/CAXAMBU. Plano de Salvaguarda do Jongo do 
Sudeste. Rio de Janeiro, 2011.  Disponível em : www.pontaojongo.uff.br. Acesso em: 
09/04/2024.  
 
RODA SONORA. Jongo - Brasil Brasileiro, 2021. Edital Retomada cultural. Disponível em: 
https://youtu.be/T8NOrmaENS8?si=EjzZZJSDCBAau . 
Acesso: 04/04/2024. 
 
ROCHA, Isabel. Implantação e distribuição espacial funcional da agro indústria fluminense, 
arquitetura do café - 1840-1860. Dissertação de Mestrado. Rio de Janeiro: 2007. 
 
SANTOS, T.S.N. , A cosmologia africana dos bantu-kongo por Bunseki Fu-Kiau: tradução 
negra, reflexões e diálogos a partir do Brasil / Tiganá Santana Neves Santos; orientador 
Álvaro Silveira Faleiros - São Paulo,2019. 233 f. 

94 
 

https://youtube.com/watch?v=7DFXCV4Jzx8&feature=shared
https://www.youtube.com/watch?v=64AhfP0fVsI&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=64AhfP0fVsI&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=nXRY_UJvmEw
http://pontosdejongo.blogspot.com
http://www.pontaojongo.uff.br
https://youtu.be/T8NOrmaENS8?si=EjzZZJSDCBAau


 

 
SANTOS, T.S.N. Dikenga Dia Kongo e V (um  esboço de reflexão histórico). Silva, Vagner 
Gonçalves da. Através das águas: os bantu na formação do Brasil /Vagner Gonçalves da Silva, 
Tata Nkisi Katuvanjesi – Walmir Damasceno, Rosenilton Silva de Oliveira, José Pedro da 
Silva Neto. -- São Paulo: FEUSP, 2023, pp. 167-174. 
 
SILVA, Renato M.B.; ASSIS, Mayara S. de. Vascularizar: nossa dança vem do umbigo. 
Revista Moringa artes do espetáculo; João Pessoa:  V 13 N. 1  2022. 
 
SILVA, Vagner Gonçalves da. Através das águas: os bantu na formação do Brasil / Vagner 
Gonçalves da Silva, Tata Nkisi Katuvanjesi – Walmir Damasceno, Rosenilton Silva de 
Oliveira, José Pedro da Silva Neto. -- São Paulo: FEUSP, 2023. 
 
SILVEIRA, Maria Laura. Território usado: dinâmicas de especialização, dinâmicas de 
diversidade. Ciência Geográfica - Bauru - XV - Vol. XV - (1): Janeiro/Dezembro - 2011  
 
SIQUEIRA, JJ, SANTOS, LCR. O Jongo Renascer de Vassouras. História, Identidade, Poesia. 
Revista Mosaico. 2015 Jan/Jun (1): 05-15. 
  
SLENES, Robert Wayne. Na senzala, uma flor – esperanças e recordações na formação da 
família escrava: Brasil Sudeste, século XIX. 2ª ed.corrigida. Campinas: Editora da Unicamp, 
2011. 302 p. 
 
SOUSA, Aline de Oliveira; Silva, Renato M. B. da. A Casa do Jongo: uma forma de 
reafirmação da arte jongueira. Trabalho apresentado na 29ªReuniaõ Brasileira de 
Antropologia. Natal/RN, 2014. 
 
SOUZA, M. M. de. Bantu na África e no Brasil.Silva, Vagner Gonçalves da. Através das 
águas: os Bantu na formação do Brasil /Vagner Gonçalves da Silva, Tata Nkisi Katuvanjesi – 
Walmir Damasceno, Rosenilton Silva de Oliveira, José Pedro da Silva Neto. -- São Paulo: 
FEUSP, 2023, pp.29-42. 
 
STEIN, Stanley J. Vassouras, um município brasileiro do café, 1850-1900. Rio de Janeiro: 
Editora Nova Fronteira, 1990. 
 
SWEET, J. H. Recreating Africa: Culture, Kinship, and Religion in the African-Portuguese 
World, 1441-1770. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2003. 
 
SWEET, J.H. Recriar África: cultura, parentesco e religião no mundo afro-portugues,. 
1441-1770. James Sweet, 2007. 
 
THORNTON, John K. 1949- A áfrica e os africanos na formação do mundo Atlântico, 
1400-1800/John Thornton; tradução de Marisa Rocha Mota - Rio de Janeiro: Elsevier, 2nd ed. 
 
UNESCO. Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial, Paris, 2003. 
Tradução do Ministério das Relações Exteriores, Brasília, 2006. 
 
VANSINA, J. A tradição oral e sua metodologia. História da África I. Metodologia e pré - 
história da África, vol.1, editor J. Ki-Zerbo -2.ed.rev. - Brasília: UNESCO, 2010, pp. 139-166. 

95 
 



 

APÊNDICE 

APÊNDICE A - Roteiro  de entrevista semi-estruturada40. 

 

1.​ A comunidade possui território próprio?  

2.​ Conte um pouco da origem e da história do Caxambu em sua comunidade (Desde 

quando acontece?  onde?) 

3.​ Conte como são as práticas do Caxambu em sua comunidade (fazer um resumo), como 

se comunicam, quais são os elementos que compõem a expressão cultural, passos da 

dança, instrumentos, ritmo, letras dos pontos, as indumentárias e os principais traços 

da raiz africana ainda são mantidos? 

4.​  Houve  transformações ao longo do tempo?  

5.​ Quais os materiais específicos (vestimentas, acessórios, instrumentos musicais) usados 

e quem está envolvido nesta preparação? 

6.​ Quais as expressões corporais, orais, objetos ou instrumentos importantes e quais são 

as suas significações? 

7.​ Quais são os nomes utilizados na expressão cultural nesta comunidade jongueira? 

8.​ Onde e quando, normalmente, ocorrem essas celebrações, e porque acontecem nestes 

locais? Existem datas específicas, qual sua duração? 

9.​ Quem são as lideranças? Os componentes do grupo são da comunidade ou não? 

10.​Quais foram as pessoas importantes, acontecimentos marcantes e relevantes para a 

expressão cultural e para a comunidade? 

11.​O que significa o Caxambu/Jongo para você?  

12.​Quais os principais projetos que sua comunidade desenvolve relacionados ao 

Caxambu (de educação, turismo e cultura)? 

13.​Como se dá a participação do poder público, da iniciativa privada e da sociedade civil 

nas ações que a comunidade jongueira promove? 

14.​Em sua opinião, quais os principais avanços e desafios para a sobrevivência da 

referência cultural? 

40  Este formulário foi baseado no Manual de  Aplicação de Educação Patrimonial. Programa mais Educação. 
Formas de Expressão.IPHAN, 2013, p.30, e adaptado a pesquisa etnográfica aplicada às comunidades 
jongueiras. 
 

96 
 



 

APÊNDICE B - Anuência da Comunidade Jongueira de Barra do Piraí 

 
 
 
 
 
 
 
 

97 
 



 

APÊNDICE C - Anuência da Comunidade Jongueira de Pinheiral 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

98 
 



 

 
 

APÊNDICE D - Anuência da Comunidade Jongueira de Vassouras 

 

99 
 


	SUMÁRIO 
	INTRODUÇÃO 
	CAPÍTULO I  A BANTIFICAÇÃO DO VALE DO PARAÍBA SUL-FLUMINENSE. 
	1.1  A cosmologia Bantu. 
	 1.2 A Religiosidade Bantu e sua Transculturação  
	1.3 Tradição Oral: sobrevivência, perpetuação e transmissão.   

	CAPÍTULO II AS COMUNIDADES JONGUEIRAS DE BARRA DO PIRAÍ, PINHEIRAL E VASSOURAS/RJ E AS CONTRIBUIÇÕES DO CAXAMBU 
	2.1 O Caxambu o que é? 
	2.2 Conhecendo as Comunidades Jongueiras 
	2.3 As relações socioculturais contemporâneas. 

	 
	CAPÍTULO III O CAXAMBU COMO FENÔMENO DE TRANSFORMAÇÃO CULTURAL E SOCIAL 
	3.1 Quando o Caxambu virou Jongo? 
	3.2 As transformações identitárias das Comunidades Jongueiras 
	3.3 A transmissão dos saberes para as novas gerações. 

	CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS 
	APÊNDICE 
	APÊNDICE A - Roteiro  de entrevista semi-estruturada40. 
	APÊNDICE B - Anuência da Comunidade Jongueira de Barra do Piraí 
	APÊNDICE C - Anuência da Comunidade Jongueira de Pinheiral 
	APÊNDICE D - Anuência da Comunidade Jongueira de Vassouras 


