
 

 
 

UFRRJ 

 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

TESE 

 

 

 
 

EM QUEM O VENTRE DANÇA? REFLEXÕES 

HISTÓRICAS SOBRE AS DANÇAS EGÍPCIAS A 

PARTIR DOS RELATOS DE EÇA DE QUEIROZ, 

SEGUNDA METADE DO SÉCULO XIX 
 

 

 

 

 

 

 

 

Francismara de Oliveira Lelis 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 2025  



2 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

EM QUEM O VENTRE DANÇA? REFLEXÕES HISTÓRICAS SOBRE 

AS DANÇAS EGÍPCIAS A PARTIR DOS RELATOS DE EÇA DE 

QUEIROZ, SEGUNDA METADE DO SÉCULO XIX 

 

 

 

 

FRANCISMARA DE OLIVEIRA LELIS 
 

 

 

Sob a orientação da professora 

Maria da Glória de Oliveira 
 

 

 

 

 

 

Tese submetida à avaliação da banca de defesa como 

requisito obrigatório para obtenção do grau de 

Doutora em História, no Programa de Pós-graduação 

em História, área de concentração Relações de Poder 

e Cultura, linha de pesquisa Relações de Poder, 

Linguagens e História Intelectual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seropédica, RJ 

2025  



3 
 

 

 
 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 



4 
 

 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em memória de vó Leya e vô Manoel. 

 

  



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O que no corpo e na voz se repete é também uma episteme. 

Leda Maria Martins 

 

 

 

 

 



7 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Escrever uma tese entre uma pilha de livros e um computador, pode parecer — e muitas 

vezes é — um trabalho solitário e árduo. Entretanto, por trás desse momento de aparente 

isolamento, há uma rede invisível de apoio, estímulo e afeto que torna a pesquisa possível. Esse 

é um cenário relativamente comum e necessário para a realização de uma pesquisa acadêmica, 

porém, quando se trata de um projeto iniciado em meio à pandemia de COVID-19, ter um 

sistema de apoio e de troca de afetos se torna imprescindível, não só para a produção acadêmica, 

mas principalmente para a nossa própria sobrevivência. 1  

Em meio a este contexto de dor e obscurantismo, algumas pessoas se tornam faróis, nos 

apontando caminhos e possibilidades. Por isso, não posso deixar de agradecer, primeiramente, 

aos meus pais, Sandra e Josemar, as duas grandes luzes da minha vida, por todo amor, segurança 

e incentivo, por sempre estarem aqui, por serem o meu alicerce. E ao meu marido e companheiro 

de aventuras, Luiz, por não me deixar desistir dos meus sonhos, por segurar minha mão, por 

sempre me fazer sorrir.  Essas três pessoas, essa tríade de amor, foram imprescindíveis para que 

eu tivesse suporte, tempo e condições físicas e emocionais para me dedicar à pesquisa.  

Expandindo meu ciclo de afetos, sou grata à tantos amigos e amigas, novos e antigos, 

que contribuíram com esse processo. A lista é longa, mas não posso deixar de citar alguns 

nomes: Professora Maria da Glória, que gentilmente aceitou assumir minha orientação em meio 

a um cenário desfavorável e incerto; professora Roberta Salgueiro e professor Fábio Lopes, por 

transformarem a minha temida qualificação em uma riquíssima “reunião de trabalho”; Rafael 

França, meu amigo-irmão e consultor de dúvidas acadêmicas, solícito e fiel em todos os 

momentos; Carla Duarte, com sua dose certeira de carinho e incentivo condensado em colagens, 

memes e desenhos; Carolina Araújo, a theacher que conseguiu o milagre de me fazer gostar de 

aprender inglês, que se tornou uma grande amiga, além de minha auxiliar de pesquisa em terras 

portuguesas. Luciana Nogueira, minha querida colega de turma e parceira de eventos 

acadêmicos. Ana Beja, que ávida por vida, me convidou a dançar e me mostrou “que o que a 

vida quer é perseverar”; Ariosto Cericato, Adriana Saar e Francis Paula, amigos que o 

magistério me presenteou, educadores que muito admiro e que tenho orgulho de seguir 

trabalhando em conjunto, lutando por uma escola pública de qualidade, acreditando na 

educação como prática de liberdade.  

                                                            
1 Em abril de 2025, o Brasil registrava mais 715 mil óbitos acumulados em decorrência da COVID-19 (BRASIL, 

2025). 



8 
 

Essenciais nessa trajetória, sou imensamente grata às gurias do Coletivo Hunna: Naiara 

Assunção, Jéssica Prestes, Nina Paschoal e Ana Terra. Essas quatro historiadoras que dançam 

foram minhas professoras, se tornaram grandes amigas e companheiras de trabalho. Elas são as 

minhas principais interlocutoras nesse processo de pesquisa e escrita, e é um prazer e um 

privilégio poder pensar e produzir conhecimento junto a vocês. 

Não posso deixar de agradecer à equipe do Colégio Estadual Vila Maria, onde sou 

professora há 15 anos. Ali aprendi a ser educadora de fato e vivenciei os altos e baixos de ser 

professora numa escola pública, em um bairro periférico, de uma cidade do interior. Ter uma 

vida acadêmica em conjunto com o dia-a-dia do trabalho em sala de aula é um desafio, que só 

foi possível de ser enfrentado com a compreensão e apoio da direção e dos colegas de trabalho. 

Para finalizar, agradeço a duas mulheres incríveis que acompanharam parte da minha 

jornada no doutorado, mas faleceram antes dessa conclusão: Dona Leya, minha avó, uma das 

vítimas da COVID-19 e Dona Ignez, a avó/mãe de criação do meu companheiro. Duas 

mulheres, mães e avós, extremamente inteligentes, criativas e solidárias, que valorizavam a 

educação e sonhavam com um mundo melhor. Assim, presto uma simples homenagem a essas 

duas mulheres extraordinárias que seguem vivas na minha memória e iluminando meu coração.  

 

 

 

  



9 
 

 

RESUMO 
 

 

LELIS, Francismara de Oliveira. Em quem o ventre dança? Reflexões históricas sobre as 

danças egípcias a partir dos relatos de Eça de Queiroz, segunda metade do século XIX, 2025. 

129 p. Tese (Doutorado em História). Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Universidade 

Federal Rural do rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2025. 

 

Esta tese investiga as caracterizações atribuídas às danças praticadas no Egito na segunda 

metade do século XIX, pelo relato de viagem de Eça de Queiroz, intitulado O Egito – Notas de 

Viagem, inserindo-se em debates historiográficos sobre orientalismo, gênero e colonialismo. O 

estudo busca historicizar os sentidos e significados atribuídos pelo autor às danças egípcias, 

considerando as especificidades do orientalismo português e as dinâmicas de gênero presentes 

na narrativa. A pesquisa revela como a dominação europeia contribuiu para a feminização 

dessas danças e o consequente apagamento histórico dos homens que também as realizavam, 

uma vez que suas práticas artísticas não se alinhavam aos ideais europeus de masculinidade. 

Por meio de uma análise atenta aos dispositivos acionados pelo discurso, a tese explora as 

disputas simbólicas e sociais em torno dos corpos dançantes, dos espaços que ocupavam e dos 

significados que produziam, destacando a relevância da dança como objeto de estudo histórico 

e sua conexão com as relações de poder e identidade no contexto colonial. 

 

Palavras-chave: Danças egípcias. Eça de Queiroz. Relato de viagem. Orientalismo.  

 

  



10 
 

 

 

ABSTRACT 
 

 

LELIS, Francismara de Oliveira. In Whom the Belly Dances? Historical Reflections on 

Egyptian Dance Through the Travel Writings of Eça de Queirós, second half of the 19th century, 

2025. 129p. Thesis (Doctorate in History). Instituto de Ciências Humanas e Sociais, 

Universidade Federal Rural do rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2025. 

 

This thesis investigates the characterizations attributed to dances practiced in Egypt in the 

second half of the 19th century, according to Eça de Queiroz’s travelogue, entitled “O Egito – 

Notas de Viagem”, and inserts itself into historiographical debates on orientalism, gender and 

colonialism. The study seeks to historicize the senses and meanings attributed by the author to 

Egyptian dances, considering the specificities of Portuguese orientalism and the gender 

dynamics present in the narrative. The research reveals how European domination contributed 

to the feminization of these dances and the consequent historical erasure of the men who also 

performed them, since their artistic practices did not align with European ideals of masculinity. 

Through a careful analysis of the mechanisms activated by discourse, the thesis explores the 

symbolic and social disputes surrounding dancing bodies, the spaces they occupied and the 

meanings they produced, highlighting the relevance of dance as an object of historical study 

and its connection with power and identity relations in the colonial context.  

 

Keywords: Egyptian dances. Eça de Queiroz. Travel report. Orientalism. 

  



11 
 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1  Óstraco de Deir el-Medina, Novo Império                                              15 

Figura 2  Capa do meu exemplar de O Egito                                                         18 

Figura 3 Recorte do artigo “De Port-Said a Suez” publicado por Eça de Queiroz 

em 18 de janeiro de 1870                                                                        31 

Figura 4  Mapa com as principais cidades visitadas por Eça em 1869                  35 

Figura 5  Composição de capas de O Egito                                                           51 

Figura 6  Primeira página dos manuscritos autógrafos de Eça de Queiroz           56 

Figura 7 Recorte de captura de tela da edição nº10 do Grande Dicionário 

Português, disponibilizado no site da Biblioteca Nacional                     73 

Figura 8, 9 e 10 Recortes da página 549 do Grande Dicionário da Língua Portuguesa, 

tomo V                                                                                               77-78 

  



12 
 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO                                                                                                                                  13 

 

1 O JOVEM VIAJANTE DE NOME EÇA DE QUEIROZ E “TODO AQUELE MUNDO 

PITORESCO E BÁRBARO”                                                                                                   26 

1.1 De Port-Said à Suez                                                                                                                30 

1.2 Sobre viajantes e seus relatos                                                                                                  36 

1.3 “A caminho do Oriente”: sobre viajantes e o discurso orientalista                                       40 

 

2 UM ORIENTALISMO À LUSITANA                                                                                 50 

2.1 Uma retórica de dominação                                                                                                  58 

2.2 Eça de Queiroz, um orientalista português?                                                                         61 

 

3 “A MILÉSIMA SEGUNDA NOITE”: GÊNERO E A FANTASIA ORIENTALISTA   64 

3.1 Noites feéricas – dançando entre Awalin e Ghawazi                                                            72 

3.2 Sensualidade e êxtase ritual: “o cântico da carne exaltada”                                                  82 

3.3 “Imobilidade vibrante” – os corpos egípcios se movimentam                                              86 

 

4 “UM LUGAR ENLAMEADO E IMUNDO”: A DECADÊNCIA E O GROTESCO NA 

NARRATIVA QUEIROSIANA                                                                                                 97 

4.1 Lascívia grotesca – os dançarinos e o não dito                                                                     102 

4.2 Nos bairros pobres, entre “bebedores de ópio, d’hachishe ou darakich”                            109 

4.3 O banimento da “população amorosa do Cairo”                                                                     112 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS                                                                                                  115 

 

REFERÊNCIAS                                                                                                                         120 

 



 

13 
 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Existe um modo de apresentação na comunidade da dança do ventre que é comumente 

denominada no Brasil como rotina clássica – dentre outros nomes2. Nessa apresentação, há um 

momento inicial sem a presença da bailarina no palco. Vemos o espaço vazio sendo 

gradualmente preenchido pela música, diferentes instrumentos se apresentando e combinando 

de forma harmônica... a ansiedade da bailarina na coxia crescendo enquanto ela espera a tão 

aguardada “chamada da bailarina”. Com licença poética, claro, é quase como uma introdução 

de um trabalho de pesquisa.  

 A bailarina pesquisadora escolheu sua música, delimitou sua temática e a apresenta 

antes de mergulhar no palco da análise. O tema que movimento em minha tese é as danças 

praticadas no Egito da segunda metade do século XIX.  Para ser mais interessante, o ritmo 

escolhido é português, um relato de viagem escrito por Eça de Queiroz, a partir da sua 

experiência em uma viagem ao Egito em 1869.  

Assim, minhas escolhas coreográficas visam historicizar as danças praticadas no Egito 

no período citado, e problematizar a produção de determinadas noções de masculinidade e 

feminilidade, possibilitados por essas danças, a partir do relato de viagem do escritor e jornalista 

português José Maria de Eça de Queiroz (1845-1900), publicado com o título O Egipto – notas 

de viagem3. 

A escolha por esse tema de pesquisa, já deve estar óbvia, partiu da minha experiência 

como praticante de dança do ventre, modalidade disseminada em diversos países, mas que 

                                                            
2 Outros termos utilizados: rotina oriental, opening song, mise em scene e mejance. Atualmente, vem ganhando 

espaço os questionamentos sobre qual termo seria o mais adequado, considerando as tendências de mercado 

nacional e internacional, aderência histórico-cultural, aplicabilidade e compreensão de público.  
3 Queiroz, 1945A. O sobrenome de Eça pode ser escrito de duas formas: Queiroz ou Queirós. Segundo Ana Salgado 

no Pórtico da Língua Portuguesa: “Eça é “Queiroz” no registro de nascimento, nos documentos da época, na 

Fundação com o seu nome, nos dicionários queirosianos, no nome inscrito na estátua que Teixeira Lopes lhe 

dedicou, mas passou a “Queirós” em vários estudos e reedições da sua obra. Há quem defenda a grafia “Queirós”. 

Os seus defensores alegam que esta é a forma recomendada segundo a ortografia atual. Evanildo Bechara, da 

Academia Brasileira de Letras, por exemplo, explica que pela nova ortografia os nomes próprios são usados 

conforme o registro do nascimento pela própria pessoa (Eça foi registrado como Queiroz), mas nada impede que 

os outros escrevam segundo as normas vigentes (no caso, Queirós). Segundo Bechara, as duas grafias estão 

corretas” (Salgado, s/d). Opto pela grafia Queiroz em meu texto, mas mantenho a grafia utilizada originalmente 

nas citações. 

 



 
14 

 

possui raízes no norte da África, península Arábica e região do Levante4. Porém, o Egito teve 

proeminência no processo de construção desse estilo, sendo reconhecido como o “berço da 

dança do ventre”.  

Foi em 2014, quando pisei pela primeira vez em uma sala de aula de dança do ventre. 

Estava no segundo ano do mestrado e precisava de uma atividade física que me ajudasse a lidar 

com o stress e a ansiedade. Não conhecia o estilo, só o senso comum e algumas lembranças 

vagas sobre a novela O Clone5. Foi através das redes sociais de uma amiga que descobri a 

existência de um estúdio de dança no bairro em que eu morava, e que abriria uma turma iniciante 

de dança do ventre à poucos metros da minha casa. Decidi participar da aula experimental, e 

não poderia imaginar o impacto que essa decisão teria em minha vida. 

Descobri, por meio da dança do ventre, um universo até então desconhecido de 

pluralidade cultural, expressões artísticas, tradições e inovações. Entretanto, também encontrei 

muitas informações contraditórias sobre sua história e desenvolvimento. Ao me aprofundar nos 

estudos dessa modalidade de dança, muitos desconfortos surgiram para a historiadora. Como 

era possível que tantas pessoas afirmassem que a dança do ventre era milenar? Onde o processo 

de expansão islâmica se encaixava nessa história? Como um fragmento de um afresco poderia 

ser acionado como prova irrefutável da antiguidade da dança? De que maneira os diferentes 

cultos religiosos em honra a divindades egípcias, assírias ou babilônicas poderiam estar 

conectados à dança? Por que, apesar de estar vinculada as culturas do Levante e do Norte da 

África, os corpos que estampam os cartazes dos grandes eventos são, em sua maioria, de 

mulheres brancas, com cabelos lisos e compridos, e traços condizentes com um padrão de beleza 

eurocêntrico? Por que o Egito, tantas vezes acionado como “berço da dança do ventre”, parece 

estar completamente desconectado do continente africano? E, afinal, como o Brasil entrou nessa 

dança? 

                                                            
4 Levante é um termo geográfico, historicamente utilizado para tratar dos territórios da costa leste do mar 

Mediterrâneo, correspondente principalmente a Líbano, Síria, Jordânia e Palestina. 
5 “A novela O Clone foi um dos maiores sucessos da Rede Globo, em termos de audiência, repercussão pública no 

Brasil e internacionalmente, sendo traduzida e exibida em diversos países. A novela gerou fascínio pela cultura 

marroquina e árabe no Brasil, aumentando a procura por viagens ao Marrocos, por aulas de dança do ventre e pelas 

peças de roupa e acessórios usados pelas personagens marroquinas. Ao mesmo tempo, tal encanto foi alimentado 

por uma série de estereótipos orientalistas, já que a caracterização do Marrocos e do núcleo muçulmano na novela 

se dava, muitas vezes, de maneira caricata e homogeneizadora.” (Paschoal et al., 2023. p. 518). 



 
15 

 

 

Figura 1. Óstraco de Deir el-Medina, Novo Império. (Museu Egípcio de Turim). A acrobata é 

uma das imagens mais utilizadas para afirmar que a dança do ventre era praticada no Egito 

Antigo 

 

A dificuldade em encontrar informações que respondessem às minhas dúvidas me 

acompanhou por mais alguns anos. Sempre que tentava aprofundar minha compreensão sobre 

determinados temas, especialmente aqueles que tangenciavam tanto minha formação em 

história quanto minha paixão pela dança, esbarrava na escassez de referências embasadas e no 

isolamento de quem sente que suas inquietações não encontravam eco. 

Foi apenas em 2020 que esse cenário começou a mudar. No auge da pandemia de Covid-

19, a migração forçosa dos trabalhos artísticos para o ambiente virtual possibilitou o contato 

com outras historiadoras que, assim como eu, buscavam conciliar suas trajetórias acadêmicas 

com o universo da dança. Elas não só haviam abraçado essas questões, mas também as 

transformavam em motor de pesquisa, trazendo reflexões inovadoras para o campo da história. 

Foi nesse contexto que conheci o Coletivo Hunna: Historiadoras que dançam, um grupo que 

surgiu exatamente desse desejo de integrar pesquisa histórica às práticas de danças tidas como 



 
16 

 

“étnicas” (dança do ventre, danças ciganas e estilo tribal de dança do ventre)6: 

 

(...) o Hunna (que significa "elas", em árabe) nasceu da união de 4 bailarinas 

com formação em história que perceberam a demanda por discussões críticas 

e devidamente embasadas no mundo da dança. Com o objetivo de combater 

os muitos estereótipos e preconceitos sobre as culturas originárias das 

modalidades que dançamos, nos propomos a trabalhar os conceitos de 

colonialismo, orientalismo e anticiganismo a partir da divulgação científica. 

Nosso objetivo é levar para as redes sociais as pesquisas que realizamos 

academicamente ou de maneira independente (mas ainda baseada em nossa 

formação em História)7.  

 

[É um] projeto de divulgação científica que aborda temas relacionados à 

história de danças entendidas como “orientais” e “étnicas” pelo público 

brasileiro – a saber, dança do ventre, danças ciganas e tribal fusion. O projeto 

surgiu em maio de 2020, a partir da colaboração entre quatro historiadoras que 

também atuam como bailarinas e pesquisadoras. Faz parte do escopo do 

projeto a produção de conteúdo para redes sociais (Instagram, Facebook, 

Website e Blog) e a oferta de cursos mensais, que abrangem diversos assuntos 

relacionados às culturas árabes e ciganas, conceitos históricos e práticas de 

dança8. 
 

O coletivo nasceu em meio à necessidade de adaptação imposta pelo confinamento, 

quando grande parte das atividades artísticas e acadêmicas precisou de adaptações para 

sobreviver no ambiente online. Formado inicialmente pelas pesquisadoras Naiara Rotta 

Assunção, Ana Terra de Leon, Jéssica Prestes e Nina Paschoal, o grupo rapidamente se 

consolidou como um ensejo de investigação e troca sobre história e dança, trazendo perspectivas 

diversas e interdisciplinares. O primeiro curso oferecido pelo coletivo, “História da Dança: 

Interpretando Fontes”, foi um divisor de águas para mim. 

Fui aluna do curso e, a partir dele, passei a acompanhar praticamente todas as aulas e 

eventos promovidos pelo coletivo. Os temas abordados ampliaram minha visão sobre história e 

dança, levando-me a explorar questões que iam muito além da minha zona de conforto 

acadêmica. Durante esse período, mergulhei em estudos sobre relatos de viagem, análise 

iconográfica, diáspora cigana, história da arte, orientalismo, questão palestina, nacionalismo 

egípcio, entre tantos outros assuntos que antes me pareciam distantes. Cada aula e cada 

discussão reforçavam o meu entendimento de que a dança não precisava ser um elemento 

periférico na minha trajetória como historiadora, mas que poderia ser, sim, um eixo central de 

                                                            
6 Site oficial do Coletivo Hunna: Historiadoras que dançam. https://www.hunnacoletivo.com/ e perfil no Instagram 

https://www.instagram.com/hunna.coletivo/ . 
7 Hunna Coletivo. Sobre nós. 
8 Paschoal et al. 2023, p. 500. 



 
17 

 

investigação. 

Foi justamente essa possibilidade de diálogo com pesquisadoras movidas pelas mesmas 

paixões – pela história e dança – que me impulsionou a tomar uma decisão crucial: retornar à 

academia. Mas este retorno não se daria sob os moldes das minhas experiências acadêmicas 

anteriores. Havia defendido minha dissertação de mestrado em 2016, um trabalho intitulado 

Discursos e sentidos sobre a educação feminina na corte, século XIX. Uma reflexão histórica 

da “Polyantheia commemorativa de inauguração das aulas para o sexo feminino do Imperial 

Lycêo de Artes e Officios, no qual abordei os sentidos atribuídos à educação que deveria (ou 

não) ser direcionada à população feminina a partir de uma obra literária de caráter coletivo, uma 

polianteia9.  

Não foi simples deixar de lado minha pesquisa de mestrado, que muito me orgulho de 

ter realizado, e cujo tema continuo considerando totalmente relevante. Porém, foi necessário 

traçar um novo caminho de investigação:  a pesquisa de doutorado precisava refletir a minha 

atual trajetória, contemplando aquilo que realmente me instigava no momento. Foi assim que 

decidi desenvolver uma tese que abordasse em algum nível a dança do ventre, e outras práticas 

culturais que a atravessam, sob a perspectiva histórica. 

Esse processo de reorientação dos meus esforços de pesquisa foi marcado por 

descobertas e referências fundamentais. E foi justamente através de uma das membras do 

coletivo Hunna, Naiara Assunção, que tive acesso a um material que se tornaria essencial para 

meu doutorado: o relato de viagem de Eça de Queiroz sobre o Egito, onde o literato português 

dedica um capítulo para descrever as apresentações de dança por ele presenciadas. Esse 

encontro entre literatura, história e dança abriu novas possibilidades de análise, e reafirmou 

minha convicção de que o corpo, o movimento e a memória podem – e devem – ser centrais na 

construção do conhecimento histórico. 

 

                                                            
9 Lelis, 2016. 



 
18 

 

 

Figura 2. Capa do meu exemplar de “O Egito” 

 

Assim, em 2021 eu retornei ao programa de Pós-graduação em História da Universidade 

Federal Rural do Rio de Janeiro, como aluna do doutorado, e com um projeto de pesquisa que 

abraçava diversos aspectos das minhas vivências artísticas e acadêmicas, que se concretizou na 

presente tese. No ano seguinte, 2022, com a saída da membra Ana Terra de Leon, passei a 

integrar oficialmente o time do Coletivo Hunna, projeto que tenho muito orgulho de fazer parte. 

Junto ao Hunna, também descobri a importância da interdisciplinaridade quando nos 

colocamos diante de um tema de pesquisa que ainda tem escassez de produções dentro da 

História. Um exemplo de trabalho fora do nosso campo, mas que foi extremamente relevante 

para as minhas reflexões iniciais, foi o de Larissa Zanetti Antas. Ela é outra dançarina-

pesquisadora, mas da área de linguagens, quem levantou um importante tópico em Deusa 

delicada ou fofoqueira desequilibrada? Uma análise discursiva das identidades femininas em 

textos sobre a dança do ventre:  

 



 
19 

 

Nesse percurso, muitos enunciados, recorrentes em aula, chamavam atenção, 

como os que mencionavam que a dança era uma arte feita por mulheres, para 

ser dançada pelas mulheres. (...) soava curiosa a afirmação do “para ser 

realizada pelas mulheres”. Esse estranhamento era causado porque essa 

afirmação representava, entre outros fatores, uma segregação em uma dança 

que também era representada por homens, como Ibraheem Akif, Tommy 

King, Tito Seif, Miro, Tarik, Jonathan Lanna10.  

 

Afinal, que mulher era essa detentora da exclusividade da dança do ventre? Minha 

vivência de historiadora que se tornou dançarina também, me levou a questionar essa associação 

naturalizada da dança do ventre com uma dada feminilidade, cabendo questionar qual feminino 

é esse que é articulado na imagem clássica da dançarina do ventre, ligada à satisfação masculina, 

bem como os caminhos que levaram à invenção dessa tradição artística como supostamente 

milenar.  

Acredito que um dos pontos da relevância de minha tese está em buscar compreender 

como se deu a presença de homens, além de diferentes compreensões de masculinos nesse 

contexto (a dança do ventre e das danças antecessoras a ela) elaborado como essencialmente 

feminino, questionando a imagem do homem egípcio/oriental, criado pelo discurso orientalista 

como animalesco, rude, viril. Segundo Daniel Welzer-Lang, “fala-se muito dos homens: do 

sistema de dominação que eles usam contra mulheres, e mesmo de suas crises e dúvidas. 

Contudo, os homens e o masculino raramente são contextualizados numa problemática de 

gênero.”11  Há muitos femininos e masculinos elaborados na, e a partir da, dança que escapam 

da lógica exotizante do olhar ocidental; olhar esse que deve ser analisado a contrapelo. 

Investigar a presença de dançarinos e de diferentes compreensões de masculinidade contribuiu 

para a desconstrução dessa essencialização da dança enquanto feminina, assim como também 

torna mais ricas as possibilidades de leituras e interpretações sobre os corpos que dançam.  

 Outro ponto importante para este trabalho é o potencial histórico que a dança possui e 

os papéis que ela assume em diferentes contextos sociais, questões ainda pouco exploradas 

mesmo com a ampliação de horizontes historiográficos propostos pela Escola dos Annales e, 

posteriormente, pelos estudos pós-coloniais. Paschoal, sobre essa questão, argumenta:   

 

A maior parte dos estudos de caráter questionador sobre a dança, utilizando 

perspectivas e metodologias próprias da história, ou mesmo das ciências 

humanas, é realizada fora do Brasil. Portanto, o acesso ao público leigo se 

                                                            
10 Antas, 2019, p. 17. 
11 Welzer-Lang, 2004, p. 107. 
 



 
20 

 

torna reduzido.12  

 

   Portanto, esta proposta de pesquisa também é um esforço para aprofundar as reflexões 

sobre a dança do ventre e sobre as danças de origem egípcia que a constituem, juntamente a 

outras pesquisadoras-dançarinas e pesquisadores-dançarinos que se propuseram a conectar a 

comunidade da dança do ventre no Brasil com o conhecimento produzido na academia.  

Contribui-se, assim, para o amadurecimento ético e profissional do mercado brasileiro, o 

estreitamento dos laços da academia com um público leigo interessado em dialogar com nossas 

pesquisas, e na diversificação de temas dentro dos programas de pós-graduação.   

Danse du Ventre13 foi o nome dado pelos franceses, no contexto colonial do século XIX, 

para as danças vistas no Egito, e foi traduzido pelos ingleses e estadunidenses para bellydance. 

Para os egípcios era apenas raqs, ou seja, dança, ganhando outros adjetivos dependendo da 

origem e grupo social da bailarina, como ghawazzi, awálim etc. A partir do início do século 

XX, surge, no Egito, o termo raqs shark – dança do leste, dança do Oriente – para se referir às 

danças levadas para os palcos dos grandes cassinos e teatros, num novo contexto de 

profissionalização das dançarinas, com influência de danças ocidentais (como o ballet), estudos 

coreográficos em grupos, posicionamento de palco, e o conhecido figurino de duas peças (top 

e saia com cinturão).  

  Dança do ventre – com todo o peso colonialista da denominação – acabou se tornando 

um termo guarda-chuva utilizado para se referir à diversas danças, de locais e temporalidades 

diferentes, que se influenciam em maior ou menor grau, e que fazem parte das relações sociais 

dessas regiões, das suas tensões, e que impactam e são impactadas por exercícios de poder. 

Portanto, as danças egípcias presenciadas e descritas por Eça de Queiroz fazem parte da 

complexidade histórica do que hoje é conhecido como dança do ventre; porém, não eram 

denominadas dessa forma pelos praticantes vistos por Eça. 

                                                            
12 Paschoal, 2019, p. 21.                 
13 “O termo ‘Dança do Ventre’ origina-se do francês ‘danse du ventre’, nomenclatura dada pelos franceses nos 

primeiros contatos com as formas de dança observadas, sobretudo, no Norte da África durante os processos 

imperialistas que têm início no fim do século XVIII. ‘Bellydance’, a forma em inglês que, literalmente, significa 

‘dança da barriga’, surge para denominar as danças que eram apresentadas na atração chamada ‘rua do Cairo’, na 

Exposição Universal de Chicago, de 1893. No Egito atual, esta dança é referida como ‘raqs sharqui’, significando 

‘dança oriental’ demonstrando que, mesmo no local que é considerado o berço desta prática, sente-se a necessidade 

de demarcar que ela pertence à tradição oriental, contrapondo-se à ocidental. Pode-se dizer, portanto, que a 

sistematização desta dança, seu surgimento como uma prática com um nome, características e repertório de passos 

em comum, perpassa a história do colonialismo e todas as relações de poder problemáticas inerentes a este 

processo” (Assunção, 2018, p. 8).  

 



 
21 

 

Isso torna imperativo informar que esta tese não é uma busca por uma origem ou um 

mito de surgimento, mas sim uma necessidade de aprofundamento em relação à análise dos 

processos e das relações de poder que possibilitaram a consolidação e disseminação desse estilo 

de dança, o qual ainda desperta tanta curiosidade e permanece envolto de muitos mitos e lendas.  

A dança do ventre é praticada em diversos países, sendo popularmente conhecida como 

uma dança essencialmente feminina, com possíveis raízes ancestrais (supostas danças feitas em 

agradecimento à fertilidade proporcionada pelo Nilo, ou em homenagem à deusa Ísis, ou ainda 

à alguma deusa mesopotâmica14), e cujo objetivo principal seria o deleite masculino. Essa 

interpretação muito comum, simplista e estereotipada, foi e é incentivada por diversas 

produções artísticas e de entretenimento. É o caso da novela O Clone no Brasil, de extremo 

sucesso que, de forma ambígua, contribuiu para a popularização da dança do ventre ao mesmo 

tempo em que reforçava a imagem da “mocinha” protagonista seduzindo o “mocinho” com a 

dança: 

 

A cena na qual o casal protagonista se conhece é bastante significativa nesse 

sentido e é repetida diversas vezes ao longo da novela como um flashback. 

Lucas, o mocinho ainda adolescente, vaga nas áreas domésticas proibidas aos 

homens de fora da família e encontra Jade dançando em um figurino de dança 

do ventre de duas peças para um grupo de mulheres da família. Jade segura 

um véu à frente de seu rosto e o deixa cair quando seus olhos se encontram 

com o de Lucas15. 
 

 Essa ideia estereotipada acaba por nublar a complexidade de uma prática artística muito 

rica, que se modificou no decorrer da história e dos espaços que ocupou, das disputas travadas 

sobre e através dela. E, também, carrega estereótipos ligados ao imaginário ocidental que forjou 

e forja olhares, discursos e narrativas sobre a dança do ventre e seus/suas praticantes.   

Um caminho para desmistificar essa dança é colocar a lente de análise sobre os processos 

complexos que transformaram práticas de danças, vivenciadas no norte da África e região do 

Levante, em um produto exportação denominado de dança do ventre. Ou seja, investigando a 

interferência imperialista europeia em áreas como o Egito, bem como os encontros, choques e 

trocas provocados pelo contato forçado do colonialismo. É nesse contexto imperialista que o 

Ocidente se depara de forma consistente com as danças praticadas no Egito, interpretando-as e 

                                                            
14 Um artigo da área de educação física, por exemplo, afirma que “A dança do ventre nasceu aproximadamente 

8.000 anos a.C.  como uma dança sagrada.  Ao início era praticada por sacerdotisas, e posteriormente por todas as 

mulheres da Mesopotâmia.  Praticamente uma ginástica da Antiguidade, até os dias atuais é utilizada pelas 

mulheres beduínas como exercícios preparatórios para o parto normal.” Kussunoki; Aguiar, 2009, p. 708.  
15 Paschoal et al., 2023, p. 520. 



 
22 

 

divulgando-as a partir de sua ótica orientalista.   

As potências europeias, no seu desenvolvimento industrial-capitalista do século XVIII 

e XIX, lançaram-se na dominação e exploração de diferentes povos e territórios. Foi a partir da 

ascensão do Ocidente e de seu poderio que se dá o seguinte:  

 

Considere-se que, em 1800, as potências ocidentais reivindicavam 55%, mas 

na verdade detinham 35% da superfície do globo, em 1878 essa proporção 

atingiu 67%, numa taxa de crescimento de cerca de 220 mil quilómetros 

quadrados por ano. Em 1914, a taxa anual havia subido para vertiginosos 620 

mil quilómetros quadrados, e a Europa detinha um total aproximado de 85% 

do mundo, na forma de colônias, protetorados, dependências, domínios16.  
  

O século XIX foi a era em que a Europa dominou o mundo. O surgimento da 

produção fabril em larga escala e as mudanças nos métodos de comunicação 

– o advento dos vapores, estradas de ferro e telégrafos – levaram a uma 

expansão do comércio europeu. Isso foi acompanhado por um aumento no 

poderio armado dos grandes estados europeus; (...). Os estados e as sociedades 

muçulmanas não mais podiam viver num sistema estável e autossuficiente de 

cultura herdada; precisavam agora gerar a força para sobreviver num mundo 

dominado por outros17.    

 

Os franceses invadiram o Egito em 1798, mas, como já existiam acordos e coalizões 

entre o governo Otomano (que oficialmente controlava o Egito) e o Império Britânico, o fato 

provocou atritos entre as potências europeias, o que tornou curta a dominação francesa18. 

Durante todo o século XIX o governo britânico estabeleceu diferentes relações colonialistas 

com o Egito, apesar de só dominá-lo oficialmente em 188219.  

Desde a invasão napoleônica, o Egito tornou-se um destino privilegiado para os 

europeus, fossem os estudiosos que acompanharam as tropas napoleônicas20 ou, posteriormente, 

os turistas que passaram a circular pelos domínios do Império Britânico, no bojo das 

transformações sociais e tecnológicas do século XIX, que permitiram o desenvolvimento de um 

mercado turístico21. Esses viajantes não tinham como objetivo apenas vivenciar a experiência 

da viagem em si, mas também produzir trabalhos acadêmicos, artigos de opinião, relatos de 

viagens, pinturas e gravuras. Era preciso mostrar o Oriente para o mundo ocidental, mas um 

                                                            
16 Said, 2011, p. 40.  
17 Hourani, 2006. p. 348.  
18  Idem, p. 350  
19  Idem, p. 373.  
20 Paschoal, 2019, p. 26.  
21 Ito, 2008, p. 128. 

 



 
23 

 

Oriente “orientalizado”22, subjugado e dominado pela relação de poder com o Ocidente. Uma 

cena recorrente nessas produções artísticas e intelectuais era a de apresentações das dançarinas 

e dançarinos em diferentes ambientes do cotidiano egípcio. Estas eram utilizadas, muitas vezes, 

para exaltar o suposto exotismo e sensualidade egípcios, e também contribuíram para a 

construção da imagem do Egito como “berço” da dança do ventre.    

Essas produções europeias não retratavam a realidade das ruas de Alexandria ou do 

Cairo; elas editaram e moldaram o contexto a partir da lente orientalista, que justificava a 

dominação imperialista atribuindo valores e significados que fossem adequados aos interesses 

e ao imaginário europeu. Entre os viajantes que produziram discursos e imagens do Egito está 

o escritor Eça de Queiroz, que viajou para essa região na ocasião da inauguração do Canal de 

Suez23. Eça de Queiroz é um nome de peso da literatura portuguesa, expoente do estilo realista, 

e membro da chamada geração de 70. A viagem ao Oriente por ele vivenciada em 1869, quando 

ele era apenas um jovem de 23 anos, causou grande impacto no seu desenvolvimento enquanto 

escritor. 

A escolha de desenvolver esta pesquisa a partir de seus textos é uma oportunidade de 

aprofundar o entendimento acerca do orientalismo português, ainda pouco estudado em suas 

especificidades. Tão próximo do Oriente, é um Ocidente semiperiférico24, com um passado e 

herança árabes, mas ainda assim europeu. Questionar e historicizar essas produções é um 

caminho frutífero para compreender as transformações enfrentadas por diferentes grupos de 

artistas no processo de formatação do estilo de dança conhecido como dança do ventre. Assim 

como também para compreender a imposição de uma “colonialidade de gênero”25 – tendo o 

discurso orientalista como um de seus mecanismos de dominação –, que atribuiu locais e 

características específicas para homens e mulheres egípcios – que dançavam ou não – e que 

lidaram, absorveram e/ou resistiram a esses mesmos mecanismos.   

Para tanto, esta tese foi estruturada em quatro sessões. Na primeira parte, intitulada “O 

jovem viajante de nome Eça de Queiroz e ‘todo aquele mundo pitoresco e bárbaro’”, exploro 

algumas implicações da não publicação do relato pelo próprio Eça de Queiroz, bem como 

algumas das possíveis razões e circunstâncias que levaram o autor a optar por manter seu 

manuscrito inédito. Ainda, trata do caminho que levou seu manuscrito autógrafo para as mãos 

                                                            
22 Said, 2007, p .32.  
23 Chacham, 1999, p. 122.  
24 Santos, 1993, p. 41. 
25 Lugones, 2014.  

 



 
24 

 

de seu filho, José Maria26, que finalmente opta em levar o texto a público.  Neste mesmo 

capítulo, abordo as festividades que marcaram a abertura oficial do Canal de Suez, e sua 

importância geopolítica, destacando a participação de Eça de Queiroz como convidado e 

algumas das implicações culturais e políticas desse evento. 

Além disso, trago alguns autores para um debate teórico centrado no conceito de 

orientalismo, a partir da obra de Edward Said27, com seus limites e críticas, como também sua 

relevância atual e algumas possibilidades de análise. O conceito de orientalismo também é 

essencial para abordar os relatos de viagem do século XIX, como o próprio relato queirosiano, 

apesar de ter sido publicado apenas em 1926. Nessa sessão, também trato sobre os usos dos 

relatos de viagem enquanto fontes para pesquisas históricas. 

No segundo capítulo, “Um orientalismo à lusitana”, o elemento crucial que o atravessa 

é a relação histórica de Portugal com a ideia de Oriente, e como essa ideia/ideal está presente 

em importantes marcos históricos da construção da identidade nacional portuguesa desde os 

conflitos do processo da reconquista da península ibérica, como na invasão e conquista do 

continente americano. Esse histórico de Portugal é essencial para compreender as 

especificidades do orientalismo português. Para tal, optei por dialogar com Immanuel 

Wallerstein e sua obra sobre a retórica de dominação28, além de Ella Shohat29 e Walter 

Mignolo30, com suas reflexões sobre orientalismo e ocidentalismo.  

Em “A milésima segunda noite”, a fantasia orientalista ganha corpo na figura da 

dançarina egípcia descrita no relato de Eça de Queiroz. Tal como em uma extensão das fábulas 

de As Mil e Uma Noites, a dançarina personifica um ritual sensual envolto em mistério durante 

uma “noite feérica”, evocando um imaginário exótico que seduz o olhar europeu. Seu corpo 

em movimento se torna a materialização de um Oriente fabulado, onde gestos e ritmos parecem 

narrar uma história indizível, carregada de simbolismos e expectativas projetadas pelo viajante 

ocidental – alegoria máxima de um Oriente exótico, excêntrico, excitante e extraordinário31. 

Já o último capítulo, denominado “Um lugar enlameado e imundo – A decadência e o 

grotesco na narrativa queirosiana”, concentra-se na outra face do Oriente imaginado: seu lado 

                                                            
26 Como o filho é homônimo do pai, optei por sempre me referir a ele como José Maria, para diferenciá-lo do pai, 

Eça de Queiroz. 
27 Said, 2007; Said, 2011.  
28 Wallerstein, 2007. 
29 Shohat, 2016. 
30 Mignolo, 2017. 
31 O prefixo “ex”, encontrado em palavras comumente utilizadas para caracterizar o Oriente, expressa um 

movimento de retirada, algo que é movido de dentro para fora, não mais pertencente.  



 
25 

 

degradado e corrupto, onde o passado idealizado se desfaz, enquanto a concretude de um Egito 

contemporâneo emerge com toda a sua complexidade: a exploração dos camponeses, a 

modernização simbolizada pelo canal de Suez, a degradação de monumentos históricos, o fato 

de existirem homens que dançavam – sinal de vício e decadência –, e de dançarinas que não se 

enquadravam no estereótipo mítico, vistas como vulgares, mecânicas, que só se movimentavam 

visando o pagamento do público estrangeiro.  



 
26 

 

 

 

 

1 O JOVEM VIAJANTE DE NOME EÇA DE QUEIROZ E “TODO 

AQUELE MUNDO PITORESCO E BÁRBARO” 
 

 
Assim, através da salada de tomates, eu desenvolvia e coordenava estas 

imaginações – decidindo convertê-las num conto para publicar em Lisboa na 

Gazeta de Portugal. Devia chamar-se “A Derradeira campanha de Júpiter” – 

e nele obtinha o fundo erudito e fantasista para incrustar todas as notas de 

costumes e de paisagens colhidas na minha viagem do Egito (O narrador de 

A correspondência de Fradique Mendes)32. 

 

Tendo em mente a centralidade da dança nesta tese, é irresistível não utilizar o palco 

como metáfora de espaço e tempo para o desenvolver da pesquisa. Como em um espetáculo, as 

cortinas abrem-se para este primeiro capítulo, e os holofotes buscam os passos de Eça de 

Queiroz, o viajante. Um jovem que, antes de tornar-se um dos principais nomes da literatura 

lusófona, realizou uma viagem de dois meses ao Oriente, experiência que marcou 

profundamente o escritor em formação. Como fruto dessa viagem, Eça deixou registros da 

experiência que foram publicados por seus filhos; mas apenas após a sua morte. Assim, o relato 

de viagem queirosiano é objeto desta pesquisa, a melodia que conduz esta dança acadêmica, 

em cujo primeiro ato busco mapear as condições que possibilitaram a produção do relato e sua 

posterior publicação, aspectos que serão abordados no decorrer deste capítulo.   

Para sua abertura, escolhi como epígrafe inicial um trecho de A correspondência de 

Fradique Mendes, pelo personagem narrador. Fradique, instalado no Hotel Shepherd’s – onde 

Eça também se hospedara –, sonhava acordado durante uma refeição, refletindo sobre a 

experiência que vivia no Egito. Enquanto fitava sua salada de tomates, imaginava como seria o 

conto que publicaria com base nessas vivências assim que retornasse a Lisboa – que, claro, seria 

algo fantástico. Porém, essa possibilidade só existiu para o irônico personagem porque o próprio 

Eça de Queiroz retornou para Portugal com a bagagem repleta de notas sobre as paisagens e 

costumes orientais, compiladas durante sua viagem ao Egito, Síria e Palestina em 1869. 

As anotações ficaram mais de 50 anos longe dos olhares dos leitores. Com o falecimento 

do escritor português em 1900, sua viúva deixou sob responsabilidade de outro literato e grande 

amigo de Eça, Ramalho Ortigão, o cuidado com diversos materiais escritos deixados pelo 

                                                            
32 Queiroz, 1997, p. 36. 



 
27 

 

finado, para conservação e possível publicação desses manuscritos. “Ele conhecia bem as 

dificuldades econômicas angustiosas em que Eça deixara a família. Seria natural que, através 

da publicação de milhares de páginas que Eça deixara dispersas e inéditas, ele procurasse ajuda-

la, mas não o fez...”33. O outrora grande amigo (além de padrinho de casamento e de dois de 

seus filhos), foi negligente com o material: “mal poderia imaginar que, depois de sua morte, 

este amigo estaria longe de corresponder à profunda amizade que lhe dedicara...”34. 

José Maria Eça de Queiroz, o filho conceitualmente primogênito de Eça35, recebeu, em 

1924, uma carta de José Vasco Ramalho Ortigão, filho do guardião do espólio, comunicando 

que havia encontrado diversos manuscritos de Eça entre a papelada deixada pelo pai36,  O 

material possivelmente foi recolhido do escritório de Eça em Neuilly-sur-Seine37 e armazenado 

em uma mítica mala de ferro que por muito tempo foi esquecida.38 Campos Matos, ao comentar 

a introdução de José Maria na publicação do romance póstumo A Capital (onde a saga desse 

material quase perdido é contada), afirma: 

 

Quer dizer, conclui-se deste importantíssimo testemunho que Ramalho 

retivera na sua posse manuscritos de grande importância que lhe haviam sido 

confiados pela viúva do escritor, que ele completamente desprezou e que 

viriam a ser herdados pelo filho, com risco de se virem a perder 

irremediavelmente.39  

 

Esses manuscritos são constituídos por dois cadernos (um de bolso e outro um pouco 

maior) e um maço de linguados (espécie de tiras de papel almaço). O material das anotações 

recuperadas por José Maria que fazem referência a etapa da viagem ao Egito só veio à público 

26 anos após a morte do escritor português, em 1926, com o título O Egito – Notas de Viagem. 

Já as anotações sobre a parte da viagem dedicada à Síria e à Palestina só foram publicadas em 

1966, mas, desta vez, por sua filha, Maria Eça de Queiroz, com o título de Folhas Soltas40. 

Hoje, esses manuscritos fazem parte do acervo de espólios da Biblioteca Nacional de Portugal. 

Muito tempo separou a viagem de Eça ao Egito da publicação de sua narrativa, processo 

                                                            
33 Matos, 2011, p. 69. 
34 Matos, 2014, p. 60. 
35 Eça de Queiroz teve primeiramente uma filha, Maria, nascida em 1887, e apenas no ano seguinte, 1888, nasceu 

José Maria, seu primeiro filho homem, tratado em muitas obras de cunho biográfico como o primogênito. Ele teve 

mais dois filhos, Antônio e Alberto. Cf. Fundação Eça de Queiroz - Cronologia Interativa.  
36 Matos, 2014, p. 265. 
37 Cidade nos arredores de Paris, onde Eça de Queiroz morou enquanto atuou como cônsul de Portugal no território 

francês, de 1888 até sua morte em 1900. Cf. Fundação Eça de Queiroz - Cronologia Interativa. 
38 Coelho, 2024, p.21. 
39 Matos, 2014, p. 266. 
40  Matos, 2014, p. 63. 



 
28 

 

que pode ser comparado com uma viagem. Quais caminhos essas anotações trilharam? Quais 

intempéries tiveram que enfrentar? Traças? Umidade? Rasuras? Descaso com o manuscrito? 

Algo substancial sobreviveu e chegou a um destino em 1926: os leitores, que puderam conhecer 

um momento tão significativo da vida do escritor português. Entretanto, a questão que 

incomoda é: por que Eça de Queiroz não publicou em vida o seu relato de viagem? 

Luís Manuel de Araújo dá algumas pistas, como uma nota publicada em 6 de janeiro de 

1870 pelo Diário de Notícias, anunciando que o imaginoso mancebo Eça de Queiroz iria 

publicar um volume com título Cairo e Jerusalém 41. Porém, o planejado não se concretizou, 

pois, de acordo com o levantamento feito por Araújo, Ramalho Ortigão, teria falhado em 

convencer o diretor do Jornal de Notícias de publicar o relato de viagem como folhetim42. Já o 

pesquisador Carlos Reis responde de forma mais simples e objetiva: o relato de viagem 

queirosiano não foi publicado por que não havia sido escrito43. 

 

Com efeito, de acordo com um testemunho de Ramalho Ortigão, Eça projetou 

um livro de título prometedor, Jerusalém e o Cairo, livro que, contudo, nunca 

chegou a ser publicado – porque não foi escrito. Mas daquele projeto 

sobreviveram materiais e não foram poucos, esboçados num registo temático 

e discursivo ainda corrente e apreciado no século, o da narrativa de viagem.  

Os manuscritos, postumamente publicados pela família do escritor, no volume 

O Egito (de 1926) e em Folhas Soltas (de 1966), dão notícia de um observador 

muito atento a espaços, a figuras e a fenómenos sociais novos para ele, ao 

mesmo tempo que deixam transparecer um certo fascínio pelo Oriente, em 

particular aquele que exibia a aura de ser o berço do Cristianismo44. 

 

 

Em pesquisa recém-publicada, Teresa Pinto Coelho traz algumas informações que 

indicam que Eça continuava planejando a publicação de seu relato, mesmo tendo passado 

alguns anos da viagem. Diz, inclusive, que parte dos manuscritos, denominados de linguados, 

seriam a reescrita das anotações da viagem visando a publicação, já que a forma com que eles 

estão organizados em nítidas subdivisões remetem à organização de um texto para publicação 

como folhetim em periódico45.  A autora, primeiramente, cita a carta de outubro de 1870, escrita 

por Ramalho Ortigão para o redator do Jornal do Porto, em que este descrevia as qualidades 

                                                            
41 Araújo, 1988, p. 17. 
42 Idem, p.17. 
43 Reis, 2014, p. 222. 
44 Idem, p. 222. 
45 Os linguados são folhas de papel pautado estreitas e cumpridas, uma espécie de maço de tiras de papel almaço. 

Coelho, 2024. 



 
29 

 

do jovem escritor Eça de Queiroz e de sua nova obra denominada Jerusalém e o Cairo – mesmo 

título citado pelo artigo de Carlos Reis. Entretanto, é outra carta que aponta para continuidade 

do trabalho literário de Eça com o seu relato de viagem: 

 

Em carta mencionada por Luís Viana Filho remetida a Chardron em 14 de 

Fevereiro de 1877, Eça refere um volume de cerca de 300 páginas intitulado 

“De Lisboa ao Cairo”. Consultada a correspondência queirosiana, verificamos 

a existência de uma carta de 1877, sem dia e mês especificados, na qual 

escreve referindo-se a O Primo Basílio: “O volume dá 300 páginas, iguais às 

de Lisboa ao Cairo, Fiz a medição pela minha letra; dá talvez mesmo mais de 

300 páginas”46.  

 

Ou seja, a investigação de Teresa Coelho demonstra que, pelo menos entre 1870 e 1877, 

Eça esteve em contato com seu próprio relato, possivelmente lendo e editando-o, até mesmo 

optando por limitar sua futura publicação ao Egito, como sugere a exclusão da cidade de 

Jerusalém do possível nome da obra. Contudo, novamente a incômoda pergunta vêm à baila: 

por que o próprio Eça não publicou? Outra vez, Teresa Coelho fornece informação pertinente 

e curiosa: a inconveniência de um concorrente. Ricardo Guimarães, o Visconde de Benalcanfor, 

publicou, em 1876, o livro De Lisboa ao Cairo, o mesmíssimo título aventado por Eça de 

Queiroz na carta analisada pela pesquisadora. “Duas obras sobre o Egipto, embora a de 

Guimarães seja diferente e nitidamente de inferior qualidade, poderiam ser demasiados para o 

mercado livreiro português. Não sabemos”47. 

Alguns desses fatores, ou todos juntos, podem ter desestimulado Queiroz de preparar o 

seu texto e publicar seu relato. Seja a ineficiência de Ramalho Ortigão em promovê-lo, a 

concorrência inesperada, o veto do editor, ou algum outro motivo não aventado, o plano do 

promissor livro não foi executado. Contudo, é possível afirmar que os registros do escritor 

português se tornaram preciosos para a sua escrita ficcional, subsidiando a construção de vários 

de seus enredos e cenários, como já apontado nas peripécias de Fradique Mendes48. 

  

 

 

                                                            
46 Idem, p. 30. 
47 Ibidem, p.32. 
48 Cabe aqui fazer uma aproximação à título de contexto: Gustave Flaubert, uma das principais influências na 

literatura de Eça, também não publicou o seu relato de sua estada no Egito, entre 1849 e 1850. Apenas em 1910 

(com o autor francês já falecido), que Voyage en Égypte (Viagem ao Egito) veio a público. Cf. Junqueira, 2020, p. 

43. 



 
30 

 

 

1.1 De Port-Said à Suez 

 

Logo após seu retorno a Portugal, ainda em janeiro de 1870, Eça não publicou um conto 

fantasista como Fradique Mendes ansiava, mas sim uma série de artigos no Diário de Notícias 

de Portugal, relatando suas impressões acerca da inauguração do Canal de Suez, no Egito. A 

publicação desses textos, de tom jornalístico, é entendida como a justificativa oficial para a ida 

de Eça para o Egito.  Foram quatro crônicas publicadas entre 18 e 21 de janeiro de 1870, em 

que o jovem escritor se comprometia em contar “descarnadamente” suas memórias daqueles 

dias e das festas em Port Said, Ismailia e Suez.  

 

Conto-lhe, porém, simplesmente e descarnadamente, o que me ficou em 

memória daqueles dias confusos e cheios de factos: tanto mais que as festas 

de Suez estão para mim entre duas recordações - o Cairo e Jerusalém: estão 

abafadas, escurecidas por estas duas luminosas e poderosas impressões. (...) 

Talvez em breve eu diga o que é o Cairo e o que é Jerusalém na sua crua e 

positiva realidade, se Deus consentir que eu escreva o que vi na terra dos seus 

profetas. Hoje, faço-lhe apenas a narração trivial, o relatório chato das festas 

de Port Said, Ismailia e Suez49. 

                                                            
49 Republicação das quatro crónicas por ocasião dos 120 anos da morte do escritor. Queiroz, 1870. 



 
31 

 

 

Figura 3. Recorte do artigo “De Port-Said a Suez” publicado por Eça de Queiroz em 18 de 

janeiro de 187050 

                                                            
50 Queiroz, 1870.  



 
32 

 

 

 A construção do canal foi um substancial investimento econômico e humano, criando 

um acesso mais eficiente entre o Mar Mediterrâneo e o Mar Vermelho. O istmo de Suez já foi 

atravessado anteriormente pelo Canal dos Faraós, segundo relatos históricos de Aristóteles, 

Plínio, Heródoto, e já nesse contexto representava poder e prestígio51. Portanto, no século XIX, 

o Canal de Suez foi uma obra de impacto internacional, uma das peças do xadrez geopolítico 

entre França e Grã-Bretanha, na qual o império francês avançou no tabuleiro e conquistou a 

concessão para a construção do canal pelas mãos de Said Paxá: 

 

(...) nada se compararia à concessão que Said outorgou em 1856 a seu ex-

professor de francês, Ferdinand de Lesseps, para a construção de uma via 

navegável ligando o Mediterrâneo ao Mar Vermelho: o canal de Suez. Este 

seria o maior projeto de desenvolvimento do Egito, e o maior sorvedouro de 

recursos de seu tesouro no século XIX52.  

 

Sobre Ferdinand de Lesseps, o principal nome dessa empreitada “faraônica”, Eça 

utilizou grandes elogios para descrever seu papel no empreendimento. Na crônica publicada no 

dia 20 de janeiro de 1870, ao reportar os acontecimentos relativos ao canal, escreveu: 

 

Mr. De Lesseps é diplomata, orador, engenheiro, financeiro e soldado. Tem 

tudo isto, e esta harmonia de qualidades é o segredo da sua inquebrantável 

força, e do seu constante triunfo nesta obra do Suez. Foi andando a visitar o 

deserto líbico, em companhia de Said Paxá, então vice-rei, que ele resolveu, 

com apoio de Said, encetar a sua obra: desde então quantas lutas, já com a 

Inglaterra que intriga contra ele e que o difama, já com a Turquia que lhe tira 

os seus trabalhadores, já com os capitais que se retraem diante dos seus planos, 

já com o deserto que contradiz a ciência das suas teorias, já com a cólera que 

lhe destrói os seus operários, quantas lutas, até que pudesse tranquilamente 

procurar o seu paletó, numa festa que celebrava o fim de tantos ásperos 

trabalhos!53 

 

A magnitude desse projeto já indicava o tamanho dos problemas que foram enfrentados, 

como descreve o jovem Eça. A construção, iniciada em 25 de abril de 1859, levou uma década 

para ser concluída, sendo inaugurada apenas em 1869, já no governo de Ismail Paxá, sucessor 

de Said Paxá54. O autoproclamado quediva Ismail almejava transformar o Egito em uma 

                                                            
51Alvarado, 2020, p. 619. 
52 Rogan, 2021, p.145. 
53 Queiroz, 1870.  
54 Roxburg, 2022, p. 236. 

 



 
33 

 

potência de inspiração europeia, moderna e civilizada, além de alçar seu nome como o 

governante que recuperou uma antiga e romantizada grandiosidade egípcia55. Assim o quediva 

não mediu esforços para tornar a inauguração do canal em um espetáculo memorável, tendo, 

inclusive, se empenhado em uma viagem pela Europa angariando ilustres convidados para sua 

festividade56.  

Uma mistura de ideal de modernidade europeizante com o passado egípcio esteve 

presente em toda a organização do evento: na decoração, na hierarquização da cerimônia, na 

ordenação do cronograma. Eça descreve que visualizava a “(...) baía de Port Said, se erguiam, 

como os dois umbrais de uma porta, dois obeliscos de madeira vermelhos”57. Simulando os 

obeliscos antigos, conectavam o canal de Suez com o imaginário acerca do canal dos Faraós58. 

Na descrição queirosiana da segunda parte dos festejos, alega que Ismail teria sido “mais 

feliz” do que outros paxás, conquistando um lugar ao lado dos “antigos tiranos” com a 

construção de sua cidade, Ismailia, considerada a capital do canal de Suez. Esta cidade possuía 

um porto admirável, ruas largas, passeios arborizados, planejamento urbano. Fora construída 

para permanecer e eternizar o nome de seu criador, Ismail.  Mas Eça deixa bem claro que 

Ismailia seria a “capital europeia” do Egito, bem longe da história local e das tradições.  

 

Todos os paxás do Egito têm tido, como os antigos tiranos, o desejo de ligar a 

sua memória à edificação de uma cidade: Mehmet Ali, Said Paxá, Abbas Paxá, 

todos. A cidade que este último original fundou, Abbaciade, ainda hoje está 

acabando de se desmoronar perto do Cairo, no caminho da antiga Heliópolis, 

numa vasta planície deserta. Ismail Paxá será talvez mais feliz, e Ismailia 

poderá vir a ser a capital europeia do velho Egito, como Alexandria é a sua 

capital comercial, e o Cairo a sua capital histórica59. 

 

A inauguração, realizada em três etapas no decorrer do canal – Port Said, Ismailia e 

Suez –, teve status internacional, contando com a presença de aproximadamente mil convidados 

europeus (sobretudo franceses), como a imperatriz Eugenia da França (representando o Império 

Francês e verdadeira rainha da festa), o imperador Francisco José da Áustria, escritores de 

renome como Theóphile Gautier e Émile Zola, além de jornalistas de diversas nacionalidades, 

                                                            
55 Quediva é uma qualificação de origem persa, com significado aproximado à Vice-Rei. “Em 1867, ele [Ismail] 

pediu permissão aos otomanos para mudar seu título governamental de Paxá para Quediva.” In Rogan, 2021. p. 

147. 
56 Coelho, 2024, p. 81. 
57 Queiroz, 1870. 
58 Roxburgh, 2022, p. 241. 
59 Queiroz, 1870. 

 



 
34 

 

assim como diplomatas, representantes comerciais, cientistas e artistas60. Nas palavras de 

Teresa Coelho em alusão à comitiva artística e científica de Napoleão, os convidados do 

quediva eram os novos savants61.  

A repercussão internacional era tamanha que algumas expedições marítimas foram 

organizadas com propósito unicamente turístico, nos moldes semelhantes aos atuais cruzeiros, 

tendo como principal atrativo a inauguração do canal. Gaetano Cerchiello, no artigo “Turismo 

de eventos: los cruceros españoles en la inauguración del canal”, cita duas embarcações que 

saíram da França, duas de origem espanhola, e uma italiana, além do custoso pacote turístico 

organizado pelo empresário Thomas Cook, direcionado a elite britânica62.  

 

(…) o canal de Suez, construído basicamente com capital francês e egípcio e 

mão de obra egípcia, foi aberto em 1869. Sua inauguração foi uma das grandes 

ocasiões do século. O quediva Ismail aproveitou a oportunidade para mostrar 

que o Egito não fazia mais parte da África, mas pertencia ao mundo civilizado 

da Europa63. 

   

Essa modernidade almejada pelo quediva estava permeada pela colonialidade.64 Foi 

construída a partir de uma retórica laudatória sobre o progresso e o desenvolvimento aos moldes 

discursivos europeus. Em prol dessa idealizada modernidade, justificou-se, ou  camuflou-se, 

toda a violência, opressão econômica, opressão de gênero e racismo, direcionados aos não 

europeus. No caso, à população egípcia, em especial a população camponesa (os feláhim), mão 

de obra explorada na construção do canal e que tampouco iria usufruir de um retorno econômico 

vindo desse projeto. Não obstante, é simbólico que o pavilhão central da festividade de 

inauguração do canal de Suez, onde figuravam os convidados especiais, fosse majoritariamente 

europeu, os reais donos da festa65. 

 É nesse contexto de expectativas que, aos 23 anos, Eça de Queiroz parte de Lisboa em 

23 de outubro de 1869 ao lado de seu amigo Luis de Castro Pamplona, o Conde de Resende 

                                                            
60Alvarado, 2020, p. 622; Araújo, 1988, p. 21; Hourani, 2006, p. 373. 
61 Coelho, 2024, p. 84. 
62 Cerchiello, 2015, p. 101-102. 
63 Hourani, 2006, p.373 
64 A colonialidade é aqui compreendida como uma forma contínua de dominação que persiste mesmo após a 

descolonização política, manifestando-se, por exemplo, em relações culturais e sociais desiguais. Segundo Aníbal 

Quijano, no texto em que abordou inicialmente o conceito, “a colonialidade, em consequência, é ainda o modo 

mais geral de dominação no mundo atual, uma vez que o colonialismo, como ordem política explícita, foi 

destruído.”  Quijano, 1992, p.14. 
65 Alvarado, 2020, p.622. 

 



 
35 

 

(que posteriormente tornou-se seu cunhado), rumo ao seu grand tour pelo Oriente. Munido de 

seu passaporte diplomático como “encarregado de despachos” e do cartão de visitas em que se 

apresentava como Le Chevalier de Queiroz, Eça e seu companheiro de viagem aportam em 

Alexandria em 5 de novembro de 1869. Permanecem no Egito até o dia 26 do mesmo mês, 

quando embarcam para a segunda etapa do grand tour oriental, rumo à Terra Santa. Eça era 

apenas um jovem experimentando os caminhos das letras, tendo já publicado alguns textos na 

Gazeta de Portugal66,  como também foi redator e diretor de um periódico de oposição ao 

governo, O Distrito de Évora67.  

 

 

Figura 4. Mapa com as principais cidades visitadas por Eça em 186968 

 

 O jovem escritor aproveitou a oportunidade de acompanhar a inauguração do canal de 

Suez como jornalista para vivenciar uma jornada: o impacto dessa experiência para a sua 

produção literária é apontado por diversos especialistas e reverbera de diferentes formas em 

seus romances e contos. 69 Além de Fradique Mendes e seu correspondente, outros personagens 

                                                            
66 Sobre as experiências de Eça de Queiroz com publicações em periódicos, Rosane Feitosa escreve: “Eça de 

Queirós foi um desses escritores que se valeu do periódico para vários fins. Sua produção publicada em periódicos, 

seja com textos de ficção e de não ficção, perdurou por toda sua carreira, constituindo uma das suas indissociáveis 

dimensões” (Feitosa, 2009, p. 90). 
67 Cf. Ferreira, 2016.p. 112; Matos, 2014, p. 58. 
68 Matos, 2019. 
69Autores que elaboram sobre a importância da viagem ao oriente para a produção literária de Eça de Queiroz: 

Lima, 2003; Ghignatti, 2008; Vanzelli, 2020. 

 



 
36 

 

de Eça também se aventuraram ou sonharam com o Oriente. 

 

No tocante à prosa literária de ficção, o Oriente rendeu dividendos para o 

destino de muitos personagens como Basílio, Carlos da Maia, Fradique 

Mendes e Teodorico Raposo que, ao lado do erudito Dr. Topsius, confere à 

Relíquia a condição de mais acabada representação do Oriente na obra do 

autor, sobretudo pela justaposição do material imaginoso do passado à 

experiência real do presente.70 

  

 Segundo José Carvalho Vanzelli, o Oriente está muito mais presente na bibliografia 

queirosiana do que geralmente é colocado, “como também apresenta uma leitura mais plural do 

que podemos identificar na crítica mais canônica do autor.”71 Entretanto, as anotações de Eça 

de Queiroz sobre essa viagem, que tanto marcou sua produção literária, ficaram longe dos olhos 

dos leitores por muito tempo. 

 

 

1.2. Sobre viajantes e seus relatos 

 

 Os relatos de viagem foram um sucesso literário nas metrópoles europeias do século 

XIX, o que, segundo Mary Louise Pratt72, contribuiu para a construção do restante do mundo 

para os leitores europeus, especialmente as classes médias. Os livros inseriam-nas nos projetos 

nacionais ao ensinar sobre os bárbaros selvagens e o fardo do homem branco, como exaltado 

na poesia de Rudyard Kipling, quem deveria levar a civilização e o progresso para as pobres 

almas primitivas, “seus cativos, servos obstinados, metade demônio, metade criança”73. 

 Heterogêneos e híbridos, os relatos de viagem não se circunscrevem como um típico 

gênero literário74. Eles transbordam os limites, são tensionados pela experiência e pela ficção, 

sempre buscando maravilhar o leitor e, ao mesmo tempo, ser crível. Como discorre Barros, a 

fantasia também necessita de verossimilhança, garantindo um efeito de realidade75: “não 

importa tanto que o aventureiro alemão Hans Staden (1525-1576) tenha inventado cenas de 

canibalismo nos relatos das viagens que fez pelo Brasil. O que importa é que ele tenta convencer 

                                                            
70 Oliveira, 2001, p.240. 
71 Vanzelli, 2020, p. 43-44. 
72 Pratt, 1999a, p.28. 
73 Kipling, 1899.  
74 Junqueira, 2011, p.54. 
75 Barros, 2019, p.112. 

 



 
37 

 

seus leitores de que aquilo de fato aconteceu”76. A ficção, portanto, atua no relato de viagem 

como elemento construtor de uma realidade compreensível para o leitor, a partir de um 

arcabouço cultural compartilhado, podendo inserir cenas, situações, personagens que irão 

contribuir para a sensação de aventura e maravilhamento, sem deixar de ser crível. 

Assim, é factível a existência de relatos escritos por terceiros ou até mesmo por viajantes 

que nunca pisaram no local de sua narrativa; o que não elimina o fato de que é a viagem em si 

e sua possibilidade material de realização que proporciona as condições de produção do relato, 

enquanto ‘real’, que responda a vontade de verdade do público leitor. Ou seja, a tecnologia 

existente no período e empregada na viagem, como velocidade do transporte, acessibilidade 

para estrangeiros, comodidades ou limitações, custos e organização necessária, são fatores que 

contam para a produção e aceitação de um relato de viagem77.  Portanto, a materialidade das 

condições de realização da viagem existentes naquele momento determina a plausibilidade da 

narrativa.   

 A publicação de um texto através de uma casa editorial, ter seu nome na capa, ser 

vendido por livreiros e livrarias também são fatos que devem ser analisados. Não é qualquer 

indivíduo que acessa esta possibilidade – independentemente da qualidade de sua narrativa. 

Existem interditos de classe, raça, nação, gênero, entre outros, que inviabilizam a propagação 

das narrativas oriundas de determinados grupos sociais. Exemplo clássico e já muito debatido 

por pesquisadoras feministas é a dificuldade enfrentada por autoras para conseguir uma 

publicação, assim como a relevância por elas alcançada (ou a falta dela) quando comparadas 

com publicações de autores homens. Assim, há uma certa homogeneidade nos discursos 

autorizados pelos perfis e locais de fala dos autores. Isso, consequentemente, atua no 

desenvolvimento de suas obras, sendo elementos que contribuem para certa coesão da 

ordenação discursiva, burguesa, branca, masculina e masculinizante. O próprio Eça pode ter 

vivenciado certo veto por conta de algum dos temas abordados (tabu do objeto) em sua 

narrativa. Essa hipótese é de Teresa Coelho, ao lembrar que algumas ousadias do texto 

queirosiano – como criticar a monogamia e a mulher europeia – podem ter contribuído para a 

não publicação do relato78.   

  Retornando aos argumentos de Mary Louise Pratt, a autora elaborou o conceito de 

zonas de contato como o espaço dos encontros imperiais79. Trata-se do espaço em que povos 

                                                            
76 Idem, p. 103-104. 
77 Schemes, 2015, p. 1. 
78 Coelho, 2024, p. 234. 
79 Pratt, 1999a, p. 27. 



 
38 

 

geográfica e historicamente separados entram em contato, uma complexa fronteira cultural 

entre o colonizado e o colonizador (ou entre o viajante e os visitados), onde existem 

atravessamentos, enfrentamentos e diferentes níveis de interações e relações de poder, no qual 

as hierarquias são produzidas “no contato e pelo contato”80. Em seu livro Olhos do Império, 

Pratt utilizou relatos de viagem produzidos a partir de 1750 por europeus sobre locais não 

europeus e, a partir dessas leituras, argumenta sobre o papel dos relatos de viagem no 

empreendimento imperialista. Ela aponta como essas narrativas atuaram levando à vista da 

população que ficou “em casa” (Europa) tudo o que estava sendo conquistado pelos impérios 

europeus. “As viagens e os relatos passaram a prestar-se a uma reflexão, pelos historiadores, 

sobre as formas de compreender os contatos entre distintas partes que se encontram nas ‘zonas 

de contato’ das viagens, sobre suas hierarquias e as relações de poder”81. 

 É possível indicar a expedição exploratória francesa capitaneada por Napoleão 

Bonaparte em 1789 como momento do aumento das produções de relatos de viagem sobre o 

Egito. Além das tropas, fez parte dessa manobra um grupo de indivíduos da elite cultural 

francesa, denominados savants82. Essa expedição marca o início de uma verdadeira invasão de 

viajantes europeus, curiosos, pesquisadores, artistas, aventureiros, que passaram a produzir 

enciclopédias, gravuras, estudos acadêmicos, relatos, pinturas, e todo um aparato 

científico/artístico/político que produzia o Oriente para a Europa.  

Outro aspecto a ser considerado é o próprio histórico dos relatos de viagem como fontes 

para a historiografia e as diferentes formas em que foram tratados, inclusive como fontes 

fidedignas de informação. No entanto, esse status de credibilidade era um privilégio masculino. 

A objetividade científica e o suposto olhar racional eram vistos como características naturais 

das produções de autores homens. Em contraste, os poucos relatos escritos por mulheres que 

chegaram ao público eram tratados de forma oposta: considerados subjetivos, limitados a 

diários e recordações. 

Um exemplo dessa dinâmica pode ser encontrado na pesquisa de mestrado de Naiara 

Assunção, que analisou os relatos de viagem de mulheres inglesas sobre o Egito. Esses textos 

foram publicados sob títulos como Cartas do Cairo, Cartas do Egito e Recordações. No 

entanto, ao serem comparados com uma obra considerada um clássico da objetividade 

                                                            
80 Pratt, 1999b, p.12. 
81 Franco, 2011. p. 86. 
82  Paschoal, 2019b, p. 275-276. 

 



 
39 

 

acadêmica orientalista — An Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians, 

de Edward W. Lane —, a pesquisadora constatou que "as cartas e diários femininos e a 

enciclopédia de Lane diferenciam-se mais pelo status atribuído a cada um dos relatos, possuindo 

mais em comum do que se pretendia” 83.  

Importante ressaltar que as viajantes europeias tiveram um relevante papel na produção 

do discurso orientalista ao preencherem algumas lacunas dos relatos masculinos, já que muitos 

locais vetavam a entrada de homens que não fossem da família, principalmente estrangeiros, 

em recintos privados. É o caso do harém, local que as mulheres europeias puderam acessar com 

mais facilidade e partilhar suas percepções deles. Ou seja, mulheres ocidentais viajantes 

também produziram importantes elementos discursivos que alimentaram o imaginário 

orientalista, mesmo quando seu relato não era reconhecido e valorizado. Vide o caso de Sophia 

Lane Poole, irmã de Edward W. Lane, que viajou ao Egito impelida pelo irmão com o objetivo 

de coletar informações sobre os locais que ele não poderia adentrar. Seu relato foi publicado 

como Englishwoman in Egypt: Letters from Cairo, e assinado simplesmente como a irmã de 

Edward Willian Lane84. 

Eça de Queiroz muito provavelmente conhecia algumas das obras que estavam inseridas 

na tradição literária dos relatos de viagem, pois a erudição presente em seu relato transborda de 

expectativas e informações. Isso aponta para estudos prévios sobre o Egito e o Oriente em uma 

possível preparação para a viagem (como também após a viagem, durante um possível processo 

de edição do manuscrito para a publicação), como também demonstra seu histórico intelectual 

de indivíduo bem instruído e com grande influência da cultura francesa85. Segundo Rosana 

Ghignatti:                   

  

O tom de naturalidade e fluência com que Eça descreve as suas impressões 

dos lugares históricos do Oriente denota que o escritor já havia feito leituras 

preparatórias antes de empreender essa viagem (…). Logo, depreende-se que 

Eça de Queirós teve oportunidade de conhecer o Oriente através de duas 

                                                            
83  “Englishwoman in Egypt; Letters from Cairo (1845) de Sophia Lane Poole, teve estadia no Egito nos anos de 

1842, 1843 e 1844. A pilgrimage to the temples and tombs of Egypt, Nubia, and Palestine, in 1845-6 (1846) de 

Isabella Frances Romer, teve estadia no Egito do fim do ano de 1845 ao início de 1846. Egyptian sepulchres and 

Syrian shrines, including a visit to Palmyra (1862) de Emily Anne Beaufort, com passagem pelo Egito no final de 

1858 e início de 1859. Lady Duff Gordon’s Letters from Egypt  (1902) de Lucie Duff Gordon, com estadias no 

Egito entre os anos de 1862 e 1869. Cradle Lands  (1869) de Lady Mary Elizabeth Herbert, de passagem pelo 

Egito por volta de 1865.  Recollections of an Egyptian Princess by Her English governess. Being a Record of Five 

Years Residence at the Court of Ismael Pasha Khédive (1893) de Ellen Chennells, com estadia no Egito entre os 

anos de 1871 e 1876.” Assunção, 2018, p. 49. 
84 Idem, p. 37-38. 
85 Gruas, 2011, p.41-48. 

 



 
40 

 

importantes fontes: a leitura dos estudos orientalistas feitos antes de sua 

viagem, pela qual o escritor transita entre o mito e a realidade; e a sua visão 

particular quando esteve lá pessoalmente86.  

  

 Partindo do argumento de Ghignatti, é possível encontrar aproximações – como também 

distanciamentos – do relato de Eça de Queiroz com outras obras sobre o Oriente, e mais 

especificamente sobre o Egito, produzidas por franceses e ingleses. A forte influência 

francófona na sua educação também é um indicativo nessa direção87. Porém, antes de 

aprofundar nesse aspecto do relato de Eça de Queiroz, é importante abordar o entrelaçamento 

entre os relatos de viagem, a dominação imperialista europeia e o discurso orientalista, pois 

como bem questionou Maria de Fátima Lambert: “de que Oriente se falava, quando a extensão 

do continente asiático não o esgotava e se acoplava ao continente africano, assomando as franjas 

geográficas de uma Europa que dele se sustentava?”88 

 Para falar sobre o discurso orientalista é importante iniciar com o teórico Edward Said, 

inclusive para, posteriormente, compreender os limites de sua análise, as críticas que recebeu, 

e as reelaborações propostas por outros autores a partir do que foi produzido por ele.  

 

1.3. “A caminho do Oriente”: sobre viajantes e o discurso orientalista 

 

 Crítico literário nascido em Jerusalém em 1935, Edward W. Said publicou sua principal 

obra em 1978, Orientalismo - O Oriente como invenção do Ocidente, causando grande comoção 

na academia e recebendo críticas ferozes advindas de diversos segmentos. Não obstante, sua 

obra se tornou um sucesso, sendo traduzida para 35 idiomas89 e influenciando toda uma geração 

de estudos culturais e pós-coloniais. É um verdadeiro clássico, dentro e fora da academia, que 

estabeleceu o intelectual palestino como um forte crítico cultural.  

 O termo orientalismo era um rótulo em voga entre estudiosos, principalmente europeus, 

no século XIX. Era um título para quem ensinava e pesquisava sobre algum tema considerado 

“oriental”, termo elástico que poderia abarcar populações e culturas do Norte da África ao 

Sudeste Asiático. Fosse filologia do persa, arqueologia egípcia ou mitologia hindu, tudo era 

agrupado nesse nome. Como explicou a professora Ligia Osorio Silva: 

 

                                                            
86 Ghignatti, 2008, p. 25. 
87 Idem, p. 13-14. 
88 Lambert, 2020, p. 62. 
89  Irwin, 2008, p.328.  



 
41 

 

Antes de Said, o “orientalismo” era uma disciplina acadêmica que incluía, 

entre outros, os estudos da língua e cultura árabe nas universidades, nos 

centros de pesquisa e as publicações sobre o tema. Apesar da chancela 

acadêmica, esses estudos fizeram muito pouco para desmontar os preconceitos 

existentes em relação ao seu objetivo; ao contrário, perpetuaram uma imagem 

distorcida dos árabes - como sensuais, corruptos, preguiçosos, atrasados e 

violentos90. 

 

 Edward Said, apesar de sua origem palestina, teve toda a formação escolar e acadêmica 

construída em moldes ocidentais. Com sua carreira acadêmica nas universidades 

estadunidenses, teve um forte contato com as produções dos eruditos orientalistas. Essa 

experiência pessoal de Said foi decisiva para a escrita de Orientalismo, um manifesto 

atravessado pelos incômodos e contradições de um sujeito oriental que se tornou um intelectual 

no Ocidente.  

 Do seu contato com as produções de acadêmicos orientalistas, e em conjunto com seu 

acúmulo como crítico literário e profundo conhecedor dos clássicos canônicos do Ocidente, 

Said identificou elementos comuns em diversas publicações literárias, acadêmicas, 

administrativas que, de forma explícita ou velada, desabonavam e exotizavam o Oriente. 

Partindo dessa percepção, Said conceitua que o orientalismo pode ser compreendido como um 

discurso produzido pelo Ocidente sobre o Oriente, como forma de autoafirmação do Ocidente 

em detrimento do “Outro”, o Oriente. “Assim, tanto quanto o próprio Ocidente, o Oriente é uma 

ideia que tem uma história e uma tradição de pensamento, um imaginário e um vocabulário que 

lhes deram realidade e presença no e para o Ocidente”91. 

 Said dialoga com Michel Foucault, pois, segundo o filósofo francês, o discurso possui 

uma realidade material que cria e institui algo na realidade, e é através dos discursos que o 

poder é agenciado e praticado; ou seja, os discursos são exercícios de poder e não apenas 

reflexos de tal enfrentamento. “O discurso não é simplesmente aquilo que traduz as lutas ou os 

sistemas de dominação, mas aquilo por que, pelo que se luta, o poder do qual nos queremos 

apoderar”92. Partindo desse entendimento, Said traça uma trajetória dessa ordem discursiva 

etnocêntrica que, ao estabelecer a oposição Ocidente versus Oriente, atribui ao Ocidente a 

racionalidade, o progresso, o desenvolvimento, a humanidade. Enquanto isso, o Oriente, seu 

oposto, é apresentado, criado e enunciado como emotivo, bárbaro, animalesco, atrasado, onde 

as mulheres seriam submissas, mas lascivas e sexualmente disponíveis, subjugadas pela tirania 

                                                            
90 Silva, 2005A, p. 26-27.  
91 Said, 2007, p.31. 
92 Foucault, 2008, p. 10.  



 
42 

 

dos raivosos homens orientais. Por isso, nessa lógica discursiva, o Oriente deveria ser moldado, 

controlado, temido e combatido.  

Outro aspecto desse discurso é tratar o Oriente como algo imutável, descolado do tempo, 

seja para falar do governo de Cleópatra no Egito Antigo, ou da expansão Islâmica com o 

Califado Omíada. São diferentes locais e temporalidades tratados com um mesmo vocabulário 

generalista, onde detalhes e especificidades eram meras curiosidades de um extrato social 

contínuo, uniforme e homogêneo. 

 Said organizou sua análise através de três eixos de atuação do discurso orientalista: 1) o 

orientalismo acadêmico, que abarca as disciplinas, cursos, livros e pesquisas sobre o Oriente e 

as pessoas que as produziram; ou seja, se aproxima da definição mais tradicional do conceito 

de orientalismo; 2) o orientalismo imaginativo, composto pelas obras artísticas de pintores, 

poetas, romancistas, entre outros, que tratam de algum tema considerado oriental; 3) o 

orientalismo histórico e material, que permite, embasa e atua na dominação. Nas palavras do 

próprio autor: 

 

Orientalismo pode ser discutido e analisado como instituição autorizada a lidar 

com o Oriente – fazendo e corroborando afirmações a seu respeito, 

descrevendo-o, ensinando-o, colonizando-o, governando-o: em suma, o 

Orientalismo como estilo ocidental para dominar, reestruturar e ter autoridade 

sobre o Oriente93. 

  

 É importante ressaltar que esses eixos não são posições fixas, separadas e 

independentes, mas características que podem ser assumidas pela atuação do discurso. Podem, 

inclusive, ser atravessados por mais de um eixo, construindo uma grade que pretende separar 

aquele que produz (relato, pintura, política, estudos) daquele que é produzido (o Oriente, o 

oriental, a cultura oriental).  

 Muitas críticas e ataques foram direcionados a Edward Said quando da publicação de 

sua obra principal. Algumas delas partiram de eruditos orientalistas que buscaram desqualificar 

seu trabalho, enquanto outras adotaram uma abordagem mais aprofundada, reconhecendo a 

importância das questões que Said propunha debater, mas sem deixar de apontar limites e 

inconsistências, ampliando e complexificando a análise.  

Entre essas críticas, destaco as reflexões do marxista indiano Aijaz Ahmad, que 

questiona a tendência, entre intelectuais associados à crítica pós-colonial oriundos de ex-

                                                            
93 Said, 2007, p. 29. 



 
43 

 

colônias — como o próprio Said —, de negligenciar o fato de pertencerem, em muitos casos, 

às classes média e alta de seus países de origem. Ahmad sugere que alguns desses intelectuais 

podem até ter sido beneficiários indiretos do colonialismo. Em sua maioria homens, esses 

pensadores tiveram acesso a recursos que lhes permitiram frequentar universidades europeias e 

estadunidenses. Assim, segundo Ahmad, rejeitaram o marxismo e a análise de classe para evitar 

o desconforto de confrontar as ambiguidades de seu próprio status no Ocidente94.   

Outro ponto levantado por Ahmad é a estrutura da obra de Said que, segundo ele, adota 

saltos temporais que resultam tanto em apagamentos quanto na valorização seletiva de 

determinados aspectos históricos. Apesar dessas críticas, Ahmad deixou claro seu respeito pelo 

engajamento militante de Said e sua solidariedade diante dos ataques e ameaças que o 

intelectual palestino sofreu95.   

Tendo em vista a crítica de Ahmad sobre certa errância temporal, considero fundamental 

ressaltar que Said não era historiador e nem teve a intenção de produzir um trabalho 

historiográfico. Orientalismo é, acima de tudo, uma obra de teoria crítica, profundamente 

vinculada à experiência pessoal de seu autor: um indivíduo oriental formado pela cultura 

ocidental. Sua obra deve, sem dúvida, ser analisada e criticada, o que também reforça a 

relevância de sua proposta e a fecundidade dos desdobramentos e reinterpretações que ela 

gerou. 

Dentre as críticas que propõem uma certa subversão do conceito saidiano de 

orientalismo, destaco algumas autoras, como Meyda Yegenoglu. A pesquisadora pontua que 

Said identificou estereótipos e técnicas narrativas que se relacionavam com questões referentes 

à diferença sexual; porém, ele não inseriu esse aspecto no aprofundamento de sua análise. 

Yegenoglu defende que as representações da diferença sexual não podem ser tratadas como um 

subdomínio do orientalismo, mas sim como importante elemento de sua formação96. 

Em linha semelhante, Lisa Lowe defende uma concepção heterogênea e contraditória 

do orientalismo, focando nas junções de diferentes discursos (sobre gênero, raça, classe, nação, 

por exemplo) que “complicam e interrompem a narrativa orientalista, bem como os pontos em 

que o orientalismo é restaurado e rearticulado contra si mesmo”97. Lowe assume o caráter 

                                                            
94 Ahmad, 2002. 
95 Idem. 
96 Yegenoglu, 2001, p.2. 
97 “Minhas leituras dão atenção especial às conjunturas em que as narrativas de diferenças de gênero, raça, 

nacionalidade e classe complicam e interrompem a narrativa do orientalismo, bem como aos pontos em que o 

orientalismo é refeito e rearticulado contra si mesmo.” Lowe, 1992, p. 5.  



 
44 

 

mutável e polifônico do orientalismo, inclusive destacando a possibilidade de ele ser apropriado 

e reelaborado pelos sujeitos-alvos da narrativa orientalista. Ela evidencia a necessidade de um 

olhar atento aos cruzamentos com diferentes narrativas e sistemas de opressão.  

Anne McClintock também tece algumas críticas ao trabalho de Edward Said. 

Primeiramente, ela aponta o modo notável com que Said percebe a sujeição sexual como 

alegoria de forças acerca da relação Ocidente e Oriente. Entretanto, ela também alerta para o 

risco de reduzir a questão de gênero à apenas metáfora para outras dinâmicas do contexto 

imperial98. 

O próprio Edward Said imaginava sua obra Orientalismo como uma parte muito 

importante (essencial, mas apena uma peça do quebra-cabeça), de algo muito mais amplo, no 

qual novos e entusiasmados pesquisadores se debruçariam sobre questões que ele não conseguiu 

abordar, e outras que ele sequer imaginou. “Consolei-me acreditando que este livro é uma parte 

dentre várias outras, e espero que haja eruditos e críticos que talvez queiram escrever as outras 

partes”99. Faço eco à afirmação de Fernando Cauduro Pureza em seu texto – de sugestivo título 

– “Ainda orientalismo?” 

 

(...) a obra Orientalismo é, acima de tudo, um esforço político. (...) uma obra 

intelectual concebida como forma de intervenção no debate acadêmico, mas 

também, em sentido mais amplo, na própria esfera pública. Possui, nos dizeres 

do próprio Said, um sentido pedagógico: desaprender o modo dominante100. 

 

Assim, pensando a partir de Said, como também das reformulações e críticas suas 

posteriores, destaco a intimidade do discurso orientalista com o procedimento colonial. Eles 

retroalimentam-se, inclusive, no que se refere à produção de relatos de viagem, já que o domínio 

de regiões consideradas orientais pela política imperialista das potências econômicas ocasionou 

a invasão de indivíduos europeus nesses locais, sendo burocratas, jornalistas, soldados, 

estudiosos e curiosos. O aumento do fluxo de europeus demandou o desenvolvimento de 

estruturas como hotéis e restaurantes, que tornavam essas regiões menos inóspitas para o turista 

ocidental101. Com o aumento do número de viajantes, maior o número de relatos produzidos. 

Com mais relatos, maior a consolidação de um dado repertório acerca do Oriente para o público 

leitor europeu que, assim, pôde se sentir parte integrante do empreendimento imperialista. 

                                                            
98 Mcclintock, 2010, p. 35-36. 
99Said, 2007, p. 55 
100 Pureza, 2022, p. 61-62. Grifos do autor.  
101 Assunção, 2018, p. 9. 



 
45 

 

Porém, essa ordem discursiva orientalista aparentemente monolítica e impositiva é mais 

complexa do que aparenta em um primeiro olhar, sendo uma arena de disputas e um palco para 

diferentes atuações.  

Utilizando novamente uma apresentação de dança como metáfora: para conhecer o que 

acontece nos camarins, também é preciso conhecer o palco principal. Abrem-se as cortinas e, 

sob a luz dos holofotes, está o inglês Edward Willian Lane, um dos estudiosos e eruditos que 

escreveu suas impressões sobre o Egito, e que se tornou referência para outros viajantes e 

escritores do século XIX. Durante sua estadia no Egito, entre 1825 e 1828, Lane escreveu uma 

enciclopédia que foi publicada em 1836: Um relato sobre as maneiras e costumes dos egípcios 

modernos (An account of the manners and custons of the modern Egyptians). Esse trabalho 

consolidou a imagem de Edward W. Lane enquanto autoridade orientalista, inclusive, como 

aponta Said, sendo lido por figuras como os escritores franceses Gerard de Nerval e Gustave 

Flaubert102. 

O relato de Lane é uma das principais fontes de informações sobre as danças praticadas 

no Egito na primeira metade do século XIX, descrevendo os três principais grupos de 

dançarinos que atuavam profissionalmente: Ghawazi, Awalim e Khawalat. A publicação de 

Lane foi uma importante referência para publicações posteriores, que reproduziram muitas das 

suas representações. Um verdadeiro best seller orientalista. 

 A partir do levantamento de trabalhos de estudos literários, é possível delinear uma certa 

genealogia de leituras e afiliações discursivas que aproximam Eça de Queiroz de conhecidos 

orientalistas, demonstrando que “foi como um herdeiro do orientalismo oitocentista que Eça de 

Queiroz pôs com emoção e solenidade o pé em terras do Egito”103. Como em uma brincadeira 

de ligue os pontos, nos próximos parágrafos traço algumas linhas conectando Eça de Queiróz 

com um clássico escritor orientalista, como Edward W. Lane, com uso de uma série de leitores-

escritores que podem ter sido acessados por Eça. 

 O lusófilo francês Jean Girondon escreveu para o Bulletin des etudes portugaises um 

estudo denominado “O Egito d’Eça de Queirós”, publicado em 1956, muito utilizado por 

especialistas das obras de Eça. Luís Manuel de Araújo aborda esse estudo em um dos capítulos 

de seu livro Eça de Queirós e o Egipto Faraónico104, no qual comenta as conclusões de 

Girondon sobre as leituras pregressas à viagem ao Egito. 

                                                            
102 Said, 2007, p. 54. 
103 Lima, 2003, p. 134 
104 Araújo, 1988, p. 35. 



 
46 

 

 

Enumera-as: 

- Maxime Du Camp, de quem o nosso escritor conhecia a obra Le Nil, Egypte 

e Nubie (cuja primeira edição está datada de 1854); 

- Gerard de Nerval, cuja obra Voyage em Orient (1851) teria sido lida por Eça; 

- Edmont About que havia escrito Le Fellah para ser publicado na Revue des 

Deux Mondes (Fev./Abril de 1869); 

- Theóphile Gautier, com a sua obra Constantinople (1855)105 

  

 Teresa Pinto Coelho também aproxima e compara o relato de Eça de Queiroz com as 

obras listadas pelo estudo de Girondon. Essa lista também é parcialmente confirmada e 

complementada pelo artigo de Maria de Fátima Lambert, outro trabalho que aponta similitudes 

entre trechos de O Egito com publicações anteriores, no qual a autora aproxima o escrito de Eça 

de Queiroz a textos de Gerard de Nerval, Gustave Flaubert e Theóphile Gautier106 (lembrando 

que, segundo Said, tanto Flaubert quanto Gautier eram leitores de Edward W. Lane). A 

pesquisadora também ressalta a popularização da fotografia e como ela se tornou parte das 

publicações de relatos de viagem. Dá como exemplo os 214 negativos produzidos por Maxime 

Du Camp durante sua jornada ao Oriente, que se tornaram ilustrações nas publicações Egypte, 

Nubie, Palestine et Syrie Dessins photographiques recueidis pendant les années 1849, 1850 et 

1851 por Maxime Du Camp, charge d’une mission archeologique em Orient par le ministère 

de l’Instruction publique (1852), Mémoires d’um suicide (1853) e Le Nil (1854)107, o que aponta 

não só o contato de Eça de Queiroz com o texto de Du Camp, como também conheceu as 

fotografias.   

 Na biografia de Eça de Queiroz, Campos Matos afirma que a influência de Flaubert foi 

seminal para a obra queirosiana, sendo o romancista francês a influência literária mais 

perceptível. “Na época de Lisboa, por volta da viagem ao Oriente, Eça o citava aos amigos, 

especialmente Salambô e a Tentação de Santo Antão”108. O fato é também confirmado tanto 

por Rosana Ghignatti109 em textos já citados, quanto por Álvaro Manuel Machado, em seu livro 

O mito do Oriente na literatura portuguesa, que reforça com veemência a importância da 

influência do literato francês para Eça de Queiroz, não só em relação à temática, como também 

                                                            
105 Girondon apud Araújo. 1998, p. 36. 
106 Lambert, 2020, p. 61-79 
107 Lambert, 2020. p. 64 
108 Matos, 2014, p. 98. 
109 “Os livros de Flaubert e Renan, intitulados respectivamente Flaubert in Egypt (1850) e Vida de Jesus (1863) 

nos permitiram visualizar o cenário e as circunstâncias em que se deram as viagens e as marcas que um certo 

oriente deixou nesses escritores e, como consequência, a influência que exerceram em Eça de Queirós” (Ghignatti, 

2008,  p. 14). 



 
47 

 

ao estilo narrativo. 

 

Mas a curiosidade orientalista de Eça já se manifestara quando da sua viagem 

ao Egipto, da qual resultou a colectânea de notas de viagem intitulada 

precisamente O Egipto, publicada postumamente (1926). E ainda aí, se 

podemos detectar sobretudo a influência do Flaubert das viagens ao Oriente, 

o que prevalece é a ideia de utilizar o orientalismo oitocentista em termos 

fantasistas como pretexto para exercícios de estilo: longas descrições 

fortemente adjetivadas do céu (profundidade lisa, imóvel, sempre, 

eternamente azul, céu de pedra, um deserto de abstração, um deserto 

sobrenatural), de objetos (rosários de sândalo, de âmbar, de azeviche, 

braceletes das mulheres felás, maciços e cinzelados, frasquinhos agudos e 

delgados de água de rosa), de trajes ( jaquetas com ornatos de ouro que vêm 

de Beirute), etc. 110 

  

Cabe aqui lembrar que Said utilizou Flaubert como um dos exemplos da relação de 

poder entre o Ocidente e o Oriente, a partir do relato da experiência do escritor francês sobre o 

período em que residiu no Egito (1849-1850) e da sua relação com a dançarina e prostituta 

egípcia Kuchuk Hanem: “(...) o encontro de Flaubert com uma cortesã egípcia produziu um 

modelo amplamente influente da mulher oriental, ela nunca falava de si mesma, nunca 

representou suas emoções, presença ou história. Ele falava por ela e a representou”111. Um 

interessante paralelo a ser ressaltado é que o relato de viagem de Flaubert também só foi 

publicado após a sua morte. Contudo, da mesma forma feita por Eça de Queiroz, o literato 

francês também utilizou o material acerca de sua viagem para a produção de seus textos 

ficcionais.  

Retomando o trecho do relato de Flaubert que Said cita, ele demonstra uma das 

associações mais comuns em relatos sobre o Oriente: de dançarinas com a prostituição, a qual 

muitas vezes era tratada como uma ligação natural, biológica, parte dos impulsos que 

constituiria a mulher oriental. Um exemplo é a mítica dança da abelha, que, segundo relatos 

europeus, se tratava de uma apresentação solo em que a dançarina fingia ter uma abelha presa 

em suas roupas e, para tentar se livrar da abelha, se despia112. É uma cena de strip-tease 

roteirizada como algo natural, espontâneo e até mesmo selvagem, como o ataque de uma abelha.  

Carolina Bracco, em seu texto “A invenção das bailarinas orientais”, também utiliza o 

relato de Flaubert como exemplo e afirma que: 

 

                                                            
110 Machado, 1983, p. 86 (grifo do autor).  
111 Said, 2007, p. 33. 
112 Bracco, 2020, p. 181. 



 
48 

 

Foi a partir destes relatos que se começou a criar e representar a “mulher 

oriental” como uma categoria central desse sistema de pensamento 

[orientalista], destinado a legitimar a ocupação colonial dos territórios e dos 

corpos. Por sua vez, o fato de que se trate de uma dançarina é eloquente, já 

que a concepção mesma da “mulher oriental” dançarina se relaciona 

diretamente com a exposição e espetacularização dos corpos racializados113. 

 

A caracterização da mulher oriental como um elemento da natureza, selvagem, mas 

submissa à dominação do homem europeu, também faz parte do imaginário do empreendimento 

imperialista, no qual o território é feminizado para ser conquistado, o mistério a ser desvelado 

e usufruído. Anne McClintock abordou esse tópico de forma muito perspicaz e criativa na 

abertura de seu livro Couro Imperial, ao demonstrar o mapa fictício do romance As minas do 

Rei Salomão (1885)114, de Henry Rider Haggard. A narrativa representa algum lugar genérico 

do sul da África em que estaria escondido o tesouro do rei Salomão, sendo este mapa uma nítida 

representação do corpo feminino, na qual a caverna do tesouro é uma óbvia alusão ao canal 

vaginal115: “as mulheres são a terra que está para ser descoberta, penetrada, nomeada, 

inseminada e, acima de tudo, possuída”116.  

 Edward Willian Lane, Gerard Nerval, Gustave Flaubert… possivelmente Eça de 

Queiroz consumiu – de forma direta e indireta – muito da produção orientalista francófona e 

anglófona, e esse discurso se tornou parte de seu arcabouço epistemológico. Teresa Coelho 

afirmou:  

 

(...) disfarçadas no meio de exuberantes descrições, considerações 

humorísticas e digressões, se encontram ardilosas referências denunciadoras 

de mais sérios conhecimentos que inseridas de forma menos evidente, 

evidenciam que Eça se terá informado mais do que parece à primeira vista117. 

 

Como Edward Said escreveu, “o orientalismo é afinal um sistema para citar obras e 

autores”118. Mesmo não estando nominalmente no texto, a ordenação discursiva se faz presente 

em algum nível. Porém, não é um simples “recorta e cola”, mas um complexo processo de 

realização de trabalho intelectual e criativo, que reutiliza peças e fragmentos de discursos 

                                                            
113 Idem, p. 178. 
114  Curiosamente, a primeira tradução para português de “As minas do rei Salomão” foi feita por Eça de Queiroz 

e publicada na “Revista de Portugal” em 1889. 
115 Mcclintock, 2010, p. 16. 
116 Idem, p.58 
117 Coelho, 2024, p. 44. 
118 Said, 2007, p. 54. 

 



 
49 

 

produzidos e reproduzidos anteriormente, em uma dinâmica de intertextualidade e 

hipertextualidade119. Eça adentra ao filão da literatura de viagens que ele bem conhecia e 

possivelmente lhe inspirou120.  

                                                            
119 Gruas, 2011, p. 41. 
120 Coelho, s/d. 



 
50 

 

 

 

 

CAPÍTULO II - UM ORIENTALISMO À LUSITANA 
  

“Era decerto em mim o deleite de rever, sob aquele céu de janeiro, tão azul e 

tão fino, a minha Lisboa, com as suas quietas ruas cor de caliça suja, e aqui e 

além as tabuinhas verdes descidas nas janelas, como pálpebras pesadas de 

langor e sono. Mas era, sobretudo, a certeza da gloriosa mudança, que se fizera 

na minha fortuna doméstica e na minha influência social.” 121 

(Personagem-narrador Teodorico Raposo em A Relíqua) 
 

Neste segundo ato – também conhecido como capítulo –, Portugal está no centro do 

palco, liderando os passos de uma coreografia orientalista que suscita incômodos e 

questionamentos. Terá Portugal um papel de destaque nesse espetáculo? Para responder esta 

questão, o relato de viagem queirosiano volta a ditar o ritmo da apresentação. 

Como uma produção textual que demanda esforços, o relato de viagem é feito de 

escolhas, recortes e limites — por mais fidedigno que ele possa se propor a ser —, pois é 

humanamente impossível que o autor seja onisciente durante sua viagem e que a consiga 

transpor para o papel. Pensando no próprio Eça de Queiroz, nem tudo que é visto é assimilado 

pelos olhos de um homem jovem, português, e aspirante a escritor. É possível aventar que aquilo 

que salta aos olhos desse jovem autor e se torna digno de nota é, principalmente, o que ele 

reconhece, do vivido e do lido, de todo o seu acúmulo cultural; ou o que, de alguma forma lhe 

assombra, ofende o seu olhar e perturba o seu senso, também construído a partir do seu acúmulo 

cultural. 

Junta-se a isso o filtro da subjetividade de seu filho José Maria com suas próprias 

questões e atravessamentos, ao transformar as anotações lacunares de seu pai em um texto 

fluido e coeso. A iniciativa da reescrita feita por ele foi crucial para a publicação da obra, já que 

seu autor primordial, Eça de Queiroz, morreu sem publicar o projeto, e – até onde se sabe – não 

deixou nenhuma orientação sobre como lidar com o seu relato.  

 Por isso, é importante ressaltar que a publicação de O Egito é atravessada por diferentes 

temporalidades: a viagem de Eça em 1869, os possíveis momentos após ela em que ele revisitou 

e reescreveu o texto, o período de esquecimento, e o momento que José Maria encontra o 

manuscrito do pai e decide publicá-lo. Relembrando um trava-língua da minha infância: quanto 

tempo o tempo tem? Há, ainda, os tempos históricos que atravessavam o Egito visto por Eça de 

                                                            
121 QUEIROZ, 1945b, p.295. 



 
51 

 

Queiroz, com os resquícios de um passado longínquo e mítico em oposição ao contexto 

complexo de um país colonizado com suas contradições.  

 

 

Figura 5. Composição de capas de O Egito 

 

 A produção da publicação é uma sucessão de escolhas de seu autor, conscientes ou não, 

e até das feitas à revelia do autor original, Eça de Queiroz, e tomadas por seu filho, ao preparar 

os relatos dentro das condições e possibilidades que a ele se apresentavam. Já era um outro 

contexto histórico, onde o nome Eça de Queiroz estava estabelecido no cânone da literatura de 

língua portuguesa. Stela Maris Franco ressalta como a subjetividade do autor de um relato de 

viagem é inescapável da sua escrita. 

 

Todavia, nenhuma narração por mais objetiva que se pretenda, está livre da 



 
52 

 

subjetividade do autor. Este pode tanto vir acrescentar impressões quanto 

omitir detalhes. Essas ações nem sempre conscientes, podem resultar de um 

leque ilimitado de fatores inter-relacionados, como as influências advindas 

da formação cultural do viajante, os interesses específicos envolvidos no 

empreendimento da viagem e da publicação do relato e até as opções e 

preferências do próprio autor122. 

  

Portanto, aquele que escreve um relato de viagem não pode escapar de si, de ser o que 

é ao experienciar um novo local e ao transformar a experiência em narrativa, como também de 

ser transformado por ela. Eça olha para si próprio inserido no Egito, escreve sobre sua 

percepção, com a areia em sua pele e o sol em seus olhos. O Egito que se inseriu nele.                                                                                                                

AbdoolKarim Vakil ressalta que antes mesmo da viagem ao Egito, Eça já demonstrava 

um grande interesse pela cultura árabe-islâmica, tendo inclusive publicado em O Distrito de 

Évora um artigo com suas impressões sobre a mesquita que visitou em Paris, parte da Exposição 

Universal de 1867123. Vakil argumenta que esse é um ótimo exemplo para compreender a 

atuação do orientalismo em Portugal no século XIX: mediado por um centro, a França, já “que 

implica uma primeira viagem e intermediação a, e por, Paris, centro da cultura europeia, Nova 

Jerusalém do progresso”124. Vemos a cultura francesa enquanto principal difusora do discurso 

imperial-orientalista para Portugal, pautando e mediando a complexa zona de contato entre o 

país Ibérico e o Oriente.  

 Até mesmo a palavra orientalismo é assimilada pelo vocabulário português a partir da 

influência da cultura francesa, como aponta Manuela Delgado Leão Ramos. Ela demonstra que 

o primeiro registro em português dos vocábulos “orientalismo” e “orientalista” são do Grande 

Diccionário Portuguez ou Thesouro da Língua Portugueza de 1873, redigido por Frei 

Domingos Vieira, cujas definições aparentam ser tradução direta das entradas do Dictionnaire 

de La Langue Française de Emile Littré”125. 

 Considerando a grande presença da cultura francesa em Portugal, pode parecer 

contraditório o “atraso” do interesse português pela temática oriental na sua produção artística 

literária quando o foco é o século XIX, principalmente quando comparada com a França. 

Porém, algumas situações enfrentadas pela nação lusitana no início do século podem ter 

contribuído para a demora na retomada da temática, direcionando a atenção da intelectualidade 

portuguesa para os próprios problemas: invasão das tropas napoleônicas, transferência da Corte 

                                                            
122 Franco, 2011, p. 75. 
123  Vakil, 2000, p. 76. 
124  Idem, p.77. 
125 Ramos, 2001, p. 18. 



 
53 

 

para o Brasil, revolução liberal do Porto, independência do Brasil. Mediante esses fatos, é 

possível concordar com Vanzelli de que a temática oriental ressurge no século XIX de forma 

tardia em Portugal: 

 

Voltando a pensar na segunda metade do século XIX, para além da relação 

com o império português, o Oriente ressurge na literatura como uma tendência 

vinda dos grandes centros europeus, França, Inglaterra, Alemanha. Neste 

cenário, a crítica dá especial destaque à famosa Geração de 70, em especial ao 

escritor Eça de Queirós (1845-1900), como a primeira a trabalhar com a 

temática do Oriente de modo original126. 

  

A chamada “Geração de 70”127 contou com nomes como Antero de Quental, Camilo 

Castelo Branco, Ramalho Ortigão e o próprio Eça de Queiroz, autores que impactaram 

profundamente a cultura portuguesa, principalmente inovando na literatura ao priorizarem uma 

escrita realista em oposição ao romantismo em voga até aquele momento. Na produção de Eça 

de Queiroz, o Oriente surge de forma substancial nos percursos de Teodorico Raposo em A 

Relíquia, no já citado A correspondência de Fradique Mendes, em O Mandarim128, nos contos 

“Suave Milagre” e “A morte de Jesus”, e de relance em outras obras, como na viagem que 

Carlos de Os Maias faz ao Egito129.  

 

Mais tarde, no romance a Relíquia, Eça porá na pena do personagem principal, 

Teodorico Raposo, aquilo que ele próprio deve ter sentido: “Esta jornada à 

terra do Egito e à Palestina permanecerá sempre como a glória superior da 

minha carreira; e bem desejaria que dela ficasse nas letras, para a Posteridade, 

um monumento airoso e maciço”130.  
  

Retomando à obra O Egito, enquanto relato de viagem, transita num espectro entre uma 

ficção bem escrita e a narrativa do possivelmente vivido. O texto se propõe a produzir um 

“efeito de realidade” para os seus leitores, a despeito de seus acontecimentos terem realmente 

acontecido ou não, da forma narrada ou não. O relato é construído para ser interessante ao leitor 

e emanar o que o autor deseja comunicar. Tem uma função na sociedade, faz parte de uma 

tradição literária que permite ao leitor acessar um cenário paradoxalmente real e de sonhos, 

uma viagem que só será possível pelo livro. Ele responde a uma demanda; não é escrito no 

                                                            
126 Vanzelli, 2020 p. 41. 
127 Cf. Oliveira Júnior, 2021; Feitosa, 2023. 
128 Vale ressaltar que a ideia de Oriente na história de Portugal também abarca o “extremo Oriente”, sendo o 

romance “O Mandarim”, de Eça de Queiroz, um importante representante literário dessa temática. 
129 Ghignatti, 2008. p. 36. 
130 Matos, 2014, p. 65. Grifos do autor. 



 
54 

 

vácuo. O autor, seu repertório, suas escolhas: tudo atravessa seu texto. Entretanto, nessa 

equação, um outro indivíduo faz parte da produção dessa publicação, intervindo e moldando 

sua forma final: José Maria, filho, editor e possível coautor dessa obra.  

A professora Ceila Maria Ferreira atualmente prepara uma edição crítica de O Egito – 

notas de viagem. Ao cotejar a publicação de 1926 com o manuscrito original depositado na 

Biblioteca Nacional de Portugal, Ferreira destaca algumas questões como, por exemplo, as 

lacunas e inconsistências mencionadas por José Maria na introdução do livro de 1926, sendo 

que o texto impresso é coeso e aparentemente completo131. Segundo Ferreira, o manuscrito 

original possui rasuras, partes inacabadas e passagens de difícil leitura, o que demonstra a 

grande intervenção de José Maria no texto de seu pai, ao conseguir publicar um texto bem-

acabado. Porém, os caminhos da reescrita são ignorados, não fazendo parte do manuscrito 

arquivado. Nem a edição lançada possui qualquer indicação acerca dos critérios utilizados por 

José Maria na preparação do texto. 

 

Os manuscritos autógrafos de Eça de Queirós não são, na sua integralidade, 

os originais do que lemos na edição de 1926. Algumas de suas passagens estão 

muito distantes do que lemos naquela publicação de meados dos anos 20 do 

século passado. Há também, nos manuscritos autógrafos de Eça, a quase total 

ausência das marcas dos trabalhos de “revisão” e, em algumas passagens, de 

recriação, empreendidos por José Maria. Onde estarão tais manuscritos? 

Foram destruídos? Estão perdidos ou fazem parte do acervo de alguma 

biblioteca particular? Não sabemos e não temos notícias de quem conheça o 

seu paradeiro132. 
  

 Na seção do site da Biblioteca Nacional de Portugal destinada ao espólio de Eça de 

Queiroz, estão disponíveis as primeiras páginas de alguns manuscritos, mas não o material 

integral. Sobre essa escolha, consta no site: 

 

(…) não faria sentido apresentar ao grande público, via internet, textos que, 

provindo da oficina do escritor, muitas vezes carecem do trabalho de 

desenvolvimento e acabamento que ele não pôde levar a cabo. Mostrá-los sem 

restrições nem cautelas seria de certa forma devassar a intimidade de um 

artista133. 

 

Para acesso de pesquisadores, a Biblioteca Nacional de Portugal concluiu a digitalização 

do espólio de Eça de Queiroz depositado na instituição, sendo 504 imagens referentes às 

                                                            
131 Ferreira, 2016.  
132 Idem, p.113. 
133 Espólio de Eça de Queirós em formato digital.  



 
55 

 

anotações sobre o Egito que podem ser solicitadas à instituição. Contudo, a compreensão desses 

manuscritos é um trabalho deveras complexo, até mesmo para seu filho José Maria que, na 

introdução de “O Egito, contou um pouco da experiência de editar a publicação, da dificuldade 

em decifrar a letra – tendo que recorrer ao suporte de seu irmão Alberto nesse árduo processo 

–, do uso do velho passaporte do pai para conseguir seguir seus passos pelo texto, do auxílio de 

mapas e enciclopédias para traduzir e entender nomes de locais e indivíduos134. 

                                                            
134 Queiroz, 1945. 



 
56 

 

Figura 6. Primeira página dos manuscritos autógrafos de Eça de Queiroz 

 

A análise historiográfica desses manuscritos autógrafos de forma comparativa ao texto 

publicado é um possível desdobramento desta atual pesquisa. Contudo, opto, nesta tese, em 

manter minha análise focada no conteúdo publicado postumamente, estando ciente das 

possíveis interferências sofridas na redação para sua publicação. Tenho em mente não só o 



 
57 

 

indivíduo Eça de Queiroz que viajou ao Egito aos 23 anos e deixou registradas algumas das 

suas experiências, como também o nome do autor Eça de Queiroz, canônico da literatura 

portuguesa, que também é um princípio de unidade e coerência do discurso, unificando toda 

sua obra135. Para o propósito da investigação desta tese, utilizo um exemplar de O Egito, 

publicado em 1945 por Livraria Lello & Irmão136, com 354 páginas, distribuído no Brasil pela 

editora Brasiliense como parte da coleção de obras completas de Eça de Queiroz. 

 Assim sendo, um dos aspectos que destaca o texto de Eça de Queiroz dentre tantas outras 

narrativas de viagens ao Egito, é a sua nacionalidade: um autor português. Os relatos mais 

conhecidos e utilizados como fontes históricas sobre o Egito no século XIX são 

majoritariamente de autores ingleses e franceses. O fato está atrelado ao histórico de disputas 

imperiais entre as duas potências europeias por monopólio/influência/controle do Egito, o que 

demandava também certa afluência de indivíduos dessas duas nações para o território egípcio 

e, consequentemente, houve uma maior produção de relatos. 

 Não é apenas o fato de ser um escritor não-inglês e não-francês que torna o relato de 

Eça de Queiroz interessante, mas o panorama histórico-cultural de Portugal e sua relação com 

o Oriente. Essa relação foi complexa e com diversos pontos de contato. Já se inicia com a 

proximidade geográfica do Norte da África e no período medieval, em que a península Ibérica 

fez parte do Império árabe muçulmano, passando pela busca moderna de um caminho para as 

Índias, a derrota na batalha de Alcácer-Quibir com o desaparecimento de D. Sebastião e o caos 

político que se seguiu, e a colonização de Macau e de Goa são alguns pontos de ligação de 

Portugal com o conceito de Oriente. Os fatos indicam o quanto essa ideia é elástica, atravessada 

por diferentes contextos e tempos, assumindo conotações diferentes que se confundem, 

misturam, divergem e recombinam137.  

 

O Oriente é parte intrínseca da memória cultural portuguesa. A chegada de 

Vasco da Gama às Índias, em 1498, a subsequente expansão marítima e o 

império ultramarino lusitano estabeleceram uma relação entre Portugal e o 

Oriente que não só mudou os rumos da história de vários povos do leste, como 

deixou fortes marcas na memória coletiva de Portugal138. 
 

 Isso torna necessário expandir a percepção sobre a história portuguesa para além do 

                                                            
135 Foucault, 2008, p. 26. 
136 Queiroz, 1945. 
137 Lima, 2003, p. 131. 
138 Vanzelli, 2020, p. 35. 



 
58 

 

cenário do século XIX, entendendo-a não só como uma nação coadjuvante consumidora de 

produções orientalistas francesas, mas também como protagonista nessa ordem discursiva de 

dominação. Não seria o orientalismo uma outra roupagem, ou uma outra vertente, para a 

retórica de dominação bem conhecida em terra brasilis desde a chegada da primeira embarcação 

portuguesa? Poderia certo orientalismo lusitano — ignorado na análise feita por Said — ser, na 

verdade, anterior ao iluminismo, que “(...) a despeito de sua relativa invisibilidade, chega com 

força a autores dos séculos dezenove e vinte, dentro e fora de Portugal”?139  

  

2.1. Uma retórica de dominação 

 

Immanuel Wallerstein, em seu livro O universalismo europeu: a retórica do poder, 

demonstra como supostos valores universais são invocados por potências em diferentes 

momentos do sistema-mundo moderno como forma de legitimar políticas de dominação140. 

Para embasar seu raciocínio, Wallerstein revisita os argumentos do espanhol Juan Ginés de 

Sepúlveda, em 1550, para defender sua posição perante Carlos V, em Demócrates segundo: 

das causas justas da guerra contra os índios.  

Resumidamente, Wallerstein conta que Sepúlveda defendia as medidas violentas e 

impositivas do governo espanhol para com os indígenas americanos a partir de quatro 

justificativas: 1) os indígenas eram bárbaros e cruéis; 2) a dominação permitiria uma forma de 

remissão/retificação dos pecados; 3) os espanhóis eram obrigados por lei divina a impedir os 

males provocados pelos indígenas; 4) a dominação tornaria a evangelização mais eficiente, 

como também mais segura para os espanhóis.  

Com algumas pequenas adaptações contextuais, Wallerstein demonstra, em sua obra, 

como esses quatro argumentos continuaram a ser utilizados de justificativas para diversas 

intervenções, inclusive pelo imperialismo europeu do século XIX.  

 

Como se pode ver, esses são os quatro argumentos básicos que tem sido 

usados para justificar todas as “intervenções” subsequentes dos “civilizados” 

do mundo moderno em zonas “não civilizadas”: a barbárie dos outros, o fim 

de práticas que violam os valores universais, a defesa de inocentes em meios 

cruéis e a possibilidade de disseminar valores universais141.  

 

                                                            
139 Souza, 2022, p. 94. 
140 Wallerstein, 2007.  
141 Idem, p. 35. 



 
59 

 

Nesse cenário, os quatro argumentos descritos por Wallerstein são acionados quando: 

1) povos orientais são animalizados, considerados bárbaros e primitivos; 2) por serem 

desprovidos de racionalidade, deveriam ser ensinados, educados, civilizados; 3) essa função 

“pedagógica” era europeia, já que a sua manifesta superioridade os obrigava a levar o progresso 

para os povos que viviam na obscuridade; 4) tornava justificável e desejável dominar, explorar 

e utilizar da violência para efetivar esse trabalho humanitário.   

A partir da análise de Wallerstein é possível entender que o discurso orientalista 

articulou – e ainda articula – argumentos que não são inéditos. São, sim, mutáveis dentro de 

diferentes cenários do sistema-mundo moderno, onde os “dois 1492”, como defendido por Ella 

Shohat, possuem papel preponderante, sendo a reconquista ibérica e a conquista da América. 

Nele, a gênese de um proto-orientalismo católico produzia – e era produzida – pelo império 

português142. Este seria o início do ocidentalismo como descrito por Mignolo, no qual temos o 

Ocidente como ideologia expansionista iniciada com a conquista europeia das Américas, e o 

orientalismo como a rearticulação “do imaginário do sistema mundial colonial/moderno em sua 

segunda fase, quando o ocidentalismo, estruturado e implementado no imaginário dos impérios 

espanhol e português, começou se esvanecer”143. 

Assim, dialogando com Shohat e Mignolo, a gênese do discurso orientalista não estaria 

no século das Luzes, como tratado por Said, mas sim nos séculos XV e XVI, momentos cruciais 

da formação da modernidade/colonialidade. Em especial, na experiência histórica dos povos da 

Península Ibérica, com suas misturas e lutas com judeus sefarditas, mouros africanos, como 

também com os indígenas do novo mundo. A narrativa que demonizava esses “outros”, tão 

íntimos dos ibéricos, foi facilmente aplicada para descrever os povos indígenas144. 

Nesse sentido, é fundamental esclarecer que o argumento que busco articular não se 

baseia na tentativa de reivindicar, para Portugal ou para a Península Ibérica, um pioneirismo 

em relação ao discurso orientalista. O que proponho é destacar a complexidade e a 

multiplicidade dos processos constitutivos dos discursos orientalistas, os quais ultrapassam as 

abordagens monolíticas frequentemente atribuídas a esse campo. Estes são intrinsecamente 

plurais, envolvendo uma diversidade de agentes históricos, culturas e contextos específicos, 

além de refletirem as particularidades das interações que ocorrem em diferentes zonas de 

                                                            
142 Shohat, 2016, p. 143. 
143 Mignolo, 2020, p, 92. 
144 Shohat, 2016, p. 143. 

 



 
60 

 

contato. Como afirmou Ella Shohat, “a história do tráfego de ideias orientalistas, portanto, não 

é apenas mais extensa, mas também mais multifacetada e multidirecional do que pode parecer 

à primeira vista”145. 

Diferentemente de outros impérios coloniais europeus, a interação portuguesa com o 

Oriente não se restringiu ao período moderno ou à lógica de dominação territorial estrita. Ela 

se desenvolveu ao longo de séculos, inclusive no próprio território ibérico, desde as trocas 

comerciais e culturais estabelecidas nas rotas marítimas, até nos contatos diretos em regiões 

como a Índia, o Golfo Pérsico, a China e o Japão. Tais encontros contribuíram para a construção 

de narrativas orientalistas que, embora muitas vezes relegadas ao segundo plano nos estudos 

críticos, desempenham um papel crucial na compreensão do entrelaçamento entre modernidade, 

colonialidade e representação cultural.  

É um caminho importante para as pesquisas acerca dos orientalismos buscar um 

aprofundamento sobre as dinâmicas de dominação que se estruturaram com a invasão das 

Américas e sua posterior mundialização. Nas palavras de Rita Segato,  

 

(...) no momento em que se inicia o processo de conquista e colonização, a 

modernidade e o capitalismo também davam seus primeiros passos. Portanto, 

é possível afirmar que a emergência da América, sua fundação como 

continente e categoria, reconfigura o mundo e dá origem, com esse impacto, 

ao único vocabulário com que hoje contamos para narrar essa história146. 

 

O conceito de orientalismo, tal como proposto por Edward Said, serve como um ponto 

de entrada para a crítica das dinâmicas de poder e representação entre o Ocidente e o Oriente. 

No entanto, sua aplicação ao caso português exige uma perspectiva que leve em conta as 

peculiaridades da experiência colonial lusitana e sua relação com o Oriente. Nesse contexto, a 

compreensão de um orientalismo português não apenas emerge como hipótese plausível, mas 

também como necessidade epistemológica para compreender melhor as formas como Portugal, 

enquanto império europeu, articulou representações do Oriente. 

Reconhecer a existência de um orientalismo português – assim como de outros 

orientalismos situados, mestiços, periféricos, tropicais – é indispensável para ampliar a crítica 

saidiana. Trata-se de um esforço para conectar os estudos do orientalismo aos debates mais 

amplos sobre modernidade/colonialidade, revelando como aquelas narrativas não foram apenas 

produtos do imperialismo hegemônico, mas também ordens discursivas de circulação global 

                                                            
145 Shohat, 2016 p. 148. 
146 Segato, 2021, p. 55.  



 
61 

 

por múltiplas histórias e geografias. Essa abordagem pluralista permite uma crítica mais 

profunda e localizada, questionando categorias rígidas e promovendo um entendimento mais 

abrangente das dinâmicas culturais e políticas que moldaram o mundo moderno. 

 

2.2. Eça de Queiroz, um orientalista português? 

 

O exposto lança a questão:  como essa bagagem histórico-cultural afetou na produção 

literária de Eça sobre o Egito? Como a subjetividade de um jovem português atua nas suas 

percepções e entendimentos? Decerto que Eça de Queiroz não cabe nos limites de uma caixinha 

com rótulo de “ocidental” ou “europeu” – tampouco de “português”. Por outro lado, sua 

subjetividade, que foi construída no decorrer da vida, se serviu de elementos dessas caixas e de 

muitas outras, como em um exercício matemático sobre teoria dos conjuntos. Seria um 

indivíduo historicamente localizado e ainda assim singular dentro de um universo de 

combinações possíveis entre os conjuntos e intersecções existentes e disponíveis no contexto. 

Agora cabe, através da produção da presente tese, investigar parte das combinações que 

proporcionaram ao indivíduo Eça de Queiroz a escrita do texto aqui analisado.  

 Isto posto, a nacionalidade portuguesa se destaca nesse caleidoscópio, já que, no 

contexto europeu do século XIX com sua política imperialista, Portugal assumiu um papel 

coadjuvante, contrastante com sua história de pioneirismo e força no expansionismo marítimo 

do século XVI. Boaventura de Souza Santos caracteriza o país como semiperiférico, que atuava 

apenas como “correia de transmissão entre as colônias e os grandes centros de acumulação”147. 

Já a pesquisadora portuguesa Maria da Luz Pinheiro define que o papel assumido por Portugal 

foi totalmente periférico em relação às potências europeias, o que pode ter influenciado a forma 

com que o discurso tradicionalmente entendido como orientalista se desenvolveu no local. 

“Nesse sentido, o discurso orientalista que era comum nas restantes nações do continente 

europeu, como por exemplo, em França, adquiriu no panorama nacional [português] contornos 

distintos”148.                                                                                                              

 Esse contorno diferenciado que o discurso orientalista assumiu em Portugal, para Isabel 

Pires Lima, se deve à proximidade e constante relação de Portugal com o Oriente, fonte de 

experiências, aventuras, vivências errantes, e até mesmo do derradeiro exílio149. As 

                                                            
147 Santos, 1993, p. 41. 
148 Pinheiro, 2021, s/p. 
149 Lima, 2003, p. 130-131. 



 
62 

 

particularidades dessa relação também constam nas reflexões de alguns pesquisadores acerca 

dos estudos empreendidos por universidades portuguesas sobre os árabes e o Islã (ou a escassez 

desses trabalhos). Maria Cardeira da Silva sintetiza este cenário, em que:   

 

 (...) a maioria dos estudos que podemos incluir na categoria de antropológicos 

relativos aos árabes se tenham desenvolvido, não no espectro da antropologia 

colonial aplicada, mas no campo disciplinar da história e do território 

português e frequentemente associados à construção identitária nacional ou 

regional150.                                                                                                                                  

 

Silva dialoga com a argumentação de Vakil, segundo o qual Portugal simultaneamente 

consome o orientalismo europeu (em especial o francês) e também é sua vítima151. Consome e 

digere o orientalismo em termos nacionais, na construção de uma nação portuguesa 

“europeizada”, que precisa identificar e domesticar suas áreas “orientalizadas”. 

 

(...) o arabismo português reconhece-se e assume-se como tributário do 
orientalismo europeu, mas resulta de uma apropriação local, para consumo 

interno, de práticas discursivas alheias e, nessa medida, autonomiza-se dos 

discursos orientalistas hegemónicos; o arabismo português visa, antes de mais, 

a europeização de Portugal, com o sacrifício, isto é, a “orientalização”, de 

algumas das suas regiões menos desenvolvidas (...)152. 
 

No excerto acima, Silva fala de um arabismo português tributário do orientalismo 

europeu, mas não de um orientalismo português. O dado pode apontar para a percepção de que 

os eixos orientalistas manipulados por Portugal não teriam uma aplicação colonial “tradicional” 

em termos de orientalismo no século XIX, com uma aplicação de exploração colonial direta, 

dado o declínio do império português e do quase abandono de suas possessões na Índia. Seria, 

sim, um mecanismo interno de construção de identidade nacional e de hierarquização 

sociocultural que, para se afirmar europeia, necessitaria reconhecer sua parcela oriental, o 

“outro” em si, para, então, circunscrevê-lo. Assim, mantê-lo-ia sob controle e poderia 

explorar/lucrar quando fosse interessante para a política nacional.  

Não obstante, o Oriente também é acionado na identidade nacional portuguesa como 

local de glória e redenção da pátria, “(...) como se Portugal, quando não esteve no Oriente, 

tivesse estado na miséria e na mesquinhez”153. Não importaria o local geográfico do Oriente, 

                                                            
150 Silva, 2005B, p. 783. 
151 Vakil, 2000, p. 91. 
152 Silva, 2005B, p. 786. 
153 Hespanha, 1999, p.143. 



 
63 

 

Índias, Cochinchina, África; mas sua função histórica de exercício de virtudes para o 

engrandecimento da nação portuguesa. Essa aplicação pode ser tida como não convencional ao 

orientalismo, mas demonstra a multiplicidade do fenômeno e a heterogeneidade de suas formas 

de atuação, podendo ser capturado e adaptado de acordo com os interesses em atuação. 

Retomando a perspectiva de Lisa Lowe154, complica o orientalismo. 

De forma geral, a partir da leitura dos trabalhos de Pinheiro, Vakil, Lima e Silva155, 

como também das reflexões teóricas de Wallerstein, Mignolo e Shohat156 – citados 

anteriormente –, é viável afirmar que a experiência da nação portuguesa oitocentista com a ideia 

de Oriente difere, e muito, da experiência da Grã-Bretanha e da França. Assim, se faz necessário 

um olhar mais atento para a detecção de uma ordenação discursiva orientalista produzida em 

Portugal a partir de suas especificidades históricas, ligadas principalmente ao peso histórico-

cultural da memória da conquista das Américas e a retomada da Península Ibérica, como 

destacou Ella Shohat157. Não obstante, a cultura portuguesa também era continuamente 

alimentada pela produção francesa e inglesa, inclusive de viés colonial-orientalista, com toda 

sua carga de estereótipos. Do mesmo modo, a narrativa de viagem de Eça de Queiroz sobre o 

Egito difere de textos britânicos e franceses; mas é impossível não reconhecer o peso dessas 

produções orientalistas na bagagem do viajante Eça de Queiroz. O ponto focal para análise 

desta tese é o modo com que Eça trabalha em seu relato, utilizando essa bagagem orientalista, 

complicando-a (ou não) ao misturá-la com outros acúmulos e guardados.  

  

                                                            
154 Lowe, 1992. 
155 Pinheiro, 2021; Vakil, 2000; Lima, 2003; Silva, 2005B.  
156 Wallerstein, 2007; Mignolo, 2017; Shohat, 2016. 
157 Shohat, 2016. 



 
64 

 

 

 

 

CAPÍTULO III – “A MILÉSIMA SEGUNDA NOITE”: GÊNERO E A 

FANTASIA ORIENTALISTA 

  

Durante um momento parou, muda, assustada pela luz e pelos homens, 

roçando os joelhos lentamente. Uma tanga branca cobria-lhe os flancos 

possantes e ágeis: os cabelos hirsutos, lustrosos de óleo, com cequins de ouro 

entrelaçados, caíam-lhe sobre o dorso, como uma juba selvagem; um fio solto 

de contas de vidro azul enroscava-se-lhe em torno do pescoço e vinha 

escorregar por entre o rego dos seios rijos, perfeitos e de ébano. De repente 

soltou convulsivamente, repicando a língua, uma ululação desolada: Lu! Lu! 

Lu! Lu! Lu! Atirou-se de bruços para o divã: e estirada, na atitude de uma 

esfinge, ficou dardejando sobre nós, séria e imóvel, os seus olhos 

tenebrosos.158 

(Personagem-narrador Teodorico Raposo em A Relíquia)  

 

O que nos leva a viajar? Conhecer o que era desconhecido? Reconhecer o que foi 

conhecido por outras formas? O que motivou o jovem português Eça de Queiroz a se aventurar 

em uma viagem marítima rumo a um destino, teoricamente, desconhecido? O motivo 

considerado como oficial para a viagem de Eça de Queiroz ao Egito pode ter sido os festejos 

de inauguração do canal de Suez, mas havia muito mais. E é sobre esse “mais”, esse somatório 

de imagens e expectativas, curiosidades e desejos que bailam, nesta seção, elementos 

subjetivos, que são elaborados pelos sujeitos em um dado contexto e temporalidade, calcada 

em sua materialidade, produzindo efeitos e dando sentido a ela. É sobre a historicidade que 

reveste os indivíduos e a forma com que lidam (ou não) com ela.  

O Grand Tour pelo Oriente era, nas palavras de Teresa Coelho: 

 

(...) uma viagem já experimentada e documentada por uma pleiêde europeia, 

sobretudo masculina e francesa, na qual se inserem François-René de 

Chateaubriand, Laphonse de Lamartine, Gérard de Nerval, Théophile Gautier, 

Gustave Flaubert, Maxine du Camp, ou ingleses como Edward William Lane 

e William Thackeray, da qual o jovem Eça desejaria, decerto, fazer parte.159 

 

 Falar do Oriente — aquele orientalizado, produzido inicialmente pela Europa — e não 

falar de desejo é abrir mão de uma importante chave para a compreensão do modus operandi 

                                                            
158 Queiroz, 1945B, p.130-131 
159 Coelho, 2024, p. 15. 



 
65 

 

do sistema colonial. Como afirma Richard Miskolci, “o desejo, assim, não é um complemento 

ou um acessório de uma questão política maior, mas antes seu fundamento e sustentação 

(...)”160. Ou seja, é viável compreender o orientalismo como também constituído por desejos, 

tabus, anseios e repulsas. 

Meyda Yegenoglu também ressalta a necessidade de inserir o desejo e outros processos 

tratados como inconscientes nas análises sobre o empreendimento colonial, o que, na percepção 

da autora, ainda é raramente feito. “Ao abordar a questão da diferença sexual, é necessário 

reconhecer que a fantasia e o desejo, enquanto processos inconscientes, desempenham um papel 

fundamental na relação colonial que se estabelece com os colonizados”161. 

Mas não é qualquer desejo que é acionado pela retórica de dominação. “O desejo 

desejável”, como argumenta Miskolci, é o desejo masculino heterossexual (ao menos, 

publicamente heterossexual) certo de seu direito de tomar para si seu objeto de desejo, até por 

meio da violência162. Esse objeto que é construído no feminino, pois como destacou McClintock 

“(...) a conquista imperial do globo encontrava sua figura e sua sanção política na prévia 

subordinação das mulheres como uma categoria da natureza”163. É um desejo que se articula 

com um modelo hegemônico e idealizado de masculinidade, que subalterniza e marginaliza 

outras experiências masculinas164.  

Por conseguinte, também é um desejo branco e europeu, pois não aceita competir com 

os desejos de outras masculinidades estrangeiras e subalternas, pois, como afirmou Maria 

Lugones, desde a invasão europeia nas Américas, a dicotomia entre o humano e não humano 

foi imposta pelo homem ocidental, que não aceita equiparar esses outros indivíduos como 

também homens165. É um desejo por fazer parte do desfile dos vencedores, obliterar o que se 

põe no caminho, se tornar bastião do progresso, construtor de uma dada modernidade e, como 

tal, impor violentamente sua máxima civilizatória, seu fardo inescrupulosamente salvacionista, 

num autogozo de orgulho e congratulação de sua superioridade.  

Robert J. C. Young afirma que o colonialismo não era apenas uma máquina bélica-

administrativa, como também uma máquina desejante, com um apetite ilimitado, devorando 

territórios, pessoas, culturas166. Retornando ao Oriente e aos desejos por ele despertados — ou 

                                                            
160 Miskolci, 2012, p. 47 
161 Yegenoglu, 1998, p. 2. 
162 Miskolci, 2012, p. 54 
163 McClintock, 2010, p. 47. 
164 Connell; Messerschmidt, 2013.  
165 Lugones, 1999, p. 936. 
166 Young, 2005, p.119. 



 
66 

 

que a ele foram impostos —, a mulher oriental é ponto chave para a compreensão dessa e de 

outras representações desejantes. 

 

A representação da mulher oriental foi uma das colunas que sustentaram o 

pensamento orientalista e a produção, exibição e comercialização das Belas 

Artes impregnadas com este discurso. Esta mulher não era somente bela e 

exótica, mas também passiva e submissa, servindo como metáfora para a 

forma como o próprio Oriente era visto pelo povo europeu daquela época.167 

 

Na construção desse imaginário orientalista, a mulher oriental é a personificação 

simbólica ideal do Oriente. Misteriosa quando coberta, mas possuidora de um corpo que é chave 

para prazeres transcendentais, ainda que apenas quando domada, controlada, domesticada. São 

as odaliscas pintadas por Ingrès e Delacroix, as escravas, as dançarinas, as sacerdotisas, as 

mulheres sem nome retratadas em cenários de banhos turcos e haréns; tantas mulheres 

desenhadas e descritas. O corpo da mulher oriental é a epítome do território selvagem à espera 

de ser invadido, o manancial a ser conquistado. Ela é colonizada pelas letras. Nunca é agente 

de sua própria narrativa em um texto orientalista. É descrita nos mínimos detalhes para se tornar 

palpável, real, seu corpo-território invadido-descrito como selvagem, estranho e sedutor.  

Eça relata várias possíveis conversas que teria travado com figuras que encontrou no 

Egito: o engenheiro do canal de Suez, o dragomano ateu de pele retinta chamado Jonas Ali, o 

homem de origem armênia cujo nome ele esqueceu, mas que terminava em ki... Ou seja, alguns 

homens são tratados como sujeitos interlocutores em sua narrativa, nomeados ou 

caracterizados; aqueles que de alguma forma estão mais próximos dele, que possuem algum 

terreno comum para que possam trocar e interagir: a linguagem. Mas a maioria da população 

egípcia, homens ou mulheres, separados de Eça pelo “véu” da língua, constituem o cenário do 

relato, a paisagem humana que instiga sua curiosidade. Em certos momentos, Eça descreve a 

população local de forma bem diversa e multicolorida. Mas, em outros, principalmente quando 

busca comparar hábitos e costumes egípcios com o cotidiano europeu, Eça de Queiroz 

generaliza a população, se referindo aos indivíduos apenas como a “mulher árabe” e o “homem 

árabe”.  Este é um dos principais tópicos abordados pelo autor em seu texto: a relação de 

homens e mulheres no Egito.  

 

Sei de árabes que ao contato dos nossos hábitos, das nossas ideias e da nossa 

crítica, na presença da mulher da Europa, compreenderam o vazio, a 

                                                            
167 Paschoal, 2019A, p. 80. 



 
67 

 

imbecilidade, a miséria do harém, e veem quanto a mulher árabe é inútil, 

material, estúpida, física, simples adorno de carne. Esses, desprezam o harém. 

No entanto, o sentimento geral não é esse: o árabe, o muçulmano que despreza 

as nossas ideias, os nossos hábitos, a nossa arquitetura, o nosso vestuário e o 

nosso tabaco, despreza soberbamente as nossas mulheres.168 

 

 De acordo com o trecho acima, aqueles árabes que aceitaram a pretendida superioridade 

das ideias e hábitos europeus, chegaram à conclusão de que a mulher árabe era vazia, inútil, 

estúpida, apenas um adorno de carne. Mas, de acordo com o jovem português, essa não era a 

regra. O recorrente era que os homens árabe-muçulmanos, ao desprezarem os hábitos europeus, 

também desprezassem a mulher europeia. Mas como esse segundo grupo de árabes, que 

valorizavam suas tradições e costumes, via suas próprias mulheres? Como resposta, Eça se 

esmera nas descrições e metáforas, que, apesar de versarem sobre as relações entre homens e 

mulheres, passavam bem longe de ideais de amor e romantismo. 

 

O homem despreza a mulher, e o amor é incompatível com o desprezo. O amor 

vive da graça, e a graça é desconhecida no Oriente. Aqui, o eterno feminino 

não existe como princípio influente, cativante e transformador.169 

  

Se o amor vivia da graça e não havia graça no Oriente, logo, não existia amor. Além 

disso, feminilidade aos moldes europeus, dentro da compreensão que Eça possuía acerca de um 

eterno feminino, era também inexistente no Oriente. O anjo do lar burguês, dócil, puro, altruísta 

e sempre acolhedor não cabia no imaginário sobre esse quente e misterioso cenário oriental170. 

Toda a graça amorosa, influente e cativante da mulher ocidental era desconhecida pela mulher 

oriental. A feminilidade, como entendida por Eça, não se encaixava na mulher árabe. 

 

O árabe evita falar nas mulheres por um sentimento de extrema reserva, de 

pudor sensível, de delicadeza áspera. E suponho ainda que evita falar nelas, 

como de uma grande fraqueza. Porque a mulher é realmente a grande fraqueza 

do árabe. O árabe é honrado, ativo, digno; nada o doma, nada o cativa, nada o 

transforma; é o perpétuo cavaleiro: nômade nas tendas, ou especulador na 

                                                            
168 Queiroz, 1945A, p.150-151. 
169 Ibidem, p.163. 
170 “O Anjo do Lar” é o título de um poema de Coventry Patmore (1823-1896-) que celebrava o casamento e 

idealizava o papel doméstico das mulheres. Esse nome/título foi retomado por Virgínia Woolf quando descreveu 

em seu texto Profissões para mulheres, o fantasma que precisou combater para se tornar escritora: “E, quando eu 

estava escrevendo aquela resenha, descobri que, se fosse resenhar livros, ia ter que combater um certo fantasma. 

E o fantasma era uma mulher, e quando a conheci melhor, dei a ela o nome de um famoso poema, “o Anjo do Lar”. 

(...) Era ela que me incomodava, tomava meu tempo e me atormentava tanto que no fim matei essa mulher.”. 

Woolf, 2013, p.11. 

 



 
68 

 

cidade, a sua dignidade é sempre a mesma, profunda, aparatosa e grave. Tem 

uma fraqueza apenas: a mulher. A mulher domina-o, subjuga-o, transforma-

o, vicia-o. Pela mulher ama a indolência, o tabaco, a imobilidade, a escravidão. 

E pela mulher que peca e que é flutuante a civilização árabe. É pela mulher 

que peca o Alcorão, porque foi a mulher que introduziu na vida de Maomé as 

condescendências que tornam quase inútil a sua obra maravilhosa! A mulher 

é a chaga do Oriente!171 

  

“A mulher é a chaga do Oriente”! “A fraqueza do árabe honrado”! A culpada pelos 

infortúnios que acometiam os árabes.Tantas imagens que fazem parte do imaginário ocidental 

podem ser evocadas aqui. Desde Eva que levou Adão ao pecado original, Pandora com sua 

curiosidade libertando todos os males do mundo, às bruxas perversas e sedutoras... São tipos 

idealizados que conversam com a caracterização que Eça de Queiroz faz da mulher árabe, 

tornando compreensível para o leitor ocidental os “modos dos árabes” a partir do repertório 

cultural europeu. Correspondem às expectativas desse imaginário, não importando os sentidos 

atribuídos pelos próprios homens árabes, muito menos pelas mulheres árabes.  

Diante desse outro mundo, dessa outra cultura, reduzir sua complexidade e a limitar à 

estereótipos visa torná-la factível para o imaginário europeu permeado pelo orientalismo. 

Salomé, Herodias, Dalila, Cleópatra, Salambô, Carmem. a “Mulher Fatal” — imagem 

identificada por Norma Telles em diversos romances europeus do século XIX como a 

contraposição do “Anjo do Lar” — é consistentemente apresentada por diferentes artistas como 

uma mulher oriental/orientalizada172. Um belo monstro que seduz, engana e corrompe. 

 Eça continua descrevendo que o homem árabe atribui à mulher 

 

(...) todos os vícios, cerca-a de humilhações, julga-a em perpétua revolta, 

considera-a como um animal, cheio de instintos animais, que é impossível 

transformar, e que, por consequência, é necessário encarcerar. Cerca-a de 

muralhas de escravos, de eunucos: eunuco em casa, no banho; na rua, à rédea 

do burro; ao lado do cocheiro, na almofada... E o Alcorão amaldiçoa aquele 

que disser que os anjos têm nome de mulher!173 

 

 Portanto, por essa perspectiva, toda a estrutura social árabe-muçulmana estaria pautada 

na sordidez da natureza de suas mulheres, que, como animais selvagens, deveriam ser 

enclausuradas, domadas, vigiadas e controladas. Essa interpretação foi construída 

historicamente a partir do não entendimento europeu/ocidental da importância da ideia de 

                                                            
171 Idem, p. 151-152. 
172 Telles, 2012.   
173 Idem, p. 152-153. 



 
69 

 

privacidade nas sociedades árabes, da divisão entre público e privado e, principalmente, sobre 

a separação entre homens e mulheres. Segundo Marina Soares, é necessário lembrar que, em 

tese, homens e mulheres adultos muçulmanos podem partilhar do mesmo espaço, desde que 

estejam impossibilitados de se casarem um com o outro em razão do parentesco, seja por 

consanguinidade, partilha da mesma ama de leite, ou parentesco por casamento174. Porém, como 

a grande maioria das pessoas não são aparentadas, tornou-se necessário circunscrever espaços 

sociais masculinos e femininos, como também preservar os espaços de convívio familiar.  

   A importância da privacidade nas sociedades árabes é um aspecto profundamente 

enraizado em suas práticas culturais, sociais e arquitetônicas. Este princípio está presente de 

forma marcante no desenho das residências tradicionais, como nos pátios internos, elemento 

central em muitas casas. Esse espaço, geralmente cercado por paredes altas, serve como um 

refúgio privado ao ar livre, permitindo que as famílias desfrutem de luz natural e ventilação 

sem comprometer sua intimidade. A organização urbana árabe tradicional também evidencia a 

preocupação com a privacidade nas disposições dos bairros residenciais. As ruas estreitas e 

sinuosas, frequentemente sem saída, criam uma sensação de proteção e exclusividade. As 

entradas das casas, por sua vez, raramente estão alinhadas diretamente com o interior das 

residências, uma escolha deliberada para evitar a exposição direta. Nas palavras de Eça de 

Queiroz: 

 

Nada mais fantasista do que uma casa árabe: a sua porta pequena, aberta no 

muro, ou se ergue sobre dois degraus, ou fica abaixo do nível da rua; o telhado 

levanta-se, agudo ou gótico, ou se achata em largos terraços; os mucharabiêhs 

dependuram-se em todas as posições os travejamentos fogem para a rua, as 

pedras lutam com os tetos... E tudo aquilo se equilibra, pende, pousa 

delicadamente no chão, parecendo que o vento a vai levar.175 

 

Outro elemento icônico é o mashrabiya (ou muxarabi), também citada por Eça, uma 

espécie de janela de madeira ou gesso que se projeta da fachada da casa, protegida com treliças 

intricadas176. Essa estrutura não apenas protege do calor intenso, permitindo a circulação de ar 

                                                            
174 Soares, 2017, p.303. 
175 Queiroz, 1945A, p. 101 
176 “A mashrabeya consiste em uma ‘porta para dois mundos diferentes’. Sendo vista como uma espécie de nicho 

nas construções de mansões e palácios orientais, foi um item arquitetônico difundido principalmente entre o 

período de domínio turco-otomano e de líderes mamelucos, a mashrabeya é um recorte projetado para o lado 

externo das fachadas, como uma janela suspensa. Geralmente com gradis ou recoberta de treliças com padrões, 

permitia que do lado interno se pudesse ver o externo, mas nunca o contrário. Acabou sendo entendida como um 

símbolo da reclusão feminina aos espaços que a elas eram reservados, tendo contato com o mundo exterior através 

 



 
70 

 

no interior da casa, mas também desempenha um papel fundamental na preservação da 

privacidade. De dentro, é possível observar a rua ou a paisagem externa sem ser visto, 

garantindo o controle sobre a exposição visual. Eça descreve que o muxarabi é o principal 

encanto de uma casa árabe: “parece um relicário de igreja aplicado contra a fachada de uma 

casa, e, como um relicário, é bordado, rendilhado, recortado, poetisado”177. Esse jogo de luz e 

sombra “poetisado”, essa presença privada que se projeta pelo espaço público e que desperta a 

curiosidade do visitante estrangeiro, foi muito explorada pela prosa queirosiana.  

 

Á noite, aquelas ruas, delgadas como fendas, tristes, com seus arabescos, os 

seus mucharabiéhs de ambos os lados, tão próximos como lábios que se vão 

beijar, são impenetráveis à curiosidade dos astros e dos homens. 

Aquilo é escuro, silencioso e lúgubre. Nas janelas sombrias nenhuma luz 

recorta os fantásticos gradeados dos mucharabiêhs. Apenas, as vezes, um 

vulto passa devagar com a sua lanterna, levando adiante de si um círculo de 

claridade como um tapete que o precede. Aqui e além, um cão vagueia, latindo 

miseravelmente. É a hora em que toda a população se recolheu aos haréns!178  

 

A manifestação mais conhecida — e deturpada — da valorização da privacidade em 

casas árabes é o harém. Muitas vezes retratado como uma prisão para mulheres e um antro de 

orgias sexuais, o harém ilustra uma dimensão mais complexa do ideal de privacidade, como 

também a forma que ela é lida pelo olhar estrangeiro. Traduzido literalmente como "espaço 

sagrado ou inviolável", o harém não se refere apenas ao lugar reservado às mulheres, mas, 

também, ao espaço doméstico protegido, acessível somente à família e a visitantes íntimos. Ou 

seja, esses elementos arquitetônicos e de organização espacial possuem aspectos funcionais, 

mas também carregam significados simbólicos e sociais mais complexos do que era produzido 

pelo imaginário orientalista. 

Mas, para Eça, as características desta arquitetura são consequências da necessidade do 

homem árabe em encarcerar sua mulher, pois essa era a representação que fazia sentido para o 

arcabouço cultural ocidental.   

 

Todos os palácios pesados que existem no Cairo, são haréns: ali, o cuidado, a 

vigilância, a intenção de prisão, o sentimento que faz acompanhar sempre a 

mulher por um eunuco, ainda quando vai entre as quatro tabuas forradas de 

um coupé, explica os pesados muros, as portas chapeadas e ladeadas de 

                                                            
de relances, nunca com sua imagem sendo inteiramente exposta, mas presente de todo modo”. Paschoal, 2019A., 

p.85. 
177 Queiroz, 1945A, p.102 
178 Queiroz, 1945A, p. 147-148 

 



 
71 

 

escravos, e as gelosias, altas como prisões179 

  

Porém, mesmo retratando a mulher árabe como essa figura animalesca tanto pelo 

suposto viés do homem árabe — “a fraqueza do árabe honrado” —, como também do europeu, 

o escritor português tece uma explicação muito simpática à poligamia dentro do universo 

muçulmano, além de caracterizar a monogamia ocidental como sem graça e monótona. Para 

embasar suas descrições, afinal ele não tinha acesso à rotina de uma casa árabe e ao cotidiano 

de um harém, Eça utiliza a figura de um armênio educado em Paris — que convenientemente 

ele não lembra o nome —, com quem teria travado um longo diálogo, fonte de informações que 

podem ser entendidas como legítimas sobre temas considerados polêmicos para os padrões 

europeus, praticamente inacessíveis aos homens estrangeiros, como os citados harém, 

casamento árabe e poligamia. O uso desse interlocutor que é local, mas que ao mesmo tempo 

não é egípcio, segundo Teresa Coelho, é uma interessante “(...)tentativa de fornecer o ponto de 

vista do outro, embora não seja egípcio: permite criar verossimilhança, desmentir algumas 

crenças e ainda criticar a mulher europeia.”180  

 

A poligamia foi de todos os tempos uma necessidade de harmonia social. A 

vida árabe, na tenda, é extremamente individual: cada um tem o seu cavalo, a 

sua lança, trabalha para si, conduz os seus rebanhos, arma a sua tenda, 

defende-a só. O estado de guerra entre as tribos isola o homem de todo o 

auxílio, de toda a amizade, de toda a comunicação de interesses. O homem só 

pode contar consigo; é ele só. Não é, como nas sociedades organizadas, um 

membro, uma parte, uma unidade, que tem por trás de si quem o alumie, quem 

o transporte, e, para o defender, a polícia. Portanto, o grande interesse do árabe 

nômade é ganhar auxiliares: a maneira mais natural de os conseguir é o 

casamento — e a única maneira de obter muitos ao mesmo tempo, os 

casamentos numerosos, a poligamia. O chefe, assim, quantas mais mulheres 

abriga na tenda de pele de camelo, tantas mais lanças reúne em volta de si para 

o dia da batalha, tantas mais caravanas protetoras tem para o seu rebanho, 

tanto mais temido é no deserto. A mulher é o auxílio, o pacto, o tratado. Firma-

se a paz com o chefe inimigo tomando para esposa sua filha ou sua irmã: 

celebram-se festas sobre a tenda, os dois chefes mergulham as mãos no sangue 

de um camelo branco, e sob as estrelas, diante do deserto e das caravanas, 

estabelece-se a concórdia. Assim, na velha vida errante, a mulher é a 

pacificação!181 

 

O trecho acima, retirado do relato queirosiano, poderia ser facilmente um exemplo para 

o texto O tráfico de mulheres: Notas sobre a “Economia Política” do Sexo, de Gayle Rubin, 

                                                            
179 Queiroz, 1945A p. 102-103. 
180 Coelho, 2024, p. 229.  
181 Queiroz, 1945A, p. 156-157. 



 
72 

 

em que a antropóloga, dialogando com Lévi-Strauss, Marx, Engels e Lacan, aborda a 

construção dos sistemas de parentesco a partir da troca de mulheres. Como em uma troca de 

presentes, a troca de mulheres estabelece laços entre quem presenteia (homens) e quem é 

presenteado (também homens), criando estruturas de organização social através das mulheres, 

mas que são conduzidas pelos homens e que firma o parentesco entre eles. Rubin explica que  

 

Os sistemas de parentesco não se limitam simplesmente a trocar mulheres. 

Eles trocam também acesso sexual, status genealógicos, nomes de estirpes e 

ancestrais, direitos e pessoas — homens, mulheres e crianças — dentro de 

sistemas concretos de relações sociais. Essas relações sempre incluem 

determinados direitos para os homens, e outros para as mulheres.182 
 

 

Eça compreende a poligamia árabe como uma troca de mulheres que proporciona 

alianças, suporte e benefícios, tanto num contexto histórico-cultural de nomadismo, quanto nos 

centros urbanos do Egito contemporâneo: “quando possui no seu harém uma mulher aparentada 

com as famílias poderosas, ligada aos influentes e aos cortesãos, o árabe tem uma garantia 

contra as violências imprevistas do paxá. A mulher, aqui, é a proteção.”183  

Assim, as mulheres dão corpo ao elemento pelo qual o pacto entre homens é firmado. O 

poder, a proteção, os direitos atravessam as mulheres, mas não lhes pertencem. E, pelo descrito 

no relato de Eça de Queiroz, o sistema de matrimônio poligâmico garantiria certa harmonia 

social a partir de laços protagonizados e estabelecidos por homens.  Entretanto, apesar da 

simpatia e compreensão por essa estrutura marital apresentada no relato, a poligamia, seja no 

contexto nômade ou no contexto urbano, é descrita como uma forma primitiva de organização 

social, permanecendo como um aspecto pitoresco e curioso do Oriente, uma possibilidade 

distante e irreal que seduzia o europeu ao mesmo tempo que o assustava. 

 

3.1. Noites feéricas – dançando entre Awalin e Ghawazi 

 

 O capítulo de O Egito em que Eça de Queiroz descreve as apresentações de dança por 

ele presenciadas, recebeu o nome de “A dança das Almeias”. Segundo o Grande Dicionário 

Português, de Antônio de Morais Silva — e ele realmente é um grande dicionário, dividido em 

12 volumes, cada um com mais de mil páginas —, o termo almeia tem como significado 

                                                            
182 Rubin, 2017, p. 24. 
183 Queiroz, 1945A, p. 157. 

 



 
73 

 

“cantadeira, bailadeira indiana ou egípcia, cujas danças lascivas são acompanhadas de cantos, 

em geral improvisados (...)”184 

 

 

Figura 7. Recorte de captura de tela da edição nº10 do Grande Dicionário Português, 

disponibilizado no site da Biblioteca Nacional185 
   

Um dicionário que temos mais familiaridade no Brasil é o Michaelis de língua 

portuguesa, que, na sua versão online, mostra a palavra almeia tendo como significado primeiro 

“bálsamo natural, produzido no Oriente, usado em farmácia e perfumaria. Etimologia de origem 

árabe al-mayᶜah.”186, e como significado secundário “dançarina egípcia de estilo sensual, cujas 

danças são acompanhadas de cantos. Etimologia de origem árabe ᶜālimah, via francês 

almée.”187 O segundo significado indicado pelo dicionário Michaelis explicaria o título do texto 

de Eça, como “a dança das dançarinas sensuais do Egito”, como também deixa algumas pistas 

sobre a historicidade da figura da almeia (alméh). Já no dicionário online Priberam constam 

como significados “1. Dançarina indiana. 2. (Figurado) Diz-se da dançarina que se requebra 

com indolência agradável. 3. Bálsamo de estoraque.” 188  

Será que a dançarina egípcia se mudou para a Índia? Entre a egípcia e a indiana, a 

dançarina oriental dicionarizada segue sendo sensual e indolente, além de homogeneizada, pois, 

seja ela egípcia ou indiana, para um olhar orientalista todas podem ser consideradas almeias. 

 Eça nomeia as dançarinas como almeias no título de seu capítulo. Entretanto, durante a 

maior parte de sua descrição se refere a elas como ghawazi189, fato importante de ser analisado 

                                                            
184 Silva, 1949-1959. Tomo I, p. 655.  
185 Idem.  
186 Michaelis. Almeia1 
187 Michaelis. Almeia2 
188 Priberam. Almeia. 
189 A grafia da transliteração deste termo pode aparecer de diversas formas: ghawazi, ghawaze, ghawázee, 

ghawa'zee, ghawâzî (no plural) e ghazia, gaziah, ghazeah (singular). 

 



 
74 

 

já que esses dois nomes, ghawazi e awálim (plural da palavra árabe alméh, origem etimológica 

de almeia)190,  percorrem a história do Egito contemporâneo, com significados que foram se 

modificando de acordo com o contexto, mas sempre relacionados à dança. Entender como a 

distinção entre awálim e ghawazi funcionava é de extrema importância para entender o status 

artístico e social dessas mulheres, e o impacto da interferência estrangeira em suas vidas e no 

seu fazer artístico e laboral.  

 Durante o século XVIII, ghawazi e awálim eram grupos bem específicos de dançarinas 

que atuavam sob remuneração, com um claro recorte de classe nos seus espaços de atuação. As 

awálim se apresentavam para um público abastado, em festejos realizados em haréns (espaços 

reservados para a convivência das mulheres no ambiente doméstico). Eram educadas em 

diversas formas artísticas: dançavam, cantavam, tocavam instrumentos musicais, recitavam 

poesias e trechos do Corão. O próprio significado do nome resumia sua atuação: mulher culta, 

instruída.191 Caso se apresentassem para um público também masculino, o faziam atrás de um 

biombo ou cortina, de forma velada, onde só sua voz e música era acessada por esse público.192  

 Já as ghawazi eram dançarinas públicas que se apresentavam na rua, em festividades 

populares, cafés, casamentos e outros eventos como os mawalid, as festas de santos sufis, muito 

populares entre as classes mais baixas, e que eram apenas tolerados, mas não aprovados, pelo 

Islã das elites.”193 Tais festividades e, por conseguinte, as apresentações das ghawazi, tornaram-

se mais frequentes a partir da chegada dos homens da comitiva de Napoleão que ansiavam  

acessar as mulheres egípcias e suas danças. Os franceses incentivavam a realização desses 

eventos e, consequentemente, tornaram-se fonte de renda para essas dançarinas (como também 

para prostitutas e para mulheres que atuavam nos dois ofícios). As apresentações de dança 

também eram atrações turísticas. 

 

Para viajantes que iam ao Egito, algumas atrações eram fundamentais de 

serem descritas: as pirâmides, os templos faraônicos, as paisagens bíblicas, as 

pitorescas ruelas da cidade do Cairo com seus minaretes e janelas de treliça 

de madeira (mashrabias) e a dança oriental.194 

                                                            
190 As grafias dessa transliteração também podem aparecer como awâlim, awalem, awálim, awalin, awálin, etc (no 

plural) e almé, alme, almeh, halmeh, alimeh, halimeh etc (no singular). 
191 Salgueiro, 2012, p, 33. 
192Existem pesquisas em andamento que apontam uma possível continuidade entre o fazer artístico das awalin e 

das qiyan, mulheres escravizadas, artistas do Califado Abássida (entre os séculos VIII e XI) que recebiam 

treinamento formal em música e canto, porém ainda é uma questão a ser melhor investigada, como ressalta Naiara 

Assunção, “seria necessário o estudo de fontes otomanas para dar conta da possibilidade da continuidade das 

funções ligadas ao entretenimento entre qiyan e awálim.”Assunção, 2021, p. 51. 
193 Salgueiro, 2012, p. 30. 
194 Assunção; Paschoal, 2022, p. 14. 



 
75 

 

  

O impacto dessa invasão turística estrangeira foi fator importante nas transformações 

sofridas nos modos de vida de quem sobrevivia de danças para entretenimento no Egito, 

provocando reações e adaptações.  

O contexto egípcio na virada do século XVIII para o XIX era conturbado, permanecia 

como um domínio do Império Turco-otomano, mas, na prática era governado por um desfile de 

líderes mamelucos195 e seu exército, impondo pesados impostos à população, aumentando a 

pobreza local e os conflitos internos. A combinação desse cenário com a invasão francesa 

provocou uma espécie de êxodo voluntário das awálim de maior renome, que abandonaram o 

Cairo em direção à região do Said. 

  

Assim que o exército francês entrou no Cairo, a maior parte das awálim de 

classe alta deixaram a capital devido ao seu desprezo pelos franceses. Somente 

no final da presença francesa elas retornaram, embora permanecessem 

escondidas e se recusassem a se apresentar para os franceses.196 

  

Essa movimentação abriu brechas para que dançarinas não-awálim do Cairo passassem 

a se anunciar como awálim, para atender a demanda do mercado como também pleitear 

melhores remunerações. Portanto, as apresentações assistidas pelo público estrangeiro 

provavelmente foram de ghawazi, mesmo quando estas se apresentavam sob o nome de awálim. 

Ou seja, a distinção entre awálim e ghawazi foi se transformando e a divisão de classe não era 

mais tão determinante para o uso de uma nomeação ou da outra. A separação entre awálim e 

ghawazi foi sendo despedaçada, com seus escombros se misturando e sendo utilizados para a 

construção de novos significados para esses nomes. Portanto, faria sentido Eça de Queiroz 

iniciar um capítulo abordando a dança das almeias mas descrever apresentações de ghawazi, 

já que essas denominações foram se modificando no decorrer do século XIX. 

Entretanto, Teresa Pinto Coelho destaca que o nome do capítulo foi dado pelo filho de 

Eça, não estando presente no material manuscrito, em um contexto em que almeia já figurava 

em vários dicionários de língua portuguesa197. Entretando, não é apenas no título da sessão que 

o termo aparece; também está presente em alguns outros momentos do relato, sempre com 

sentido de dançarina. Esse é um ponto interessante para investigações futuras: buscar mapear o 

                                                            
195 Casta militar formado por indivíduos escravizados, oriundos principalmente do Cáucaso e Ásia central. 
196 “As soon as the French army entered Cairo, the bulk of higher-class left the capital because of their contempt 

for the french. Only toward the end of the french presence did they return, although they remained hidden and 

refused to perform for the french.” Nieuwkerk, 2006, p. 30. [Tradução Livre] 
197 Coelho, 2024, p.235. 



 
76 

 

processo em que o vocábulo almeé (francês) esteve tão presente em Portugal a ponto de ser 

aportuguesado como almeia e se tornar parte do vocabulário português como sinônimo de 

“dançarina egípcia/indiana (sensual)”, significado que coaduna com o texto do relato 

queirosiano: 

 

A um dos lados, uma orquestra árabe executava, sobre instrumentos e som 

metálico e plangente, melodias dum encanto estranho, doces e sensuais. Ao 

centro dançavam as almeias. Foi ali que eu vi pela primeira vez as danças das 

ghawazis. As ghawazis são propriamente as dançarinas do Egito, e tiram este 

nome bárbaro do nome da sua tribo. Formam uma espécie de casta, com 

genealogias especiais, hábitos e vestuários próprios, quase uma linguagem 

sua. Afirmam mesmo que pertencem a uma raça distinta.198 

 

(...) Mas, ordinariamente, formam tribos errantes, que viajam e acampam um 

pouco por toda a parte; por vezes, seguem os exércitos em marcha; 

acompanham as caravanas de Meca e aparecem em todas as festas religiosas. 

São sempre o centro da alegria.199 

 

 Nos parágrafos acima, além de Eça utilizar almeia como sinônimo de dançarina, ele 

também informa que as ghawazi possuíam esse nome “bárbaro” em decorrência da sua “raça”, 

da sua “tribo”. É importante notar o olhar curioso que Eça lançava ao Egito, buscando esmiuçar 

e explicar aquilo que lhe chamava atenção. Não era apenas uma descrição do que ele assistiu, 

mas também um compilado de suas indagações e leituras explicativas que complementavam 

sua percepção. Esse viés etnográfico do texto de Eça está em consonância com teorias 

científicas do século XIX, herdeiras das ideias iluministas de racionalizar e ordenar o mundo.  

 Um exemplo desse aspecto é como Eça de Queiroz utiliza a ideia de raça em diversos 

momentos de seu relato como uma espécie de sinônimo de nacionalidade, porém pautado em 

determinismo biológico e geográfico. Exemplos: a “raça dos ingleses”, a “antiga raça dos 

egípcios”. Atribui às características culturais uma origem natural, praticamente inescapável, um 

destino. Teresa Pinto Coelho aponta a influência das obras de Hippolyte Taine sobre a forma 

com que Eça aborda a temática da raça em seu relato, sempre relacionando-a ao meio200. A 

autora ressalta a plausibilidade dessa interpretação ao constatar que, em 1867, Eça de Queiroz 

já havia traduzido trechos do livro de Taine — Voyage en Italie — publicando-os no Distrito 

de Évora201. 

                                                            
198 Queiroz, 1945A, p. 333. 
199 Idem, p. 334. 
200 Coelho, 2024, p. 108. 
201 Coelho, 2024, p. 108 

 



 
77 

 

 A “origem das ghawazi” ainda é um tópico contraditório entre pesquisadores de dança 

do ventre e cultura árabe, com pontos de vista desviantes, mas que, de alguma forma, apontam 

uma ligação das ghawazi com a etnia romá (cigana202). Naiara Assunção explica que “em 

relação ao significado do termo “ghawazee”, o professor de língua árabe Ammar Sayed indica 

que a palavra é uma derivação do verbo em árabe “ghaza” que significa “invadir” e que, 

portanto, “ghawazee” significa “invasoras.”203 Novamente no Grande Dicionário da Língua 

Portuguesa, os termos gazia, gaziva e gazua possuem significados intercambiáveis, que podem 

ser resumidos em uma espécie de expedição ou depredação realizada por árabes/mouros contra 

um agrupamento inimigo. Essas entradas no Grande Dicionário evidenciam a historicidade do 

sentido de "invasão" associado a esses termos, que estão etimologicamente ligados ao vocábulo 

árabe contemporâneo ghaza. 

 

 

 

 

                                                            
202 “Desse modo, convém explicar que os grupos genericamente chamados de “ciganos” pertencem à etnia 

denominada Rom (singular) ou Roma (plural). Os estudos no campo da ciganologia subdividem os povos ciganos 

em diversos grupos étnicos, sendo os três principais: Rom, Sinti e Calon. (...) Cigano, portanto, é um exônimo para 

a etnia Romá, que expressa uma pluralidade identitária: calon, rom, sinti, kalderash, moldowaia, lovaria. Essas 

categorias comportam outras diferenças étnicas, logo não constituem unidades homogêneas.” Menini, 2021, p.17. 

A partir desse ponto, irei me referir à etnia romá como povo cigano, terminologia adotada por grande parte dos 

subgrupos ciganos que existem no Brasil e que utilizam o termo como mecanismo de identificação política no 

pleito por direitos dentro do Estado brasileiro – entre outros motivos. Porém, é importante ressaltar que 

cigano/gitano/gypsie são nomes impostos aos ciganos e que em outros contextos socioculturais são denominações 

consideradas ofensivas.  
203 Assunção, 2021, p. 49. 

 



 
78 

 

 

Figura 8, 9 e 10. Recortes da página 549 do Grande Dicionário da Língua Portuguesa, tomo 

V.204 

 

Tendo como significado a ideia de invasores, o termo pode indicar os próprios árabes, 

já que “(...) até o século XIX o Egito não era considerado plenamente árabe, apesar de ter sido 

dominado por essa etnia no século VII”.205 Também pode ser uma referência à migração dos 

ciganos. Há uma justificativa mais romântica, dada por Khayria Mazin, ghazia de Luxor ainda 

em atuação, de que o nome ghawazi significaria “invasoras de corações”206. Há uma 

compreensível disputa narrativa acerca do significado dessa nomeação, na qual o argumento de 

Khayria Mazin torna mais lúdico e positivo um nome que é cercado de preconceitos e 

estereótipos. Também retoma a questão cigana, pois Khayria Mazin faz parte do grupo Nawar, 

um dos subgrupos que habitam o Egito. Porém, a carga depreciativa que foi atribuída ao termo 

ghawazi foi o motivo que levou Khayria a não mais se denominar como ghazya, optando por 

raqqasah shaabi (dançarina folclórica, dançarina popular), como registrado em entrevista feita 

pela pesquisadora Heather Ward em 2018207. 

 É fato já investigado pela historiografia que populações ciganas frequentemente atuam 

em ofícios de entretenimento, como aponta Nathalie Menini sobre a relação deles com o 

desenvolvimento da arte circense no Brasil.208 Em diversas culturas, nos processos de 

estruturação de identidades nacionais, houve forte presença cigana no desenvolvimento de 

expressões artísticas, como o flamenco na Espanha.209 Mas o reconhecimento desse papel nem 

sempre acontece; ao contrário, há apagamento de tais contribuições. No processo da sua 

                                                            
204 Silva, 1949-1959, p. 549.  
205 Salgueiro, 2012, p. 31. 
206 Assunção, 2028, p. 49. 
207 Ward, 2018, p.13.  
208 Menini. 2021, p. 167. 
209Guimarãis; Jimenez-Royo. 2023, p. 7. 



 
79 

 

diáspora, o trabalho artístico foi estratégico para conseguir alguma aceitação nos locais em que 

transitaram e um dos principais meios de sobrevivência. Músicos, dançarinos, cantores, artistas 

circenses, adestradores de cavalos, produtores, agenciadores... Um amplo leque de trabalhos 

ligados ao entretenimento em geral, o que aponta para a plausibilidade da presença cigana entre 

as ghawazi. 

 Porém, inferir que todas as profissionais de dança que se intitulavam ghazia/ghawazi no 

Egito do século XIX eram ciganas é um passo muito complexo e difícil de ser feito. A partir do 

levantamento bibliográfico, é possível falar de uma presença cigana entre as ghawazi, mas não 

como sua totalidade. Me aproximo e dialogo com trabalhos que apontam a identidade ghawazi 

como um ofício artístico vivido por mulheres de classes baixas e de grupos marginalizados da 

sociedade egípcia, como a população cigana. O próprio Eça de Queiroz contribui com essa 

perspectiva ao afirmar que as ghawazi não eram muito diferentes do restante da população 

egípcia. 

 

Dizem-se descendentes da antiga família dos Ramacidas, tão célebre pelas 

suas relações com Harun al-Raschid, o herói caprichoso de As Mil e Uma 

Noites e de tantas outras lendas árabes. Todavia, o tipo destas almeias não 

apresenta uma diferença radical do tipo egípcio.210 

 

Mesmo com as hipóteses com que Eça descreve as ghawazi, como oriundas de uma tribo 

bárbara, ou descendentes de uma linhagem célebre rememorada em contos árabes, ainda assim, 

elas se assemelhavam ao tipo egípcio. Ou seja, o que destacava as ghawazi era a sua dança, o 

ofício de entretenimento, o fazer artístico que as colocava em evidência, literalmente desveladas 

perante o olhar europeu. No mais, eram semelhantes ao restante da população egípcia. 

 Contudo, apesar da aparência talvez comum dessas mulheres, curiosamente Eça 

conseguia enxergá-las na iconografia do Egito Antigo, em desenhos e símbolos que preenchiam 

as paredes de templos e tumbas. Além disso, segundo Teresa Coelho, a forma com que Eça faz 

essa descrição é extremamente semelhante ao que Nerval havia feito anteriormente em seu 

relato Voyage en Orient.211  

Porém, é interessante ressaltar que Eça não visitou os túmulos dos faraós. E, mesmo se 

tivesse visitado, não encontraria cenas de dança decorando túmulos reais, pois como descreve 

Luís Manuel de Araújo, cenas lúdicas e cotidianas eram registradas em túmulos de 

                                                            
210 Queiroz, 1945A, p. 333-334. 
211 Coelho, 2024, p. 237. 

 



 
80 

 

funcionários.212 Portanto, é o acúmulo de leituras feitas por Eça, como a narrativa de Nerval, 

que forneceu grande parte das informações que o autor português utilizou, adaptando-as, para 

descrever as ghawazi.  

Outra questão que não envolve apenas o relato queirosiano é a interpretação de imagens 

estáticas como representação de movimentos. Uma imagem com um único posicionamento de 

braços, uma única pose de um corpo de perfil, não é um indicativo do caminho feito pela 

movimentação do corpo até chegar naquela posição, como também o feito para sair dela. Ela 

pode insinuar determinado movimento, mas dificilmente representa uma dança. Esta questão 

fica ainda mais complexa quando é sobre a produção iconográfica do Antigo Egito.  

Primeiramente, como ressaltado pela egiptóloga Patrícia Spencer, a civilização egípcia 

antiga durou mais de 3 mil anos e possivelmente vivenciou significativas mudanças em suas 

práticas artísticas no decorrer desse período.213 O que sobreviveu da iconografia da antiguidade 

egípcia e chegou até nós é parte da arte canônica, oficial, produzida a partir dos interesses da 

elite e com rígidas regras de execução que não objetivavam uma reprodução realista do corpo 

humano nem de seus movimentos; ao contrário, evitava-se o uso de perspectiva e profundidade 

para que nenhum elemento retratado escondesse outro. Não tinha um objetivo informativo, 

descritivo ou didático. Era empregada uma linguagem simbólica, com “significados específicos 

que faziam sentido dentro de convenções culturais específicas.”214 No caso de figuras humanas, 

o objetivo era deixar o máximo do corpo em evidência, com partes sendo retratadas num ângulo 

frontal, enquanto outras estão de perfil, criando torções e posicionamentos dificilmente 

praticados.215  

 

Assim, ao tentarem mostrar o máximo de traços daquilo que se ilustra, os 

egípcios preferiam representar o rosto das pessoas em perfil; os olhos e a boca 

eram considerados como melhor vistos de frente, para tanto, no rosto em 

perfil, eram colocados um olho inteiro e metade da boca de frente; os ombros 

também eram representados de frente, enquanto o tórax e os seios femininos 

de perfil;  já o ventre e o quadril eram colocados em três quartos, para que se 

pudesse representar o umbigo; as pernas e os pés, por sua vez, apareciam em 

perfil;216 

 

Sobre as representações de dançarinas nos antigos murais egípcios, Patrícia Spencer é 

                                                            
212 Araújo, 1988, p. 48. 
213 Spencer, 2003, p. 114. 
214 Assunção, 2021, p. 33. 
215 Assunção; Lelis; Paschoal, 2022p. 19-20. 
216 Balthazar, 2011, p.36. 



 
81 

 

muito esclarecedora ao demonstrar a relação das cenas iconográficas com a escrita hieroglífica 

que as acompanha: 

 

Nas paredes dos templos e tumbas egípcias, as figuras muitas vezes 

funcionavam como determinativos pictográficos, ajudando a complementar 

ou esclarecer o significado do texto ao lado. A intenção do artista, portanto, 

não era representar com exatidão os movimentos específicos realizados por 

dançarinas reais, mas sim retratar uma figura que fosse claramente 

reconhecida como alguém que estava dançando. Por isso, as dançarinas eram 

frequentemente mostradas em poses características da dança — com os braços 

erguidos, uma perna dobrada ou com a ponta do pé apoiada no chão, como se 

estivessem prestes a se mover. Os passos e movimentos reais da dança no 

Egito antigo, no entanto, podem ter sido bem diferentes daqueles 

representados nessas cenas de tumbas e templos.217 

 

Portanto, torna-se inviável deduzir qualquer dança a partir dessas imagens, pois além de 

não terem o objetivo de representar fielmente movimentos, é uma projeção ver nelas a 

representação de uma dança contemporânea. Interpretamos a partir do que nos é conhecido, dos 

nossos acúmulos, das convenções culturais em que estamos inseridos. 218  Nós lemos/vemos 

para além do símbolo. Porém, quando não há partilha dos sistemas de representação com quem 

produziu a imagem, a leitura fica turva, de difícil acesso, acabando por informar muito mais 

sobre a formação discursiva de quem está lendo/vendo/interpretando do que sobre quem 

produziu a representação. Cabe aqui a afirmativa de Said de que para o discurso orientalista 

fazer sentido dependia muito mais do Ocidente do que do Oriente.219 

Ao ver as ghawazi nas figuras dos túmulos dos faraós, Eça está acionando um dos 

principais procedimentos do discurso orientalista, que coloca o Oriente fora do tempo, sempre 

passado, anacrônico. Essa interpretação se sobrepõe sobre a representação, sem se preocupar 

em ter qualquer aderência com os significados iniciais ou com uma possível tradução dos 

símbolos agenciados. As ghawazi que Eça assistiu dançando seriam as mesmas dançarinas 

retratadas nos baixos-relevos dos túmulos antigos, não importando os mais de três mil anos de 

intervalo, nem todas as transformações vivenciadas no território egípcio nesses mais de três 

milênios. Ir ao Egito era visitar o passado. 

                                                            
217 “Figures in Egyptian wall scenes often served as a kind of pictographic determinative to the accompanying text. 

The intention of the artist would, therefore, have been to show a figure that was recognizably "dancing" rather than 

to depict accurately specific movements as made by genuine performers. Thus dancers were shown in distinctive 

"dancing" poses, with their arms raised and often with one leg bent, or one foot resting on its toes as if the dancer 

was about to move. The actual steps and movements of ancient dance in Egypt might have been quite different 

from those depicted in tomb or temple.” Spencer, 2003, p. 121. [tradução livre] 
218 Hall, 2016.  p. 35. 
219 Said, 2007, p. 52 



 
82 

 

Esse Oriente contém vários tempos, vários passados que se misturam de forma 

indistinta. Assim, ao mesmo tempo que afirma que a iconografia do Egito Antigo representa as 

ghawazi, Eça também levanta as possibilidades de serem uma tribo errante, ou descendentes de 

uma família de renome do Império Turco Otomano, sem considerar todo o processo histórico 

envolvido nessas possibilidades. Novamente, o Oriente possui todos os tempos, cristalizado 

fora do tempo, fora da história.  

 

 

3.2. Sensualidade e êxtase ritual: “o cântico da carne exaltada” 

 

Poderia até ser entendido como sacrilégio juntar sensualidade e fé, mas não quando é 

em um cenário oriental a partir de uma ótica ocidental. O Oriente é um espaço diferente, onde 

seria possível um homem estrangeiro experimentar espiritualidade e lascívia juntas, sem culpa, 

um lugar fora do tempo, um mundo místico de mil e uma sensações. No relato de Eça de 

Queiroz, o êxtase de assistir à apresentação das ghawazi mesclava sensualidade e rito: 

 

Aí, as ghawazis, cercadas pelo povo, aplaudidas, animadas pelo olhar excitado 

dos homens, sentindo-se compreendidas, achando-se no seu meio natural, 

adquirem a "fé", o instinto genial da graça no movimento, da beleza na atitude. 

Sempre que as vi dançar em festas populares, senti-me dominado por aquele 

baile misterioso, quase lúgubre, de uma sensualidade tão grave que mais 

parece um culto do que um espetáculo.220 

 

E é nesse aspecto mágico, espiritual, transcendental que a dança das ghawazi se torna 

interessante e digna de nota. É como expressão do espírito egípcio, não enquanto expressão 

artística, mas a corporificação de um rito em que a carne é exaltada.   

 

No entanto todo o baile é tão grave, tão largo, tão silencioso, tão misterioso, 

que lembra um rito sagrado. Aquelas danças veem certamente de um velho 

culto lascivo da Assíria. Celebram o mistério da voluptuosidade: não há ali a 

expressão violenta do desejo; não se foge, não se provoca, não se irrita, não se 

sucumbe. Não há ação naquelas danças: figuram apenas a mulher, o ser animal 

tomado de amor. É limitado e é profundo. A ação está toda concentrada no 

corpo. É o cântico da carne exaltada. Nada de grotesco, de obsceno ou de 

baixo. A sensualidade, ali, é poética, é idealizada, e não há espetáculo mais 

belo nem mais estranho do que a visão daquelas dançarinas, resplandecendo 

fantasticamente ao clarão dos archotes, com os seus vestidos vermelhos 

                                                            
220 Queiroz, 1945A, p. 337 

 



 
83 

 

reluzindo em reflexos acetinados, todas cobertas de cequins de ouro, 

movendo-se na celebração lasciva e sacerdotal das suas danças, entre a roda 

dos turbantes apinhados, alumiados de brancuras de luar.221 

 

Pescando algumas palavras-chave do trecho acima para construir uma frase, tenho: 

Misterioso; profundo; poético; estranho rito sagrado de um velho culto lascivo da Assíria onde 

celebram o mistério da voluptuosidade através da sensualidade do corpo da mulher que dança 

resplandecendo fantasticamente enquanto animal tomado de amor. Ufa. Uma sentença 

grandiloquente. Muitos adjetivos, metáforas e associações simbólicas fazem parte do texto de 

Eça de Queiroz.  

Como enfatiza Álvaro Manuel Machado, essa característica da prosa queirosiana — as 

amplas descrições adjetivadas — pode ter sido desenvolvida a partir da influência da leitura das 

obras de Flaubert222. Também poderia ser o estilo que ele se identificava enquanto escritor e 

que essa primeira identificação tenha sido o motor para sua admiração por Flaubert. Mas 

independente dos caminhos, é um tipo de escrita que causa impacto, uma estética que, bem 

empregada, cativa. Porém, toda poética tem sua política. Enquanto há uma supervalorização de 

algumas características, outras são negligenciadas.  

Essa descrição superlativa dos supostos aspectos rituais é expressão da experiência 

estrangeira ao presenciar uma apresentação artística em uma comunidade com a qual ele não 

tem compartilhamento de repertório cultural, que o permitiria acessar as camadas de 

significados e interações presentes naquelas apresentações. Todo o encanto despertado por 

aquela interação (não só das dançarinas e músicos, mas o diálogo que existe com o público que 

compreende, responde, interage, incentiva) só poderia ser explicado como algo mágico. 

Criatividade, treino, desenvolvimento técnico, carisma, consciência corporal, 

inteligência, leitura musical, interpretação. Tudo isso é colocado de fora, não faz parte da 

equação, nublado pela mística, pelo sobrenatural, que é o caminho mais fácil de interpretação 

em um viés eurocentrado. Esse modo de olhar está assentado na dualidade razão/emoção, muito 

frequente do discurso orientalista, em que o ocidental é o racional e o oriental é o emocional. 

Mas, essa simples oposição esconde vários níveis e intencionalidades acionadas em diferentes 

momentos e, de acordo com os interesses empregados. 

Como exemplo, o frio e racional europeu se dirige ao Oriente para experimentar o calor 

das emoções e dos corpos orientais. Essa outra corporalidade, para ser acessada, precisa ser 

                                                            
221 Idem. p. 341-342. 
222 Machado, 1983. 



 
84 

 

mística, espiritual, ritualística, animalizada, pois não opera em patamar considerado humano: é 

transcendental como um culto antigo e selvagem, primitivo, agindo segundo impulsos e 

paixões. Se é espiritual, não há culpa para o homem europeu se extasiar com uma apresentação 

de dança ou com as relações sexuais com uma prostituta egípcia. É uma experiência carnal que 

comove o espírito. Mas, quando esse corpo e cultura são inacessíveis em seus significados, não 

se enquadrando nas expectativas eurocentradas, a incompreensão estrangeira se justifica 

animalizando e brutalizando o outro.  

Nas pinturas orientalistas, esses artifícios também são utilizados. Segundo Paschoal, 

“(...) as pinturas forçam esta ideia através de inserção de animais ou frutas junto da composição, 

que podem até mesmo parecer deslocados do contexto, mas revelam o sentido de acentuar o 

primitivismo e incivilidade dos árabes.”223 A dançarina é serpente e também felino que está 

sempre pronta para dar o bote; a música é estranha, monstruosa, irritante. 

 

(...) depois, ao pousar levemente no chão, todo o corpo vibra, com um 

estremecimento elétrico, como a contração de um réptil lascivo. 224 

 

O seu rosto não se distinguia bem: era bronzeado e duro. O círculo dos fachos 

cintilava em cima; as durbakas gemiam, as castanholas, com um som agudo, 

irritavam os nervos.225 

 

Uma delas, sobretudo, pareceu-me admirável. Era feia e o seu rosto tinha uma 

expressão de sensualidade quase insultante. Delgada, fina, nervosa — não 

desta delicadeza de miss ou de loreta romântica, mas da agilidade e da 

ductilidade dos tigres, dos leopardos, dos gatos e de todos os animais cruéis e 

lascivos —, os seus braços tinham movimentos admiráveis, ondulados, 

lânguidos e infinitamente doces: tinham movimentos quase melodiosos.226 
 

Ao pé delas, uma mulher velha, adunca, curvada, seca, negra, de cabelos 

grisalhos e descompostos, tocava no rebab com uma agitação convulsiva. Um 

homem, com um joelho em terra, a cabeça inclinada, feria as cordas da 

durbaka.227 

 

A dançarina estremece como um “réptil lascivo”, “era feia”, mas insultantemente 

sensual. Como afirmou Young, “(...) a aversão carrega sempre a marca do desejo.”228 Delgada 

e nervosa, a ghazia era flexível como um felino cruel e lascivo. Como elemento de oposição 

                                                            
223 Paschoal, 2019A, p. 125 
224 Queiroz, 1945A, p.340. 
225 Queiroz. 1945A, p 343 
226 Queiroz. 1945A, p. 342 
227 Queiroz, 1945A, p. 339. 
228 Young, 2005, p. 139. 

 



 
85 

 

estava a mulher que tocava o rebab229: velha, adunca, seca, negra, curvada, grisalha, 

descomposta, agitada. Já o homem, sem uma lista de adjetivos para qualificá-lo, apenas feria as 

cordas inexistentes do derbake230, que é instrumento de percussão, não de cordas. 

 É interessante perceber que análises de pinturas orientalistas que retratam dançarinas 

egípcias e a mulher árabe, identificam recursos muito semelhantes ao utilizado por Eça de 

Queiroz em seu relato. Na pintura La grande odalisque, de Jean-Auguste Dominique Ingres, 

analisada por Nina Paschoal, a mulher ali representada tem suas formas intencionalmente 

distorcidas pelo pintor, produzindo uma aparência felina e grotesca.231  

 

(...) a mesma imagem admirável e sedutora da mulher árabe, livre, disponível 

e que atende aos prazeres machistas e masculinos, também lhes causa espanto 

e aversão. Estas mulheres podem servir para prazeres, mas nunca para um 

casamento como as europeias. Eram levadas como objetos ou, pior, como 

seres inferiores que não conseguem se desprender ou controlar ímpetos 

naturais. A imagem da odalisca de Ingres é um grande exemplo desta 

interpretação dúbia.232 

  

Já sobre a pintura Almée, an egyptian dancer, de Gunnar Berndtson, além de ressaltar 

que dificilmente o pintor teria tido acesso a um harém e à apresentação de uma Alméh, Paschoal 

também chama a atenção para um detalhe presente nessa obra: um homem negro, abaixado no 

canto da imagem, nas sombras, com um instrumento percussivo. “Outro detalhe curioso, e 

utilizado muitas vezes como um recurso estilístico e imbricado de significados, é a presença de 

um eunuco ou serva sempre de cor de pele negra.”233 É um recurso que demonstrava a 

hierarquização dos indivíduos orientais, onde a dançarina, alvo do desejo europeu, é retratada 

dentro de um padrão de beleza embranquecido e seu servo/serva é uma pessoa negra que não é 

(abertamente) atrativa ao europeu, só estando ali como elemento do exotismo e como suporte 

para a cena, um contraste para ressaltar a beleza e sensualidade da dançarina. 

Quando Eça de Queiroz descreve a mulher que toca rebab, também a utiliza nesse 

                                                            
229 Rebab “Formado por um corpo de madeira ou casca de coco, recoberto de pele. Tem uma única corda, que é 

tocada com arco, com a palma da mão virada para cima. As notas são obtidas com a pressão de três ou quatro 

dedos da outra mão sobre a corda.” Dib, 2013. p. 194 
230 Durbaka, darbuka, derbak “Tocado com duas mãos, que podem produzir grande variedade de dum e tak, ao 

percutir no centro ou nas bordas da membrana, com a palma inteira ou alguns dedos. Os dedos e partes da mão 

podem apoiar-se na membrana, mudando sua tonalidade, enriquecendo o desempenho. Antigamente, tinha o corpo 

de argila queimada e membrana feita de pele, o que lhe conferia uma sonoridade mais densa e orgânica. O material 

foi mudado para alumínio no corpo e nylon na membrana, o que trouxe vantagens e desvantagens.” Dib, 2013, p. 

198-199. 
231 Paschoal, 2019A, p.72. 
232 Idem, p.72. 
233Idem, p. 123. 



 
86 

 

aspecto: a oposição entre as duas mulheres egípcias, aquela que seduz e encanta com sua dança, 

enquanto a velha, negra e descabelada está aos pés dela, como se servisse à ghazya, 

contribuindo para a construção de um cenário de fantasia orientalista. Já o músico, de joelhos, 

ou seja, acima da mulher negra, mas abaixo da ghazya, não contribuía tanto com a construção 

da cena, não merecendo grandes descrições. 

  

 

3.3. “Imobilidade vibrante”: os corpos egípcios se movimentam 

 

Transcrever movimentos empregados ao dançar em um texto ou em um sistema de 

notação é um desafio ainda hoje. Métodos foram produzidos, alguns mais eficientes que outros, 

mas traduzir o dançar em riscos em um papel e transmitir para o leitor ou dançarino a 

corporalidade daquela mensagem é algo extremamente complexo. Hoje, com nossa aceleração 

tecnológica e o advento das câmeras em celulares, internet e redes sociais, a possibilidade de 

ver e rever a gravação de uma coreografia infindáveis vezes, como também de videoaulas 

explicativas, colocou em segundo plano a necessidade de um sistema de notação de dança. Os 

sistemas de notação existentes hoje seguem sendo utilizados principalmente como 

metodologias de estudo de movimentos, mais do que como forma de reprodução coreográfica, 

vide os estudos cinéticos de Rudolf von Laban e a grande contribuição de sua “labanotação” 

para teoria geral do movimento.234 

De outra forma, através da escrita literária é possível experimentar certas emoções a 

partir da descrição de uma apresentação de dança, mas sempre mediada pelo narrador e pelo 

autor. Ou seja, a dança também é produzida por quem narra. O texto de Eça de Queiroz, por 

exemplo, possui descrições de movimentos que são reconhecíveis para alguém que seja 

praticante de dança do ventre, mas outras descrições são imprecisas, poéticas, dúbias e até 

irreais. Portanto, é importante enfatizar que não era intenção de Eça descrever minuciosamente 

os movimentos executados pelas ghawazi, mas transmitir as sensações e sentidos que ele 

atribuiu às danças que talvez tenha assistido.  

Enquanto praticante de dança do ventre, quando identifico na descrição de Eça a 

visualidade de movimentos que meu corpo reconhece, fico muito feliz. Entretanto, isso é um 

bônus desta experiência de uma pesquisadora que dança e que reforça a ideia da conexão 

histórica da dança do ventre com as danças praticadas pelas ghawazi. Mas é imprescindível ter 

                                                            
234 Bourcier, 2001, p. 295. 



 
87 

 

em mente que as ghawazi não dançavam, e ainda hoje não dançam, a dança do ventre (danse 

du ventre, bellydance, raqs shark, dança oriental), nem as bellydancers da atualidade dançam 

como as ghawazi. São fenômenos culturais distintos, histórica e socialmente localizados, e que 

precisam ser lidos e tratados em seus próprios contextos, como também em suas reverberações 

e usos. 

Ciente de que estou partindo do meu lugar de historiadora que dança com o ventre (e 

com o corpo todo — e que produz esta tese com todo este corpo dançante), meu objetivo aqui 

é historicizar os sentidos e significados atribuídos por Eça de Queiroz às danças por ele 

narradas. Ou seja, por ele produzidas discursivamente, dentro das suas especificidades e da 

publicação de sua obra, buscando entrever choques, contatos e vontades dos indivíduos 

dançantes que, de alguma forma, também fazem parte do material utilizado na produção do 

texto. 

No contato dos viajantes do Ocidente com os corpos orientalizados, com essas outras 

vivências e significados que escapavam aos europeus, os viajantes tendiam a construir imagens 

sobre esses corpos e suas formas de estar no mundo claramente vinculadas às suas experiências 

pessoais, atravessadas em alguma medida pelo eurocentrismo e pelas hierarquizações de classe, 

gênero e raça. Como constata Guacira Lopes Lobo, “os corpos são significados pela cultura e 

são, continuamente, por ela alterados.”235 

Três adjetivos são constantemente repetidos no texto de Eça para caracterizar os 

movimentos de dança praticados pelas ghawazi: vibrado, sinuoso e quieto. Ele alterna e 

combina essas características com outros termos de sentido próximo, como também os conecta 

com outras três caracterizações estereotipadas bem típicas do discurso orientalista: a 

animalização do oriental, sua sensualidade e o seu misticismo. Nas palavras do escritor 

português: “a contração de um réptil lascivo”; “sinuosa como um felino cruel”; “braços que 

serpenteiam”; “baile silencioso como um rito”; “movimentos quietos, mudos, mas cheios de 

ardor”; “a fadiga divina da paixão”. 

Ao identificar a recorrência desses elementos, a quietude como característica da dança 

das ghawazi foi um dos pontos que mais me intrigaram. Caracterizar movimentos de dança 

como sinuosos e vibrados são qualificações utilizadas hoje por dançarinas de dança do ventre 

que pesquisam e estudam o estilo ghawazi, mas dificilmente elas utilizariam o termo quieto 

para definir a movimentação de uma ghazya.  

                                                            
235 Louro, 2016, p. 14. 



 
88 

 

Como dançar, um ato que por excelência depende de movimentar partes do próprio 

corpo, pode ser interpretada como imóvel, quieta, silenciosa? Como a imobilidade pode ser 

considerada a melhor forma de descrever uma dada característica de uma dança? 

 

É uma dança serena, silenciosa, muda. A ghawazi, imóvel no seu lugar, dança 

apenas com estremecimentos do corpo.236 

 

Aqueles movimentos são quietos, quase imperceptíveis, "mudos", mas cheios 

de ardor e de intenção.237 

 

Dançava com uma seriedade hierática, movendo-se com a serenidade de uma 

pomba que paira.238 

 

Não há ação naquelas danças: figuram apenas a mulher, o ser animal tomado 

de amor. É limitado e é profundo. A ação está toda concentrada no corpo. É o 

cântico da carne exaltada.239 

 

 Além disso, essa caracterização aparece nas falas que Eça atribuiu ao homem armênio 

educado em Paris, aquele indivíduo que teria lhe proporcionado as informações sobre o harém 

e o casamento árabe: “nós somos sossegados e graves a amar, a combater, a comer e a dançar. 

(...) Veja as nossas danças: que serenidade, que compassada quietação nos movimentos. A 

dança, entre nós, é imobilidade vibrante.”240 

Partindo do ponto de que o que chama a atenção são os elementos estranhos e 

desconhecidos, Eça dá grande ênfase às movimentações que fogem do padrão dos corpos 

femininos europeus de boas famílias burguesas, atados com laços, fitas e muitas regras de 

etiquetas, que dificilmente conseguiriam reproduzir um movimento vibratório/tremido 

utilizando pernas e quadris. Esses corpos geralmente dançavam quando conduzidos por mãos 

cavalheirescas, deslizando para lá e para cá pelos salões de festas. 

Danças de salão são basicamente formas de se deslocar pelo espaço enquanto os 

dançarinos e dançarinas mantêm contato com seu par. Já as ghawazi, como na descrição de Eça, 

se apresentavam sozinhas em meio a uma roda, se revezando no centro. Não necessitavam de 

grandes espaços, não executavam grandes deslocamentos, dançavam “imóveis”. Mesmo 

quando não há restrições de espaço, as pernas são utilizadas de forma auxiliar na construção da 

                                                            
236 Queiroz, 1945A, p. 340. 
237  Idem, p.340. 
238  Idem, p. 342. 
239  Idem, p. 341. 
240 Idem, p.167. 

 



 
89 

 

dança, e não para transitar no espaço.241  

Contudo, entendo que a quietude vista por Eça também pode vir de um outro caminho. 

Movimentos de vibração e sinuosidade são demonstrativos de muito treino e consciência 

corporal. Sendo assim, são expressões físicas que indicam uma experiência que foge totalmente 

ao escritor português: o ambiente doméstico egípcio, em especial o harém. 

Eça assume, em seu texto, que nunca esteve em um harém, fato que não o impediu de 

descrever cenas fantásticas de sexo e violência, nas quais sua imaginação correu livre, criando 

possibilidades do que aconteceria em um harém que atendessem à sua curiosidade. “Impedido 

de entrar no harém, Eça tem de se limitar a imaginá-lo de acordo com o estereótipo da época.”242 

 

Não se estará ali cosendo num saco uma escrava infiel, para a arremessar ao 

Nilo? Naquela sala, por trás da gelosia cerrada, não repousará uma moça 

árabe, sobre coxins, naquelas atitudes convencionais e cheias de provocação 

que amava o pintor Ingres? Não se estará ali dançando, no fundo daqueles 

interiores macios, a grande e lasciva dança da Abelha? Não estarão ali os 

escravos geórgios, abissínios, tártaros e persas, com as suas túnicas recamadas 

e os turbantes de caxemira, movendo-se num círculo cadenciado e rítmico 

sobre os tapetes da Carmânia, diante da esposa, da mulher legítima, enfastiada 

e estendida, e que olha com uma melancolia distraída, desfazendo meadas de 

fios de ouro? Que pensamentos contêm aqueles cérebros? Que instintos os 

dominam? Que formas, que diálogos, que atitudes, que imagens tem ali o 

amor? Como se passam, ali dentro daquelas salas douradas, alcatifadas, 

perfumadas, as horas estéreis, os longos ardores do clima egípcio e os 

momentos de frouxidão e de voluptuosidade que dá o sol do Egito, inimigo da 

virgindade? Nunca entrei num harém. A discrição árabe é inviolável: o árabe 

nunca fala da mulher. É para ele a coisa sagrada, íntima, discreta, ou é 

simplesmente uma coisa humilhante? Aquele silêncio é respeitoso ou 

desdenhoso?243 

 

Nessa cena fantástica, o harém é cenário de crueldade, vingança, indolência e, claro, de 

lascívia. No discurso ocidental, foi sendo construído como um local onde os ímpetos e desejos 

poderiam ser satisfeitos, se tornando símbolo que reunia as projeções do imaginário europeu 

sobre sexo e violência. “O harém funcionava como uma alegoria para o homem burguês 

europeu, que via neste um ambiente livre de pudores, onde conseguia visualizar todas as suas 

fantasias e desejos de cunho sexual que eram reprimidas pelo século XIX vitoriano.”244 E 

                                                            
241 Karayanni, 2004, p. 44. 
242 Coelho, 2024. p. 226 
243 Queiroz,  1945A, p. 149-150. 
244 Paschoal, 2019A, p. 97. 



 
90 

 

mesmo nos séculos anteriores, XVII e XVIII, já era uma temática efervescente nos relatos de 

viajantes europeus, como demonstrou Marina de Oliveira Soares: 

 

A clausura das mulheres era um tópico fértil nas mãos dos autores europeus, 

uma vez que propiciava os mais variados julgamentos. O fato é que a 

concentração das mulheres dentro do espaço fechado do harém era 

interpretada como um ingrediente certo da manifestação luxuriosa. A 

repetição dessa tese em cada autor de viagem lhe dava ainda maior autoridade, 

e o resultado é que a afirmação caminhava para se tornar uma premissa sobre 

as mulheres islâmicas.245 

 

O harém como local fantástico cheio de desejos é descrito pelo próprio Eça como 

oriundo de velhas histórias. “O harém! O serralho! Lembram-nos então as velhas histórias 

poéticas, tristes ou cruéis, que outrora nos encantavam: odaliscas, sultanas, validas, huris, 

mulheres do harém, toda a atração das coisas ignoradas.”246  

O serralho, sendo a princípio um termo que faz referência ao palácio otomano ou persa, 

passou a significar a clausura das mulheres que se dedicavam ao soberano: “ou seja, primeiro 

havia o palácio real e porque ele existia é que poderia haver o lugar de reclusão feminina.”247 

Os outros nomes citados por Eça fazem alusão à papéis e cargos na hierarquia de um harém de 

um palácio otomano: as odaliscas estavam na base dessa estrutura e, segundo Marcia Dib, “eram  

mulheres  escravas  compradas  em  mercados,  ou  adquiridas  em  guerras,  vendidas por sua 

própria família ou raptadas. A partir daí, eram levadas para o palácio para serem criadas.”248 

 Marina Soares destaca que “(...) a palavra odalisca, usada pelos europeus como 

equivalente a escrava, tem origem no termo turco ōdalik e remete a oda [quarto], significando, 

então, ‘aquela que pertence ao quarto’”249, ou seja, uma criada de quarto. Enquanto as huris 

eram as concubinas jovens, as validas eram as concubinas que conseguiram gerar herdeiros do 

trono, tornando-se assim mães de sultões e conquistando o topo da hierarquia do harém, 

inclusive exercendo grande poder político. “A atuação de sultanas valide em assuntos do 

governo entre os séculos XVI e XVII foi tão intensa, que esse período viria a ser conhecido 

como ‘sultanato das mulheres’”250. Portanto, o trecho do texto de Eça demonstra que ele possuía 

algum nível de informação sobre a estrutura hierárquica de um harém de um palácio otomano. 

                                                            
245 Soares, 2017, p. 348. 
246 Queiroz, 1945A, p. 148. 
247 Soares, 2017, p.169 
248 Dib, 2011, p. 149 
249 Soares, 2017, p. 320. 
250 Idem, p. 322. 



 
91 

 

Esse cenário de tramas palacianas, tão recorrente em narrativas de viajantes europeus, é 

tratado sempre com um repertório similar, congelado no tempo e espaço. Como afirmou Soares, 

“a descrição do harém e das mulheres que o habitavam em um palácio norte-africano do século 

XVIII não raro era semelhante à descrição do harém do palácio otomano de dois séculos 

anteriores”.251 Os tópicos abordados giravam em torno da sexualidade das mulheres do harém, 

dos seus excessos, da necessidade de serem vigiadas, controladas e enclausuradas, e Eça não 

fugiu à essas temáticas recorrentes, utilizando seus conhecimentos como combustível para sua 

imaginação correr solta pelas ruas sinuosas do Cairo. 

O Islã determina uma divisão clara entre público e privado, espaço público como espaço 

masculino, espaço doméstico como espaço feminino. Entretanto, não foram os primeiros, nem 

os únicos em determinar um espaço exclusivamente feminino nas residências da elite e de 

grupos mais abastados. Fernanda de Camargo Moro descreve por exemplo o gineceu grego e 

posteriormente o romano, “(...) foram estes últimos que serviram de modelo aos califas para a 

organização dos seus.”252 De forma semelhante, Marina de Oliveira Soares ressalta que: 

 

A separação do espaço feminino em relação ao masculino não remete às 

sociedades islâmicas. A habitação exclusiva das mulheres dentro da casa era 

encontrada como prática corrente em sociedades antigas da Mesopotâmia, da 

Grécia e da Pérsia. Desse modo, a palavra harém em árabe [harīm] encontra 

paralelo no haremlik turco, no andarun persa, no zenana ou andarpar 

urdu/híndi. A divisão física entre homens e mulheres pode ser apontada ainda 

em outras sociedades da Ásia — como China e Japão — e na África.253 

 

É com o processo de solidificação dos Califados do Império Islâmico que a demarcação 

de um espaço reservado às mulheres dentro dos palácios e das casas das famílias abastadas se 

torna mais evidente. 

 

As primeiras comunidades islâmicas tinham sido mais pobres, austeras e 

preocupadas com a difusão do Islã, sem qualquer concessão para a vida 

privada — nem para homens, nem para mulheres — em uma atitude 

substancialmente semelhante àquela dos primeiros cristãos e dos primeiros 

judeus. Seu desenvolvimento [do harém] coincidiu com a formação dos 

impérios islâmicos e com a aprendizagem que tiveram principalmente dos 

romanos, persas sassânidas e bizantinos, pois antes do desenvolvimento dos 

haréns omíadas e abácidas, os ricos vizinhos bizantinos já tinham os seus.254 

                                                            
251 Idem, p. 318. 
252 Moro, 2005, p. 171. 
253 Soares, 2017, p. 298. 
254 Moro, 2005, p. 174. 



 
92 

 

 

 No ambiente doméstico de uma casa muçulmana, nos haréns, as mulheres experienciam 

liberdades que não são comumente imaginadas, já que não cabem na figura da muçulmana 

submissa e sem voz. O espaço é totalmente vetado para homens que não sejam da família, o 

que permitia que as mulheres da casa controlassem aquele ambiente e estivessem nele da forma 

que desejavam: trajavam roupas confortáveis, retiravam os véus, conversavam, riam, cuidavam 

das crianças, realizavam tarefas domésticas, mas também dançavam, festejavam, faziam 

brincadeiras. O harém permitia o contato entre mulheres de classes diferentes, onde havia trocas 

mesmo com a verticalidade de certas relações de trabalho e subserviência.255 Esse ambiente 

íntimo, possível de ser mantido em famílias com recursos para isso, permitia que crianças 

aprendessem a dançar com aquelas mulheres, por diversão, alegria, afeto, costume, 

autoexpressão.  

 

A palavra harém, que desperta tanta curiosidade, é derivada de h-r-m, raiz 

árabe que significa sagrado, sendo um termo de respeito ligado à pureza 

religiosa. Ao serem colocadas vogais a definição de harém faz parecer que sua 

origem está em haram — interditado, proibido como harîn, sagrado. Ambas 

as definições são usadas pelo estudioso Malek Chebel, cuja observação 

demonstra que os pontos se tocam, pois da mesma forma que a palavra designa 

o perímetro sagrado de Meca, ou a esplanada sagrada do Templo de Jerusalém, 

ambos sagrados e de certa forma interditados — aos não fiéis, como haram 

—, a palavra também pode designar o espaço privado da mulher (al-

harimâte), o harém, que equivale à zenana da Índia islamizada. 256 

 

A feminista e escritora egípcia Leila Ahmed vai um pouco mais além. Ela reafirma a 

conexão das ideias de proibido e sagrado no significado da palavra harém, como também 

levanta a hipótese de que foi o interesse das mulheres muçulmanas o principal determinante 

para que a entrada de homens fosse lá proibida.  

 

Mesmo o harém, sempre tão negativamente percebido no Ocidente como um 

lugar de confinamento, é também, positivamente, um espaço de mulheres 

proibido ao homem. A própria palavra "harém" é uma variante da palavra 

"haram", que significa "proibido" (e também "sagrado"), o que me sugere que 

foram as mulheres que proibiram, que excluíram os homens da sua sociedade 

e que, por conseguinte, foram as mulheres que desenvolveram o modelo de 

segregação estrita. Aqui, as mulheres partilham tempo e espaço, trocam 

experiências e informações e analisam criticamente - muitas vezes através de 

                                                            
255 Ahmed, 1982, p. 525. 
256 Moro, 2005, p. 170. 

 



 
93 

 

piadas, histórias ou peças de teatro - o mundo dos homens.257 

 

A dança praticada pelas ghawazi provavelmente não diferia muito das danças 

vivenciadas nos espaços domésticos das regiões em que elas atuavam, nas festividades 

familiares, pois havia circularidade, encontros e trocas; compartilhavam músicas, ritmos, 

instrumentos. Ou seja, havia partilha da dança. Mas o contexto modificava os movimentos e as 

formas em que eram empregados, já que as ghawazi dançavam nas ruas, em diversos espaços 

públicos, como um trabalho para garantir sua subsistência. Não dançavam por diversão (mas 

também o faziam). O que era visto sendo dançado em público era replicado no ambiente 

doméstico.  

A experiência do espaço do harém é central, pois serviu como um local de comunicação 

e trocas reservado exclusivamente às mulheres, de autoexpressão em um espaço privado, mas, 

ainda assim, comunitário, como também a partir do qual elas poderiam analisar criticamente o 

mundo dos homens.258 

Outro fator importante nessa equação é a forma como o Islã concebe o corpo e o prazer. 

Diferente do cristianismo que separa o corpo da alma e encerra o corpo em uma instância 

pecaminosa, o Islã via o corpo e sua potencialidade de prazeres como algo do campo do divino. 

Segundo Nawal El Saadawi, “o Islã descrevia o prazer sexual como uma das atrações da 

vida”259. O corpo, enquanto dádiva divina, deveria ser cuidado, higienizado, protegido de vícios 

e doenças, mas também usufruído, de forma sexual, como também através de danças, 

brincadeiras, bons alimentos, dentro dos limites impostos pela lei islâmica. Para Bianca 

Tomassi isso se dá: 

 

(...) pois o Islã é uma religião que exige uma vivência singularizada do corpo 

e embora todas as religiões também experienciem o corpo de alguma maneira, 

o Islã enfatiza a importância das formas em se lidar com o corpo. O Islã é uma 

religião que exige consciência corporal, inclusive de suas manifestações 

biológicas/fisiológicas.260 

                                                            
257 “Even the harem, always so negatively perceived in the West as a place of confinement is also, positively, a 

space for women forbidden to the male. The very word "harem" is a variant of the word "haram", which means 

"forbidden" (and also "holy"), which suggests to me that it was women who were forbidding, excluding men from 

their society, and that it was therefore women who developed the model of strict segregation in the first place. 

Here, women share time and living space, exchange experiences and information, and critically analyze - often 

through jokes, stories or plays - the world of men.” Ahmed, 1982, p. 529. [Tradução livre] 
258 Jarmakani, 2008, p. 36-37. 
259 Saadawi, 2023, p. 190.   
260 Tomassi, 2010, p. 257. 

 



 
94 

 

 

 O fenômeno do harém proporcionou às mulheres egípcias uma familiaridade maior com 

o próprio corpo e das outras mulheres da casa, dançando e ensinando uma dança que é, ao 

mesmo tempo, solo e comunitária, em que o corpo e as suas capacidades são centrais. A 

transmissão/aprendizagem de danças em culturas do norte da África e Oriente Médio são 

historicamente pautadas na observação, através da prática comunitária, e não em uma relação 

professor-aluno.261 

 No entanto, quando as ghawazi se apresentavam na rua, feriam essa divisão tácita entre 

ambiente público e doméstico. Elas não utilizavam véu, se expunham aos olhares masculinos, 

inclusive estrangeiros, e dançavam publicamente o que era para ser dançado no espaço 

doméstico. E é a vivência doméstica no Egito Otomano que contribuiu para o desenvolvimento 

de uma matriz de movimentação de dança diferente do que era experienciado por famílias 

europeias do século XIX. Um corpo que sentia, via e se movia de forma diferente.  

Portanto, esse é mais um elemento que pode estar atrelado à interpretação de silêncio e 

imobilidade que Eça credita à dança das ghawazi. A sua incompreensão da técnica utilizada 

para criar vibrações e ondulações em partes específicas do corpo, seu desconhecimento das 

vivências domésticas do ambiente do harém que proporcionou o desenvolvimento de certa 

corporalidade que lhe pareceu indecifrável. 

Meida Yegenoglu apresenta alguns pontos pertinentes para pensar sobre a escolha de 

palavras de Eça. Ao abordar sobre as possíveis formas com as quais indivíduos colonizados 

resistiram às representações ocidentais, ela aponta para uma invisibilidade intencional - no caso 

de sua pesquisa, através do uso do véu. Havia a manutenção da inacessibilidade de certos 

significados na busca de manter algum nível de agência e autonomia. Uma resistência por meio 

do enigma, pela distância e diferença que não poderiam ser plenamente assimiladas no discurso 

colonial.262 O argumento de Yegenoglu remete a outro texto, a introdução da tese de Murilo 

Meihy, Habemus Africas: Islã, Renascimento e África em João Leão Africano (século XVI), na 

qual traça com bom humor e erudição os caminhos de uma certa episteme da “malandragem”. 

 

A arte de enganar alguém com o intuito de garantir a própria sobrevivência é 

uma parte curiosa e desafiadora da experiência humana ao longo do tempo. Em 

campos distintos do conhecimento, a ideia de levar o outro intencionalmente ao 

equívoco é uma situação social frequente.263 

                                                            
261 Sellers-Young, 2014, p. 126. 
262 Yegenoglu, 1998, p. 75. 
263 Meihy, 2013, p. 15. 



 
95 

 

 

As artimanhas analisadas por Murilo Meihy estão no âmbito da linguagem escrita, mas 

talvez seja possível que essa malandragem atue em outras linguagens e signos, como no corpo 

que dança. Buscando essa ponte entre Yegenoglu e Meihy, olho para o mistério da 

incompreensão e da inacessibilidade de determinados movimentos dançados pelas ghawazi 

como tática de resistência e de sobrevivência no contexto do Egito otomano. Elas mantinham e 

transmitiam entre si o conhecimento de uma linguagem corporal que o estrangeiro dificilmente 

conseguiria categorizar e codificar. Só conseguiam estereotipar e reduzir: mágico, imobilidade, 

transcendental. Assim, elas mantinham algum nível de agência em suas escolhas ao se 

apresentar dançando, mantendo algum sentido de autonomia. 

Nessa zona de contato, tais mulheres, artistas por ofício, atuaram de forma intencional 

dentro de um dado horizonte de possibilidades, tanto de formas mais evidentes, como as awálim 

que se retiraram espontaneamente do Cairo para se distanciarem dos bárbaros franceses, ou as 

ghawazi que assumiram o título de awálim, levando os estrangeiros ao equívoco, como forma 

de acessar outros públicos e valorizar o cachê a ser recebido. Também de formas mais 

subterrâneas, íntimas, microscópicas, tinha uma agência corriqueira que quase não se vê. 

Elas moviam intencionalmente o corpo em público, fazendo escolhas cotidianas, ligadas 

a poupar energia, ou atuar com maior esmero técnico; se esforçar em ser carismáticas ou fingir 

que não estão cansadas; dançar de uma ou outra forma; entre tantas outras pequenas escolhas e 

reações que poderiam objetivar uma melhor remuneração, simples divertimento, demonstrar 

suas habilidades artísticas, ou apenas debochar com o mundo masculino e estrangeiro. Essas 

escolhas não são apreendidas em sua complexidade pelo olhar externo, que, incapaz de 

conhecer o outro em seu repertório cultural, estereotipa essa outridade de forma que ela 

funcione para o olhar ocidental.  

 Isso leva a outro ponto. Se o público estrangeiro procura a performance que remete aos 

seus sonhos com uma dançarina sensual, aquelas ghawazi que corresponderem a essas 

expectativas terão maior procura desse público pagante. A dança enquanto ofício de 

entretenimento comercial, se adaptando ao olhar do público pagante estrangeiro. Em 

decorrência disso, dois fatores chamam a atenção. Primeiro, a ligação da prostituição com a 

dança, questão que abordo no próximo capítulo. Em segundo, o uso intencional de elementos 

orientalistas como forma de aproximação/distanciamento do colonizador, aceitando a 

orientalização como uma máscara, um figurino que compõe a personagem que dança, e assim 

garantir sua subsistência no contato com tal público.  



 
96 

 

Como ilusionistas, as ghawazi descritas por Eça de Queiroz executaram suas danças 

sem revelar seus truques, fascinando e formando um belo mistério. Seus movimentos tidos 

como “imóveis”, são, de algum modo, incognoscíveis; uma sabedoria resguardada apesar de 

toda a exploração. Não é romantizar suas vidas e a violência desse contato forçado, mas entrever 

essas mulheres como reais agentes históricos, com intenção, inclusive ao dançar — fosse para 

conquistar aplausos de admiração ou uma moeda para comprar pão.  É importante lembrar que 

estavam expostas e que buscavam sobreviver e, através de concessões e negociações, 

provocavam brechas para ir além dessa sobrevivência. 

 

  



 
97 

 

 

 

CAPÍTULO IV – “UM LUGAR ENLAMEADO E IMUNDO”: A 

DECADÊNCIA E O GROTESCO NA NARRATIVA QUEIROSIANA 

 

“– Ainda bem! – gritei, atirando patadas ao ladrilho. – Ainda bem, que 

estava farto de Oriente! ...Irra! Que não apanhei aqui senão soalheiras, 

traições, sonhos medonhos e botas pelos quadris! Estava farto.”264 

(Personagem-narrador Teodorico Raposo em A Relíquia) 

 

O estranhamento, a repulsa e a incompreensão podem ser poderosos motivadores para 

a curiosidade humana e suas elucubrações.  Não seria diferente para o jovem Eça de Queiroz, 

que singrou em ondas de encantamento, mas também de indignação em relação a diversos temas 

que permeavam o cenário egípcio e os indivíduos que encontrou durante sua viagem. São essas 

situações de crítica e aversão que protagonizam as coreografias textuais deste capítulo. 

Logo em sua chegada, as condições de conservação das ruínas da antiguidade levaram 

Eça de Queiroz para um lugar menos fantástico do que ele almejava. Sua imaginação de jovem 

bem instruído e leitor ávido buscava um Egito antigo que não estava plenamente presente no 

Egito contemporâneo. O olhar de Eça encontrou apenas vestígios, sombras de um passado 

idealizado, ecos de fantasias idílicas congeladas num tempo longínquo.  

Uma viagem ao Oriente na segunda metade do século XIX se projetava no imaginário 

ocidental como uma verdadeira máquina do tempo, os quilômetros percorridos levavam para o 

passado. Ou assim desejavam que fosse. Entretanto, ao se deparar com cenas de ruínas 

decrépitas, miséria e sujeira, tornava-se difícil para o jovem escritor acessar esse local mítico. 

Eça então não se furtou de expor seu descontentamento com a concretude da vida egípcia, como 

no impacto de chegar em Alexandria e não encontrar a cidade do seu imaginário, construída por 

diversas leituras: 

 

Eu, entretanto, pensava que ia pisar o solo de Alexandria. Estávamos talvez 

na mesma água em que outrora tinham fundeado as galeras de velas de 

púrpura, que voltavam de Actium! Oh! Alexandria, velha cidade grega, velha 

cidade bizantina, onde estás tu? Onde estão os teus quatro mil banhos, os teus 

quatro mil circos e os teus quatro mil jardins? Onde estão os teus dez mil 

mercadores, e os doze mil judeus que pagavam tributo ao santo califa Omar? 

Onde estão as tuas bibliotecas, e os teus palácios egípcios, e o jardim 

                                                            
264 QUEIROZ, 1945b, p. 288. 



 
98 

 

maravilhoso de Ceres, oh!, cidade de Cleópatra, a mais linda das Lágidas? 

Estavas diante de mim: e eu via construções vastas, desmoronadas e negras, 

feitas do lodo do Nilo, um lugar enlameado e imundo, cheio de destroços, uma 

acumulação de edificações miseráveis e inexpressivas!265 

 

Esse pequeno trecho já indica o tamanho do arcabouço de leituras carregado por Eça 

acerca do Egito e o de suas expectativas que condensavam em uma única cidade, Alexandria, 

os mais diferentes períodos históricos. Rosana Carvalho da Silva Ghignatti, em sua tese 

intitulada Eça de Queirós e a percepção da paisagem no Médio Oriente, analisa as narrativas 

de viagem queirosiana e seu romance A Relíquia sob a perspectiva da Geografia Humanista 

Cultural.266 Na tese, o tratamento dado por Eça aos monumentos históricos se conecta à maneira 

dele perceber a paisagem como um todo, incluindo a população local, um espaço carregado de 

significados históricos, culturais e estéticos. Eça observou e registrou o estado de abandono de 

importantes sítios históricos e culturais, frequentemente associando essa situação a fatores 

como a exploração colonial, o descaso das autoridades locais e a modernização que ameaçava 

apagar as marcas do passado. “O desencanto do romancista face à civilização que se esvaiu com 

o tempo e vem se desagregando com a série de disputas empreendidas pelo poderio imperialista 

europeu encontra-se em várias partes do livro.”267 

A revolta de Eça com a não conservação das ruínas antigas demonstra não só sua 

percepção da importância de salvaguardar monumentos históricos — monumentos específicos, 

testemunhas de um passado mítico e glorioso —, o que coaduna com seu olhar etnográfico, 

como também um certo nível de decepção com o sonho almejado e não encontrado. A 

modernização ancorada aos moldes europeus, para Eça de Queiroz, descaracterizava a essência 

egípcia, ao mesmo tempo em que deixava evidente que o Egito nunca conseguiria ser europeu 

de fato. Junto a isso, havia, para Eça, a necessidade de um espaço para o exercício da 

imaginação, coisa que a modernidade da civilização europeia podava, mas que poderia correr 

livre pela sinuosidade característica das ruas do Cairo. “Essa busca pela ‘cor local’ motivaria 

muitos viajantes, escritores e pintores europeus ao longo do século XIX. O Oriente, ao contrário 

da Europa, possuía espaço para a imaginação.”268 

Junto à descaracterização do Egito, outro ponto extremamente criticado por Eça de 

Queiroz foi a exploração da população camponesa, os felahim. Uma das cenas descritas por ele 

                                                            
265 Queiroz, 1945A, p.30-31. 
266 Ghignatti, 2023.  
267 Idem, p. 51 
268 Soares, 2017, p. 209. 



 
99 

 

pode ajudar a elucidar este ponto. Relata sobre um trajeto realizado de trem, margeando o rio 

Nilo, pela linha férrea que conectava Alexandria ao Cairo, no qual, segundo sua narrativa, teve 

a companhia de um dos engenheiros que trabalhavam na construção do canal de Suez. Esse 

capítulo, intitulado “Através do Delta: considerações sobre o Egito contemporâneo”, é o mais 

longo do livro, com 34 páginas, e possui um forte cunho de crítica social.  

Segundo Teresa P. Coelho, “os engenheiros são os homens do momento, os novos guias 

de que muitos se fazem acompanhar na visita aos trabalhos do canal durante os anos de 

construção e que estão presentes nas cerimônias de abertura.”269 Toda a informação transmitida 

nesse capítulo do relato de viagem queirosiano, em tese, teria sido fornecida exclusivamente 

durante o trajeto de Alexandria ao Cairo, através da conversa com o suposto engenheiro do 

canal, sem nome nem nacionalidade, com longas descrições sobre a condição precária da vida 

dos felahim, as péssimas condições de trabalho, os maus-tratos e a violência física constante, 

além da corrupção política egípcia e a importação de modos europeus que seriam contrários à 

natureza do povo egípcio. 

Mas esse capítulo também oferece um misto de romantização e infantilização da 

população felahim. “A sua fisionomia é doce e tranquila. (...) É seguramente da velha raça 

egípcia.”270 Ou seja, os felahim, tão explorados e ainda assim tão belos e trabalhadores, seriam 

os legítimos egípcios, os herdeiros de uma grandiosidade histórica, amalgamando a figura do 

fellah com a do sekhti, o camponês nilótico dos tempos faraônicos.271 “Vi muitos fellahs que se 

assemelham a esfinge.”272 Mas esses mesmos indivíduos, de acordo com as informações que 

Eça atribui ao engenheiro, são ignorantes sobre sua própria situação: 

 

Devido à necessidade, tem o habito de sofrer, uma resignação animal: não 

percebe que é infeliz. O fellâh é alegre, risonho, loquaz, imaginoso; tem uma 

degradação profunda de caráter, desconhece o que é consciência, dignidade, 

individualidade. Mas no fundo é feliz.273 

 

A crítica social é uma das características dos escritos de Eça. Seu olhar observador se 

interessa pelo que é humano e que escreve com grandes doses de ironias e sarcasmo, sem dó de 

apontar as incongruências da modernidade e as hipocrisias burguesas. Assim, é coerente com o 

que se espera da literatura do nome cristalizado de Eça de Queiroz, enquanto autor, que a tal 

                                                            
269 Coelho, 2024, p. 247. 
270 Queiroz, 1945A, p. 63. 
271 Araújo, 1988, p. 85. 
272 Queiroz, 1945A p. 64. 
273 Idem, p. 72 



 
100 

 

crítica esteja presente no texto O Egito também.  

 

 A problematização que o escritor fez em torno do Rio Nilo e dos destinos de 

toda uma comunidade — os felás a frente — ligada a esse espaço, antecipa 

para o leitor questões políticas pertinentes à época, a exemplo da degradação 

do meio ambiente, da política predatória e dos interesses de potências 

capitalistas na exploração de mão de obra barata e dos acordos políticos de 

autoridades locais com outras nações.274  

 

Destarte, o texto queirosiano é aparentemente contraditório ao abordar os felahim, 

apresentando ora crítica à miséria e a exploração, ora exaltação de seu suposto status natural, 

simples e ingênuo.  

 

Parece querer elogiar a vida primitiva do fellah em comunhão com a natureza 

por oposição à do operariado nas cidades ocidentais, o que se enquadra na 

crítica à industrialização que percorre o seu relato. Por outro lado, não pode 

deixar de censurar a exploração da classe camponesa egípcia desde o governo 

de Muhammad Ali até ao de Ismael.275  

 

Possivelmente o jovem escritor conversou com muitas pessoas, inclusive engenheiros 

do canal de Suez, mestres de obra e outros profissionais estrangeiros envolvidos na empreitada 

faraônica, além das diversas leituras a que ele se dedicou. E, por meio dessas várias interações 

antes, durante e depois da viagem, teve acesso a muitas informações e opiniões que podem ter 

sido amalgamadas no personagem do engenheiro da travessia. Inclusive, pode ter retirado 

grande parte dos argumentos utilizados nessa cena das leituras das obras de Du Camp (Le Nil) 

e Edmond About (Le Fallah), como sugeriu Teresa Coelho.276 

Alternativamente, o diálogo pode ter ocorrido em circunstâncias semelhantes às 

descritas no relato, com algum engenheiro específico. Entretanto, apesar de ser um interessante 

exercício hipotético conjecturar a existência do tal engenheiro do canal, esse não é o ponto 

relevante, mas sim o fato de que coube ao autor a escolha do que seria relatado, de que forma 

seria escrito e quais informações seriam destacadas, independentemente do modo como a 

informação foi recolhida, mas priorizando a forma com que ela é apresentada. Algumas delas 

aparecem como falas diretas do engenheiro — muitas das informações mais contundentes e 

polêmicas, como as críticas ao governo egípcio —, enquanto outras são integradas ao texto de 

                                                            
274 Ghignatti, 2023, p. 26. 
275 Coelho, 2024, p. 255. 
276 Idem, p. 248-255. 



 
101 

 

maneira mais fluida, desenvolvidas pelo narrador. 

Entretanto, esse olhar crítico da exploração do trabalhador do campo não foi estendido, 

por exemplo, para determinadas dançarinas ghawazi em seu trabalho de entretenimento para os 

estrangeiros. Ao contrário, foi com deboche que Eça descreveu a dança mecânica de um grupo 

de ghawazi, gordas e suarentas, em troca de algumas moedas.  

 

Ordinariamente as criaturas, quando começam a dançar, estão no fim de uma 

garrafa de arakich, aguardente estimulante e sensual. São por vezes pesadas, 

gordas, tendo por beleza a abundância espessa e repleta das formas: então os 

seios balançam-se como sacos meio vazios e as cinturas grossas e informes 

agitam-se n’um esforço e n’uma violência perpetua. Aparecem cobertas de 

cores que lhes fazem uma carnação e quase um rosto artificial: com o calor, a 

excitação dos movimentos e da dificuldade, aquela gorda pintura escorre em 

fios espessos. A criatura sua, agita-se, contorce-se, e as grossas carnes incham 

e arqueiam-se como as ondas do mar. Então a criatura tira pequenas moedas 

de ouro e cola-as na pintura do rosto, como se cola o molde de uma medalha 

na cera líquida — e terminam extenuadas, deslavadas, arquejantes, ébrias, 

ignóbeis.277 

 

 

Como um expert, Eça, em seu relato, traça uma diferenciação entre as ghawazi de acordo 

com o estilo de sua atuação. Em sua percepção, aquelas que dançavam de forma rotineira para 

os estrangeiros só estariam interessadas em ganhar algumas moedas. Não dançavam por 

instinto, não colocavam a alma na dança, só tinham de interessante a abundância das formas. 

Elas suavam demais, se esforçavam demais, arquejavam demais. Entretanto, quando as ghawazi 

dançavam para os seus, como visto no capítulo anterior, a dança se transmutava em algo 

admirável, se espiritualizava, tornava-se um momento de transe e êxtase. Para Teresa Coelho, 

 

Eça desmantela a ideia romântica que o ocidental tem das Ghawasis, diríamos 

comerciais, que dançam para os viajantes, as quais diz, são gordas e têm como 

objetivo apenas o lucro. Nas festas populares é diferente, afirma: mantêm a 

originalidade. E na sua qualidade de connoisseur, estabelece, de novo, 

distância entre aquilo que o viajante comum relata, não mais do que uma 

representação para turista ver, e o que lhe é dado a experienciar.278 

 

Cabe destacar que Eça descreve os mesmos movimentos ondulatórios, sinuosos e 

vibrados, mas nesse parágrafo seu tom é caricatural e depreciativo — “grossas carnes incham 

e arqueiam-se como ondas do mar” — e, apesar desse mesmo repertório coreográfico, a dança 

                                                            
277 Queiroz, 1945A, p. 336-337. 
278 Coelho, 2024, p. 237. 



 
102 

 

da denominada criatura não lhe apeteceu. Ao demonstrar seu descontentamento com essas 

dançarinas mecânicas e sem espírito, o relato queirosiano exala um desprezo acerca do corpo 

racializado que não se enquadra nos padrões europeus, nem na retórica da beleza exótica 

orientalista.   

Assim, Eça se colocou como um grande conhecedor dos segredos das dançarinas do 

Egito, aquele que não se deixou seduzir pela dança forçada e vazia das ghawazi que se 

apresentavam para os estrangeiros. Tal qual um enviado privilegiado, teria tido acesso à legítima 

dança das ghawazi, uma feita para a própria comunidade com quem partilhavam o mesmo 

vocabulário cultural. A espontaneidade dessa apresentação, a facilidade de entendimentos entre 

os envolvidos, os jogos de comunicação entre a dançarina e o público local, fizeram essa 

apresentação ganhar um brilho que, na narrativa do literato português, só pode ser descrita com 

uma retórica quase religiosa, sobre rito, fé e alma. Enquanto isso, os esforços da ghazya de 

cintura grossa. que se empenhava em agradar ao público de homens estranhos — vindos de 

terras ainda mais estranhas —, são descritos quase de forma cômica, um jeito indireto de cutucar 

e ironizar os viajantes incautos que caiam nas suas graças:  

 

No entanto, as ghawazi que dançam para os estrangeiros estão bem longe de 

ter aquele encanto que na Europa faz suspirar os colegiais que leem as Mil e 

Uma Noites. O ideal aí é substituído pelo ofício. A graça das danças, a intenção 

amorosa, a admirável música dos movimentos, perde a primitiva 

originalidade: é apenas uma habilidade vulgar, maquinal, sabida, rotineira, um 

tour de force executado com tédio, com a preocupação com o lucro, sem 

entusiasmo e sem fé. 279 

 

 

 A dançarina não é descrita como uma mulher pobre, num ofício precário, exposta a uma 

série de violências enquanto busca, entre as pessoas estrangeiras, de rostos e modos esquisitos, 

algum público receptivo que valorize seu trabalho. Não é esse o papel que ela exerce na 

narrativa queirosiana: ali, ela é apenas mais um atrativo turístico e, como as ruínas degradas, 

ela apenas vagamente emula a fantasia orientalista almejada. A sensibilidade demonstrada por 

Eça ao expor o impacto da interferência estrangeira na economia egípcia e na exploração da 

mão de obra felahim não se mostrou comovida com a situação enfrentada cotidianamente pelas 

ghawazi, cuja subsistência dependia dos humores e gostos de uma plateia ávida por encontrar 

uma cena fantástica de As mil e uma noites. 

                                                            
279 Queiroz. 1945A, p. 335-336 



 
103 

 

    

4.1. Lascívia grotesca: os dançarinos e o não dito 

 

E se o corpo que dança não for de uma mulher? Esse corpo ainda se move de forma 

sedutora? “Hoje, no Cairo, encontram-se homens, vestidos de mulheres, indignamente 

barbeados, pintados e almofadados, que imitam com uma lascívia grotesca as danças das 

ghawazi, nos cafés imundos do Calish ou dos bairros pobres.”280 

Esses homens indignamente barbeados e almofadados provavelmente eram khawalat 

(plural de khawal), nome que indicava os que atuavam como dançarinos em ocasiões públicas 

e festas populares, de forma semelhante às ghawazi. Outros termos utilizados no contexto 

egípcio do século XIX, e que também designavam homens que dançavam, eram Gink e Koçek, 

de origem turca. Mas apesar dos nomes de origens diferentes indicarem uma distinção, entre os 

dançarinos, estritamente étnica, há indícios, como apontado por Stavros Karayanni, de que no 

Egito, Gink tratava-se de homens dançarinos que também estariam disponíveis sexualmente 

mediante pagamento.281,282 

A dança praticada como ofício de entretenimento no Egito do século XIX e partilhada 

por ghawazi e khawalat foi delimitada como feminina pelo olhar do público ocidental a partir 

das hierarquizações de gênero produzidas na Europa, cujos dogmas culturais confinaram os 

quadris dos corpos tidos como masculinos à “um silêncio embaraçoso.”283  Já o prolixo quadril 

de  homens e mulheres egípcios gerava uma cacofonia aos olhos/ouvidos/corpos ocidentais, 

que, para tornarem a dança palatável para ser deglutida, estigmatizou-a em termos familiares, 

inclusive no que tange ao feminino e masculino. Nessa lógica, toda mobilização física da dança 

foi reduzida como essencialmente feminina, e seus dançarinos rebaixados à meros imitadores 

de mulheres.  

Como demonstração dessa linha de análise, o pesquisador-dançarino Drake Von Trapp, 

ao abordar a péssima caracterização que vem sendo feita sobre os homens na dança do ventre 

desde 1800, também utiliza, em seu trabalho, trechos de relatos de viagem que caracterizaram 

                                                            
280 Queiroz, 1945A, p.335. 
281 Karayanni, 2004, p. 28. 
282 É importante ressaltar o impacto do colonialismo e da colonialidade nas transformações linguísticas e na 

construção da homossexualidade, fato que impactou fortemente as sociedades turca e egípcia, novamente de 

acordo com Stravos Karayanni, onde os nomes utilizados para dançarinos passaram a ser utilizados para designar 

homossexuais. No árabe egípcio atual, khawal é claramente uma referência a um homem gay e na Turquia 

contemporânea, um koçek abrange tanto travestis como transexuais. Idem, p. 28. 
283 Idem, p. 73. 

 



 
104 

 

as movimentações dos dançarinos como caricaturas femininas. É o caso do texto de Flaubert, 

que descreveu a apresentação de um dançarino como uma imitação de uma mulher pronta para 

ser “fodida”.284   

Em suas observações, Eça de Queiroz expressa certo desprezo pelos dançarinos que 

encontrou no Cairo — possivelmente khawalat —, considerando-os uma versão grotesca, cópia 

degradada das ghawazi, apenas a imitação de uma dança feminina tradicional. Entretanto, 

reforço que a ideia de os dançarinos homens imitarem as dançarinas mulheres é de procedência 

europeia. Segundo Antony Shay, a população local sabia bem que, apesar de alguns elementos 

do traje serem comumente considerados femininos, outros elementos demonstravam se tratar 

de um homem dançando.285 Ou seja, conheciam os modos e estéticas empregadas por esses 

artistas e apreciavam as apresentações, cientes de quem eram os indivíduos ali apresentando-

se. Portanto, a compreensão e a apreciação da população egípcia acerca de uma apresentação 

de dança executada por homens não podia ser plenamente alcançada pela interpretação 

europeia, já que, imersos em uma normatização binária eurocêntrica, não exercitavam a 

possibilidade de se abrir para outras lógicas e epistemes, apenas medir o mundo a partir de suas 

próprias réguas socioculturais. 

Mesmo sendo uma sociedade com uma rígida separação entre homens e mulheres, essa 

hierarquização de gênero atuava de forma diferente do repertório cultural europeu. A tradição 

islâmica abria precedentes para que os homens dançassem de formas interpretadas pelo 

Ocidente como femininas, para assim preservar o decoro, durante as ocasiões festivas, com a 

separação física dos grupos de homens e de mulheres. Assim, a problemática para parte da 

sociedade egípcia não era a dança em si, mas executá-la perante um outro grupo social com o 

qual se deveria manter um respeitoso distanciamento, de acordo com a tradição religiosa.  

Naiara Assunção, reforça esse tópico com um trecho do orientalista Edward Willian 

Lane, de 1836:  

 

Em um pequeno trecho do capítulo “Public Dancers”, Lane afirma que os 

“khawals” eram também chamados “ghaish”, no singular, e “gheeydsh” no 

plural, e que esta classe de dançarinos muçulmanos nativos do Egito 

“dançavam exatamente como as ghawazee”. Classificou-os como “parte 

homens, parte mulheres”, pois possuíam “modos afeminados” e se vestiam de 

acordo “com sua profissão não natural”, utilizando anáguas, cabelos 

compridos e kohl nos olhos. Afirma ainda que muitas famílias mais 

                                                            
284 Von Trapp, 2024, p. 1. 
285 Shay, 2009, p. 149. 

 



 
105 

 

conservadoras davam preferência a esses profissionais já que “ofenderiam 

menos o decoro” do que mulheres dançarinas que se exibiam em público sem 

o véu, tornando-se excepcionalmente populares após o banimento de 

dançarinas públicas dos centros urbanos na década de 1830.286 

 

Lane afirmava que a profissão dos khawalat não lhes era natural; ou seja, contradizia a 

natureza masculina viril do homem egípcio com modos afeminados, dançando como ghawazi. 

Entretanto, esses dançarinos possuíam uma função social em eventos públicos, melhor aceitos 

entre a audiência conservadora egípcia, sendo contratados e fazendo sucesso com o público, 

sem haver qualquer necessidade de imitação. Antony Shay destaca esse fato: eles atraíam 

grandes plateias, notadamente masculinas, precisamente por serem populares como homens 

artistas, e não imitações.287 

Em artigo sobre o tema, a pesquisadora polonesa Małgorzata Sokołowicz compara as 

descrições de Gérard de Nerval e de Théophile Gautier sobre seus respectivos encontros com 

khawalat. Nerval, ao descrever uma bela apresentação de almés, conta que o encanto que estava 

sentindo quebrou quando percebeu que uma das dançarinas possuía barba. Ele então zomba de 

si mesmo por quase ter sido seduzido pelas surpresas orientais.288 Já Gautier explica que a 

modéstia turca não permitia que mulheres dançassem para público masculino, e por isso a 

apresentação que ele assistiu era de meninos dançando disfarçados.289 Seja com o deboche de 

Nerval ou as informações objetivas de Gautier, a análise de Sokołowicz  observa que ambos 

falam de um lugar eurocentrado e orientalista, cuja interpretação do que era dançado pelos 

khawalat só poderia ser tratada como imitações e disfarces. 

A existência desses homens dançarinos para os europeus resumia-se a caricaturas da 

mulher oriental e humilhação para o homem oriental com seu estereótipo de virilidade. A 

masculinidade hegemônica almejada pela sociedade europeia da segunda metade do século XIX 

não dava espaço para requebrar de quadris, nem mesmo para os indivíduos subalternizados.  

 

No Oriente Médio, os europeus ficaram escandalizados porque os artistas 

eram frequentemente homens, e na atmosfera homofóbica que prevaleceu na 

Europa, onde homens pegos em encontros homossexuais eram presos, 

torturados e executados, a visão de dançarinos masculinos realizando 

movimentos articulados do tronco e áreas pélvicas ofendia os ocidentais que 

acreditavam que os movimentos da pélvis e dos seios pertenciam 

                                                            
286 Assunção, 2021, p. 53. 
287 Shay, 2006, p. 148. 
288Sokołowicz, 2020, p. 46-47. 
289 Idem, p. 50. 

 



 
106 

 

exclusivamente ao domínio do movimento das mulheres.290 

 

Numa perspectiva colonial, os dançarinos egípcios nunca poderiam ser considerados 

como homens de fato; esse lugar de humanidade era exclusivo do ocidente branco e burguês. 

Entretanto, o homem egípcio poderia chegar próximo do ideal, de forma cúmplice, se cumprisse 

a cartilha civilizatória europeia com seu padrão de práticas masculinas colonizadoras, que, com 

toda certeza, não versava sobre mobilidade pélvica e tônus muscular abdominal. Assim, a dança 

dos khawalat, através do viés europeu, se tornava um verdadeiro repúdio à masculinidade — 

almejada, imaginada ou projetada — tornando a existência daqueles corpos dançantes algo 

controverso e incômodo. Requebrar os quadris e ondular o ventre só eram possíveis enquanto 

demonstrações de uma sexualidade desviante e promíscua, onde o corpo tido inicialmente como 

masculino se reduziria a uma experiência feminina, disponível para o deleite (e desvio) de 

outros homens, seja na dança ou na relação sexual. 

Essa forma orientalista de impor o rótulo de lascívia grotesca àqueles que não 

performavam uma masculinidade aceitável estava conectada a outro tropo recorrente, 

aparentemente seu oposto: a virilidade agressiva atribuída aos homens egípcios. Assim, dois 

estereótipos contraditórios coexistiam como imagens inversas e complementares. Entretanto, 

enquanto a agressividade do "bruto" homem egípcio é naturalizada no discurso orientalista — 

quase como uma qualidade essencial da masculinidade oriental —, a suposta lassidão sexual de 

homens afeminados é tratada como um desvio ameaçador e risco iminente. Tais estereótipos, 

porém, não se situam como polos estanques e antagônicos; são categorias que se entrelaçam, 

operando em uma fronteira fluida, mutável e confusa. 

De acordo com a revisão teórica proposta por Connell e Messerschmidt, a masculinidade 

hegemônica deve ser compreendida como um conjunto de práticas, e não apenas como um ideal 

identitário ou papel social, que possibilita a manutenção da dominação dos homens sobre as 

mulheres, bem como sobre outras formas de masculinidade consideradas desviantes ou 

marginais.291 Pensando essa teoria a partir da colonialidade de gênero, compreende-se que o 

procedimento colonial impôs um padrão normativo de ser homem, restrito ao modelo branco, 

europeu, cristão, heterossexual e burguês. Assim, a masculinidade hegemônica eurocentrada 

                                                            
290 “In the Middle East, Europeans were scandalized because the performers were frequently men, and in 

the homophobic atmosphere that obtained in Europe, where men caught in homosexual encounters were jailed, 

tortured, and executed, the sight of male dancers performing articulated movements of the torso and pelvic áreas 

offended Westerners who believed movements of the pelvis and breasts to belong solely to the movement domain 

of women.” Shay, 2009, p. 291. [tradução livre] 
291 Connell.; Messerschmidt, 2013. p. 245. 



 
107 

 

não apenas subalterniza as mulheres, mas também é ferramenta fundamental do 

empreendimento colonial, hierarquizando e regulando expressões de masculinidade (e 

feminilidade) dos corpos racializados. 

Entretanto, essa hegemonia é relacional, situada historicamente e performaticamente 

constituída. Ou seja, se constrói e sustenta a partir de sua interação com outras masculinidades 

— sejam elas subordinadas, marginalizadas ou cúmplices —, assim como com as feminilidades. 

Nesse contexto, o estereótipo do homem árabe como violento pode ser lido não como expressão 

de agência ou adesão consciente dos sujeitos colonizados, mas como construção discursiva 

funcional ao projeto colonial. Trata-se de uma imagem que atua como masculinidade 

instrumentalmente cúmplice ao justificar a necessidade da intervenção civilizatória europeia. 

Já a existência de indivíduos como os khawalat rompe com esse modelo binário ocidental e, 

por isso, é sistematicamente empurrada para a feminilidade. Essa feminilização forçada 

funciona como estratégia colonial para manejar e controlar masculinidades desviantes, 

subordinando-as simbolicamente por meio da ridicularização e da exclusão. 

Ser khawalat, como ser ghawazi, na sociedade egípcia da segunda metade do século 

XIX, era um ofício a ser assumido, um trabalho a ser praticado, um meio de subsistência e 

sociabilidade. Não dependia de alguma forma de expressão de sexualidade. Do mesmo modo, 

a atuação de homens e mulheres na prostituição estava atrelada à intensa desigualdade social, à 

exploração vivenciada pela população pobre, e ao aumento vertiginoso de turistas estrangeiros 

desejosos de realizar suas fantasias em corpos orientalizados. Não são tendências naturais pela 

luxúria, nem consequência dos calores indolentes do deserto ou dos impulsos irresistíveis da 

vida em uma região da “zona sotádica”292, como o discurso orientalista reverbera. A prostituição 

e a exploração sexual são fenômenos histórico-culturais. 

No artigo intitulado “The Male Dancer in the Middle East and Central Asia”, Anthony 

Shay, ao descrever que muitos dançarinos também se prostituíam, apontou a complexidade da 

situação, numa reflexão que também pode ser aplicada para as dançarinas: “como as atividades 

sexuais eram frequentemente uma fonte de renda lucrativa, eles não tinham escolha a não ser 

participar dessas atividades, quaisquer que fossem suas inclinações sexuais.”293 Portanto, nem 

                                                            
292 “Zona Sotádica” é uma hipótese do explorador e orientalista britânico Richard Francis Burton, tradutor de As 

mil e uma noites para o inglês, que alegava que em certas regiões do mundo, como no norte da África e Oriente 

Médio, a população estaria mais inclinada à homossexualidade. “Por exemplo, ele introduziu o conceito de ‘zona 

sotádica’, alegando que as pessoas da região se envolvem em vícios como atividades homossexuais (incluindo 

sexo com menores) por causa do clima quente.” Badaoui; Moussawi. 2025. 
293 “Because their sexual activities were often a source of lucrative income, they had no choice but to participate 

in those activities, whatever their sexual inclinations may have been.” Shay, 2006, p. 145-146. [tradução livre] 



 
108 

 

a atuação enquanto dançarinos, nem a vivência da prostituição são determinantes para aferir a 

sexualidade desses indivíduos. Sendo ainda mais enfático, Shay afirma uma incidência 

majoritariamente heterossexual entre dançarinos, que ao se aposentarem da dança, casavam-se 

com mulheres e tinham filhos, passando a atuar como músicos em apresentações e como 

orientadores de jovens dançarinos, muitas vezes seus próprios filhos. “Muitos, senão a maioria 

deles, nasceram nessa tradição e pertenciam a famílias de artistas.”294 “Quando cresciam, a 

maioria dos dançarinos homens se casava e tinham seus próprios filhos; frequentemente 

serviam como músicos para os artistas mais jovens e se tornavam os líderes da unidade de 

apresentação (...)”. 295 

Tem sido comum, em debates contemporâneas mediados pelas redes sociais, a 

atribuição de uma identidade transgênero aos khawalat. Essa é uma interpretação tentadora, 

porém insuficiente para compreender vivências historicamente situadas e silenciadas pela 

violência epistêmica da colonialidade. O binarismo de gênero e a rígida separação entre homens 

e mulheres em uma sociedade majoritariamente islâmica operava em códigos culturais próprios, 

diferente dos ocidentais, onde masculinidades aparentemente divergentes, como os khawalat, 

existiam. Eles ocupavam um lugar socialmente aceito, ainda que marginal, dentro do sistema. 

Isso está longe de significar que a sociedade egípcia otomana fosse intrinsecamente tolerante 

ou igualitária, mas sim que suas normas de gênero operavam sob códigos próprios, distintos 

daqueles que viriam a ser consolidados pela colonialidade, e nossas atuais lentes 

epistemológicas, ainda muito eurocentradas, precisam se contorcer para entrever sistemas 

outros.  

Atuar como artista de entretenimento público no Egito do século XIX era um ofício 

precário, assumido por indivíduos pobres e marginalizados, sendo um meio de subsistência que, 

possivelmente, absorveu pessoas tidas como divergentes, que hoje poderiam ser considerados 

como parte da comunidade LGBTQIAPN+296. Entretanto, seria imprudente considerá-los a 

totalidade entre os dançarinos. Também o fato de muitos terem se casado e tido filhos não é 

suficiente para assumir uma heterossexualidade padrão. A história dos khawalat, gink, kocek, é 

                                                            
294 “Many, if not most, of them were born into the tradition and belonged to families of entertainers.” Idem, p. 146. 

[Tradução Livre] 
295 “When they grew older, most male dancers married and had their own children; they would often serve as 

musicians for the younger performers, and they became the leader of the performing unit (...)” Idem, p. 145. 

[Tradução Livre] 
296 LGBTQIAPN+: sigla que reúne identidades de gênero e orientações sexuais diversas, como Lésbicas, Gays, 

Bissexuais, Transsexuais, Travestis, Queer, Intersexo, Assexuais, Pansexuais e Pessoas Não Binárias, além de 

outras incluídas pelo sinal “+”. 



 
109 

 

mais complexa e diversa, e merece novas investigações que busquem entrever tais vivências a 

partir dos seus próprios pressupostos.  

O arquivo, a historiografia, com diversos trabalhos que se debruçaram em fontes 

históricas de origem orientalista, trazem alguns fatos centrais que devem ser retomados: os 

khawalat existiram no século XIX no território egípcio. Foram constantemente rotulados como 

imitadores de mulheres pelos observadores ocidentais, pois dançavam da mesma forma que 

elas. Ou seja, na ótica do estrangeiro, eles dançavam a mesma dança. Porém, esse fato só fazia 

sentido para o olhar colonizador a partir da chave interpretativa da imitação, da cópia caricata.  

O olhar eurocentrado não estava disposto a reconhecer a complexidade dessas 

performances, pois sua lógica de classificação já estava orientada por binarismos de gênero e 

sexualidade. Não se tratava de imitação, mas partilha cultural, comunhão. Eles se vestiam de 

forma semelhante às ghawazi, mas não igual. Isso pois ambos os grupos se vestiam para dançar, 

com trajes pensados para evidenciar as movimentações, para embelezar a dança, para cativar o 

público; mas ainda eram grupos de artistas distintos, com suas particularidades. O vestuário e 

a maquiagem faziam parte da apresentação. O figurino é o elemento cênico mais básico, aquele 

que o artista carrega no próprio corpo e que o distingue do seu público; é a máscara que o 

transforma na persona dançante 

Diante desse cenário, evidencia-se uma articulação fundamental entre corpo, trabalho e 

sobrevivência, mediada pela dança como prática artística e atividade laboral. A performance 

dos khawalat e das ghawazi não pode ser dissociada das condições materiais que os 

atravessavam: dançar era, simultaneamente, expressão estética, meio de sustento e forma de 

negociação com os desejos projetados sobre seus corpos racializados e generificados. Como 

aponta Rita Segato, o projeto colonial instituiu uma hierarquia de corpos e saberes, na qual 

gênero e raça operaram como dispositivos estruturantes da dominação297. Nesse contexto, a 

existência desses sujeitos e as danças por eles produzidas emergem como prática situada, que 

se constrói na tensão entre necessidades concretas de sobrevivência e os sistemas coloniais de 

poder e desejo — uma relação complexa, instável e permeada por disputas de sentido. 

 

 

 

 

                                                            
297 Segato, 2021. 



 
110 

 

4.2. Nos bairros pobres, entre “bebedores de ópio, d’hachishe ou darakich” 

 

Eça continua sua descrição sobre os dançarinos de forma nada elogiosa: “têm por 

espectadores os bebedores de ópio, d’hachishe ou darakich. São tão impuros como as cortesãs 

e os bons muçulmanos desprezam-nos, e insultam-nos quando os encontram nas ruas, vestidos 

de mulheres e imitando-lhes o andar balançado e pesado.”298 D’hachishe é um termo que se 

refere ao haxixe, resina concentrada derivada da cannabis. Nesse trecho, o uso, por parte do 

público que assistia as apresentações dos dançarinos, juntamente com o do ópio, é tratado como 

mais um sintoma da degradação que envolvia os dançarinos. Entretanto, o próprio Eça de 

Queiroz teve experiências com haxixe em sua viagem ao Egito, como descreveu seu amigo 

Jaime Batalha Reis na introdução da publicação de Prosas Bárbaras.   

 

Contou-nos casos das suas viagens, descreveu-nos tipos, cenas nos bazares do 

Cairo, no deserto egípcio,—os guias, os xeiques, e á noite, em volta das 

fogueiras, os camelos, “de expressão humorística, sorrindo ironicamente”, e 

alongando as cabeças para escutar o narrador, por sobre os ombros dos 

beduínos atentos, graves e encruzados. Contou-nos, minuciosamente, as 

sensações que lhe dera, no Cairo, o uso do Haschich, e as visões fantásticas 

que nos preparava, —por que ele e o conde de Rezende haviam 

trazido Haschich em geleia, em bolos, e em pastilhas que se fumavam n'uns 

cachimbos especiais.299 

  

No próprio relato de O Egito consta o seguinte diálogo entre Eça de Queiroz, o conde 

de Resende e o guia local, Jonas Ali, em uma conversa que encerra de forma sugestiva o capítulo 

sobre os bazares do Cairo: 

 

Fomos apenas uma vez ao bazar das drogas: procurávamos hachisch. 

— Hachisch? — disse-nos Jonas Ali — mas é proibido! 

— Mas deve-o haver… sobretudo sendo proibido! 

— Em primeiro lugar — respondeu ele gravemente — há três qualidades de 

hachisch: há hachisch em pastilhas… 

— Pois venham as pastilhas! 

— Há hachisch em bolo… 

— Pois venham os bolos! 

— Há hachisch em geleia… 

— Então, venha a geleia! 

Jonas Ali encolheu os ombros — e o olhar que nos lançou era cheio dum 

infinito desdém…300 

                                                            
298 Queiroz, 1945A, p. 335. 
299 Reis, 1903, p. LI. 
300 Queiroz, 1945A, p. 256.  

 



 
111 

 

 

O uso do haxixe no século XIX por literatos europeus ficou em evidência principalmente 

a partir do Club des Hashischins formado em Paris na década de 1840.301 Fora frequentado por 

figuras famosas como os escritores Charles Baudelaire, Alexandre Dumas e os já citados 

Théophile Gautier e Gérard de Nerval. O clube promovia encontros periódicos para 

experimentações com haxixe, além de debater sobre seus efeitos. As experiências desses 

intelectuais foram registradas em obras literárias, como Os Paraísos Artificiais de Baudelaire, 

que descreve os efeitos da droga de forma detalhada e poética. Assim, o haxixe se torna uma 

metáfora para certos costumes orientais — costumes orientalizados — como fonte de prazer e 

de expansão dos sentidos para a intelectualidade europeia. Já quando inserida em um 

determinado contexto oriental, o que era mágico e místico torna-se sintoma de degenerescência 

e degradação. 

As poucas linhas do único parágrafo que Eça dedica a descrever os dançarinos informam 

muito da interpretação dele sobre esse fenômeno lido como exótico. Assim, o haxixe que 

proporcionava uma autêntica experiência de transe místico para intelectuais europeus, também 

contribuía para degradação do homem egípcio; já a lascívia que era vista como intrínseca à 

dança no Egito, no corpo de uma ghazya seduzia, já nos dançarinos, era grotesca. A 

popularidade local dos dançarinos, como destacada por Karayanni, acabava por colocar o 

espectador ocidental em uma saia justa: como lidar com sentimentos complexos e conflituosos 

despertados por uma apresentação de Khawalat?302  Principalmente através do apagamento 

desses indivíduos de qualquer discurso, da invisibilidade e do esquecimento. 

No texto de Eça de Queiroz, o que se tornou parte da sua narrativa sobre os khawalat 

foi unicamente comunicar de forma breve a sua existência para justamente alertar de que o 

grupo não era parte efetiva do cenário de fantasia oriental, do passado romantizado. Era um 

fenômeno grotesco ligado ao contexto de modernização e à degradação do espírito egípcio: 

“hoje, no Cairo, encontram-se homens vestidos de mulheres ...”303. Eram simulacros, cópias 

caricatas das ghawazi, conectados ao vício, à sujeira e a miséria. Não há descrição de suas 

danças ou modos de ser que não seja em comparação a outros indivíduos: indignamente 

barbeados (diferente daqueles que se barbeiam de forma digna); andam vestidos de mulheres; 

imitam as ghawazi; se apresentam para viciados em haxixe; impuros como as cortesãs; são 

                                                            
301 Gurian, 2016. 
302 Karayanni, 2004, p. 80-81. 
303 Queiroz, 1945A, p. 335. 



 
112 

 

desprezados pelos bons muçulmanos. Afinal, no relato de Eça, era importante demonstrar que 

a sua admoestação não era fruto do olhar estrangeiro, mas sim uma opinião partilhada com a 

população local.  

Eça não descreve os dançarinos pelo impacto que causaram enquanto artistas de 

entretenimento, ou pela forma que eram interpretados com elementos oriundos deles próprios. 

Qualquer referência à possibilidade de surpresa, alegria e encantamento com a dança não é 

veiculada. Nenhuma possibilidade de sentimento homoerótico advindo do público ou do 

próprio autor é aventada. Qualquer curiosidade despertada foi legada ao silêncio, ao indizível. 

Nem mesmo o deboche e o sarcasmo, recursos acionados por outros viajantes, são utilizados 

no relato queirosiano para descrever os dançarinos. Na ótica ocidental, os khawalat eram 

“encarnação vívida, desavergonhada e explícita de seus tabus.”304 

 Há também, no relato de Eça, um recorte de classe, ao indicar os bairros pobres com 

“seus cafés imundos” como os locais habituais para encontrar estes dançarinos. Anthony Shay 

lembra que “historicamente, a maioria dos dançarinos profissionais vinha das camadas mais 

baixas da sociedade. (...) Uma ocupação tão desprezada era evitada por todos, exceto os mais 

desesperados”.305 Se anteriormente Eça se mostrou crítico da situação social vivenciada pela 

população camponesa do Egito, esse mesmo olhar solidário não foi dirigido aos khawalat e a 

flagrante condição de marginalidade em que se encontravam no próprio relato queirosiano. 

Assim, a pobreza não é mais caracterizada como um flagelo social, mas como um dos sintomas 

da degradação que acompanhavam práticas tidas como repulsivas.  

 

4.3. O banimento da “população amorosa do Cairo” 

 

Um fato histórico que contribuiu para uma maior visibilidade dos khawalat foi o 

banimento das ghawazi decretado pelo governador-geral Mohammed Ali em 1834.306 As 

dançarinas públicas e prostitutas foram proibidas de atuar no Cairo por decreto, sob pena de 

chibatadas e trabalhos forçados. As motivações para essa legislação ainda são um pouco 

incertas, mas as hipóteses mais aceitas combinam interesses religiosos com a aproximação de 

Ali com a política europeia.  

As dançarinas eram um elemento cultural estabelecido socialmente e essencial em 

                                                            
304 Karayanni, 2004 p. 80. 
305 Shay, 2006, p. 145. 
306 Nieuwkerk, 1995, p. 32. 



 
113 

 

casamentos e festividades populares, tanto que eram reconhecidas pelo governo egípcio e 

pagavam altos tributos para exercerem seu ofício, fato que incomodava alguns grupos, como os 

ulemás (estudiosos muçulmanos), que condenavam a atividade artística e recriminavam o 

governo por receber ganhos de forma imoral. Com o aumento do fluxo de estrangeiros e o 

consequente contato com as ghawazi, inflamou-se ainda mais o descontentamento dos grupos 

conservadores. Junto a isso se soma o ímpeto modernizador de Mohammed Ali, que recorreu à 

ideias e métodos europeus na implementação de suas reformas. Segundo Roberta Salgueiro e 

André Colombo: 

 

A ação pública de marginalização das dançarinas populares na primeira 

metade do século 19 não tinha apenas motivação religiosa — o controle das 

possíveis transgressões e pela respeitabilidade das mulheres egípcias, que não 

deveriam se apresentar para estrangeiros. Mohammed Ali tem o epíteto de 

“fundador do Egito moderno” porque buscou, assim como seus sucessores 

imediatos, “modernizar” o Egito, o que implicava a aplicação de princípios 

europeus em reformas que visavam à urbanização, instituições públicas e, para 

maior efetividade, os costumes.307 

 

Stravos Karayanni também trabalha com a hipótese que o banimento das ghawazi foi 

resultado da confluência de uma dada moral religiosa local com o olhar europeu e suas 

pretensões burguesas sobre como deveria se portar um povo que estava sendo “educado”, 

“civilizado”.308 As ghawazi seriam, por essa perspectiva, a prova viva do atraso e da cultura 

primitiva que deveria ser abolida. Contudo, o ofício das ghawazi não se extinguiu com o decreto 

de banimento. Sobreviveu e ainda podem ser encontradas em atividade hoje no Egito.  

Como consequência do banimento, algumas ghawazi passaram a se denominar 

alméh/awallin e permaneceram no Cairo, se apresentando de forma clandestina em eventos 

privados. Mas a maioria dessas artistas migrou para o interior. Essa lacuna no mercado de 

entretenimento foi prontamente preenchida pelos khawalat, deixando-os ainda mais em 

evidência, principalmente para os estrangeiros. A migração forçada para cidades de perfil rural, 

no alto Egito e na região do Delta do Nilo, tornou a situação das dançarinas ainda mais precária, 

aumentando o número daquelas que também se prostituíam.309 Sobre a atuação delas após o 

decreto de banimento e as transformações dos significados atribuídos aos nomes, Karayanni 

comenta: 

                                                            
307 Salgueiro; Colombo, 2023, p. 212.  
308 Karayanni, 2004, p. 72. 
309 Nieuwkerk1995, p. 35-36. 



 
114 

 

 

Como a confusão entre os dois nomes pode estar relacionada à proibição 

imposta por Mohamed Ali em 1834, que obrigou as ghawazee a se 

identificarem como awâlim para escapar do banimento, e com o aumento da 

demanda europeia por seus serviços, a confusão entre awâlim e ghawazee 

pode também ter fundamentos coloniais relevantes e interessantes. O 

comentário sarcástico de Gustave Flaubert a Louis Bouilhet aponta para uma 

condescendência imperial: “a palavra almeh significa ‘mulher instruída’, 

mulher intelectual ou ‘prostituta’ — o que prova, Monsieur, que em todos os 

países as mulheres de letras...!!!”310 

 

 

O fim do banimento das ghawazi só acontece no governo de Abbas Paxá (1849-1854), 

mas não foi uma política plenamente efetiva. Muitas artistas não retornaram, e aquelas que 

migraram para a capital mantiveram uma certa discrição e distância de grandes públicos.311 O 

próprio relato de Eça de Queiroz descreve o processo de banimento da “população lasciva e 

amorosa do Cairo”, enfatizando inclusive o impacto financeiro dos tributos pagos pelas 

dançarinas. Porém, o escritor português atribui o processo de expulsão das dançarinas ao 

governo de Abbas Paxá e não de seu avô, Mohammed Ali. 

 

No tempo de Abbas Paxá, os ulemás e as mesquitas exigiram a expulsão das 

cantadeiras, das almeias, das ghawazis, de toda a população lasciva e amorosa 

do Cairo. O governo egípcio hesitou:  aquelas mulheres pagavam ao tesouro 

do paxá um largo tributo. Então as mesquitas, os ulemás, os dervixes 

comprometeram-se a indemnizar o Paxá — e toda aquela multidão misteriosa 

e sensual foi expedida para as cidades do Alto Egito, em debariehs da 

polícia!312 

 

A miséria e a marginalidade continuaram fazendo parte da realidade das ghawazi mesmo 

após o fim do banimento. “Exiladas do Cairo, vivem hoje quase todas no Fayoum — a terra das 

rosas magníficas — ou nas cidades do Alto Egito.” Elas foram contratadas e levadas ao Cairo 

exclusivamente para participar das festividades relacionadas à inauguração do Canal de Suez. 

Mesmo após o processo do banimento, e do fim dele, a dança das ghawazi continuou como uma 

das principais atrações das festas e comemorações egípcias.  

 

  

                                                            
310 Karayanni, 2004, p. 29. 
311 Nieuwkerk, 2006, p. 36. 
312 Queiroz,1945A, p. 335. 



 
115 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

No decorrer da escrita desta tese, busquei investigar, de forma crítica, as descrições e os 

sentidos atribuídos às danças de entretenimento praticadas por homens e mulheres no Egito da 

segunda metade do século XIX a partir do relato de viagem de Eça de Queiroz. A escolha por 

esse objeto de pesquisa partiu da minha experiência como praticante de dança do ventre — e 

dos inúmeros questionamentos oriundos dessa experiência —, modalidade disseminada em 

diversos países, mas que possui raízes no norte da África, península Arábica e região do 

Levante. Porém, o Egito teve proeminência no processo de construção desse estilo, sendo 

reconhecido como o “berço da Dança do Ventre”. 

Desde a invasão napoleônica em 1798, o Egito tornou-se um destino privilegiado para 

os europeus, fossem os estudiosos que acompanharam as tropas ou, mais tarde, os turistas que 

circulavam pelas colônias do Império Britânico. Esses viajantes não buscavam apenas a 

experiência da viagem em si, mas também a produção de conhecimentos e representações: 

elaboravam trabalhos acadêmicos, artigos de opinião, relatos de viagem, pinturas e gravuras. 

Era preciso apresentar o Oriente ao mundo (ocidental), ainda que esse Oriente fosse 

previamente “orientalizado”: subjugado e moldado por uma relação de poder com o Ocidente. 

As produções europeias não retratavam com fidelidade o cotidiano das ruas de 

Alexandria ou do Cairo. Em vez disso, editavam e transformavam o cenário observado por meio 

da lente do discurso orientalista, que legitimava a dominação imperialista ao atribuir 

significados e valores alinhados aos interesses e ao imaginário europeu. Entre os muitos 

viajantes que contribuíram para essa construção simbólica do Egito está o escritor Eça de 

Queiroz, que visitou a região por ocasião da inauguração do Canal de Suez. A escolha por 

desenvolver esta pesquisa a partir de seus textos ofereceu uma oportunidade de aprofundar a 

compreensão do orientalismo português. Trata-se de um orientalismo formulado por um 

Ocidente semiperiférico, geograficamente próximo do Oriente e marcado por heranças árabes, 

mas ainda assim inserido na lógica europeia de representação e poder. 

Conhecer e questionar o viajante português foi um processo trabalhoso, mas também 

curioso e instigante: ele se tornou um relutante parceiro de dança que procurei conduzir ao 

longo das páginas deste trabalho. Analisar as danças egípcias do século XIX a partir de seu 

relato em O Egito — Notas de Viagem, revelou-se uma espécie de coreografia de descobertas, 



 
116 

 

em que a dança emergiu como um campo de disputa em torno dos corpos, dos espaços e das 

representações. 

No primeiro capítulo, a festividade de inauguração do Canal de Suez foi o ponto de 

partida para compreender as motivações da viagem de Eça de Queiroz, bem como o contexto 

em que se deu a escrita de seu relato. Le Chevalier de Queiroz, como se apresentava no cartão 

de visitas utilizado durante a viagem, ainda jovem, já trazia consigo uma bagagem formada por 

leituras, referências literárias e vivências cosmopolitas que alimentavam sua curiosidade em 

relação ao Oriente e “orientavam” seus passos pelo território egípcio. A experiência de viagem 

foi atravessada por uma sensibilidade moldada por estereótipos, fascínios e inquietações típicas 

da intelectualidade europeia oitocentista, educada aos moldes franceses. 

Mesmo ao tentar apresentar um relato mais informado e autêntico, Eça não escapou aos 

temas polêmicos que circulavam na época, como o harém, a poligamia e a erotização da mulher 

oriental, ainda que procurasse revestir suas observações com certa sobriedade e credibilidade. 

Tratar seu relato como fonte histórica permitiu refletir criticamente sobre o papel das narrativas 

de viagem do século XIX na construção do discurso orientalista, revelando como a escrita de 

Eça participa dessa tradição e, ao mesmo tempo, a tensiona. 

No segundo capítulo, a análise se aprofundou com o estabelecimento de um diálogo 

com autores e autoras que pensam — ou oferecem subsídios para pensar — um orientalismo 

português vinculado às particularidades da história ibérica, e não apenas como uma simples 

reprodução do modelo francês ou inglês. Ao iluminar esse orientalismo “à lusitana”, foi possível 

reconhecer nuances e especificidades que se manifestam na forma como Eça representa o Egito 

e seus habitantes. 

O orientalismo presente no relato de Eça de Queiroz é complexo e repleto de aparentes 

contradições. Seu texto fala de si mesmo; não é apenas um registro de viagem, mas uma 

bildungsreise (como destacou a pesquisadora Tereza Coelho), uma jornada formativa em que o 

Oriente se configura como espaço simbólico e espelho para a formação intelectual e estética de 

um jovem português em diálogo — e, por vezes, em tensão — com os paradigmas orientalistas 

dominantes.313 Tanto sua produção literária quanto jornalística se beneficiaram das 

reverberações dessa experiência. Assim, me permiti inclusive, utilizar trechos de sua obra 

ficcional como epígrafes de abertura dos capítulos, por reconhecer neles ecos relevantes da 

viagem aqui analisada. 

                                                            
313 Coelho, 2024, p. 306. 



 
117 

 

O principal objetivo desta pesquisa foi historicizar os sentidos atribuídos por Eça de 

Queiroz às danças praticadas no Egito no século XIX. Os dois últimos capítulos da tese 

representam o esforço concentrado nesse sentido. Procurei analisar as danças como espaços de 

disputa simbólica em torno dos corpos que as realizavam e dos ambientes físicos e 

socioculturais que ocupavam, bem como dos significados que produziam. Essas disputas 

tornam-se mais visíveis em momentos de repressão e proibição, como no processo de 

banimento das ghawazi, mas também nos caminhos alternativos trilhados para driblar essas e 

outras interdições, mais insidiosas e nada sutis. É o caso da colonialidade, que marginalizou 

ainda mais os dançarinos e dançarinas egípcios, e reconfigurou os sentidos da sua prática. 

Foi possível observar que a escrita de Eça de Queiroz exotifica a mulher egípcia, 

especialmente aquela que dança, inserindo-a em um imaginário orientalista que lhe atribui um 

lugar específico, distinto daquele ocupado pela mulher europeia. Essa representação é 

construída por meio de uma linguagem mística e erotizada, que, ao não decifrar os gestos das 

ghawazi nem compreender o impacto delas sobre o público local, recorre a metáforas de 

espiritualidade e silêncio para justificar seu fascínio. A mulher egípcia, sobretudo a dançarina, 

é apresentada como parte de um cenário mágico que encanta, assombra e seduz, sendo 

produzida pelo relato como extensão e personificação do próprio Egito. 

A sinuosidade dos movimentos das ghawazi mistura-se à das vielas cairotas, e, em 

ambas, a imaginação estrangeira corre livre, projetando cenas de exotismo e paixão. Como o 

Egito, as dançarinas estariam ali, constantes ao longo dos tempos, disponíveis para o deleite do 

olhar estrangeiro. Entretanto, nem todos, como Eça, acessavam seus mistérios, indo além das 

ruínas decrépitas e das ghawazi mecânicas que ludibriavam tolos viajantes. O relato queirosiano 

se arvora de alcançar o espírito egípcio em sua essência, de compreender seus hábitos e 

costumes, de enxergar a velha raça egípcia nos rostos da população fellah e de encontrar a dança 

legítima das ghawazi, como se fosse dançada há milênios. 

Mas esse Egito eterno e mítico, tal como tratado no relato queirosiano, estava lentamente 

se esvaindo como areia em ampulheta, correndo o risco de se perder. Esse processo era 

acelerado por políticas de modernização de efeitos meramente cosméticos, que não 

modificavam as estruturas políticas e econômicas, mas contribuíam para uma suposta 

decadência cultural. Nesse movimento modernizante que descaracterizava o espírito egípcio, 

Eça enquadrou os dançarinos que conheceu como elementos estranhos, desvinculados da 

história idealizada. Ou seja, Eça de Queiroz atribuiu às ghawazi o passado faraônico, a 

legitimidade de encarnar a verdadeira dança do Egito; o “cântico da carne exaltada”, a alma 



 
118 

 

egípcia que se transformou em dança e atravessou seus diversos tempos históricos. Aos 

dançarinos, por outro lado, coube apenas um único parágrafo, marcado pelo desprezo diante do 

que não deveria ocupar o espaço e pelo seu consequente apagamento histórico. 

Ainda assim, o relato queirosiano apresenta nuances e contradições. Por entre essas 

frestas, a experiência narrada abre espaço para outras vozes — ainda que mediadas pelo 

narrador —, que revelam os encontros, os estranhamentos, os silêncios constrangidos e os 

choques vivenciados. Deste modo, minha pesquisa procurou evidenciar o modo como a 

dominação europeia do Egito contribuiu para a feminização das danças ali vivenciadas, 

relegando os homens que também as performavam ao silêncio histórico, uma vez que suas 

expressões corporais não se alinhavam aos ideais europeus de masculinidade. Por meio de uma 

análise atenta aos procedimentos acionados pelo discurso, foi possível identificar disputas 

simbólicas e sociais em torno dos corpos dançantes, dos espaços que habitavam e dos sentidos 

que produziam, revelando a dança como fenômeno cultural complexo, multifacetado e 

politicamente carregado. 

Este estudo visa ampliar o entendimento sobre as danças egípcias do século XIX e 

colabora com a historiografia ao destacar a importância de se investigar práticas culturais e 

artísticas marginalizadas, como as danças não acadêmicas e não europeias. Além disso, reforça 

a relevância das fontes literárias, como os relatos de viagem, para a compreensão das relações 

de poder e de gênero em contextos coloniais. Busquei priorizar novas perspectivas sobre as 

representações culturais que sustentavam hierarquias sociais e coloniais, com a esperança de 

abrir caminhos para futuras investigações sobre a agência e a resistência de sujeitos que 

desafiaram e complicaram essas estruturas por meio de suas práticas corporais e culturais. 

Por fim, um aspecto potente dessas tensões que se corporificam na dança está em sua 

permanência. Permanência não como imutabilidade ou rigidez, mas como capacidade de 

adaptação, negociação e agenciamento. Foi essa plasticidade que permitiu às ghawazi 

permanecerem vivas não apenas no século XIX, mas também em 2025, durante a finalização 

desta tese, como parte da vida de mulheres do Alto ao Baixo Egito que continuam exercendo 

esse ofício. O mesmo se aplica às transmutações dos sujeitos outrora chamados khawalat, 

dançarinos confrontados pela colonialidade de gênero e apagados da história da dança, cuja 

identidade, ainda que marginalizada, vem sendo reapropriada e reivindicada com orgulho pela 

comunidade LGBTQIAPN+ árabe. 

Encerrar esta pesquisa não significa encerrar o tema, mas reafirmar a potência das 

danças egípcias como campo legítimo de investigação histórica. Ao analisar o relato de Eça de 



 
119 

 

Queiroz, procurei não apenas compreender os mecanismos do olhar orientalista e suas 

estratégias de exotificação. Mas, sobretudo, escutar e entrever, nas brechas de sua narrativa, os 

vestígios da agência histórica de dançarinos e dançarinas que desafiaram o silenciamento e a 

homogeneização do discurso europeu. Essas figuras, por vezes capturadas por olhares que as 

reduziam a símbolos do exótico ou do decadente, revelam nos gestos, nos corpos em movimento 

e nos espaços que ocupam formas complexas de existência, resistência e negociação cultural. 

Através dessas frestas, a dança deixou de ser apenas um objeto representado para se tornar 

também um sujeito de história. Que este trabalho possa contribuir para o reconhecimento da 

dança como prática histórica viva, e para a valorização de vozes e corpos que, mesmo quando 

abafados pelo discurso dominante, insistem em se fazer ver, ouvir e dançar. 

 



 
120 

 

REFERÊNCIAS 

 

AHMED. Leila. Western Ethnocentrism and perceptions of the harem. Feminist Studies, v. 8 

n. 3, 1982. 

ALVARADO, Maria Teresa Otero; POLO, Marta Pulido. Historia del canal de Suez y sus três 

inauguraciones. Estudios de Asia e Africa, v. 55, n. 3, 2020. 

ANTAS, Larissa Zanetti. Deusa delicada ou fofoqueira desequilibrada? Uma análise 

discursiva das identidades femininas em textos sobre a dança do ventre. Tese (Doutorado) 

Instituto de Letras, Doutora em Estudos de Linguagem, Universidade Federal Fluminense, 

2019. 

ARAÚJO, Luis Manuel. Eça de Queirós e o Egipto Faraónico. Coleção estudos portugueses. 

Lisboa: Editorial Comunicação, 1988. 

ASSUNÇÃO, Naiara Müssnich Rotta Gomes. Entre Ghawazze, Awalim e Khawals: 

Viajantes inglesas da Era Vitoriana e a “Dança do Ventre”. Dissertação (Mestrado) Programa 

de pós-graduação em História. Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Porto Alegre, 2018. 

ASSUNÇÃO, Naiara M. R. G. de. As Origens da Dança do Ventre: perspectivas críticas e 

orientalismo. 2021. 95f. TCC (Graduação) – Curso de Licenciatura em História, Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2021. 

ASSUNÇÃO, Naiara Müssnich Rotta Gomes de; LELIS, Francismara de Oliveira; 

PASCHOAL, Nina Ingrid Caputo. O Desfile Dourado dos Faraós (2021):Múmias, museus e 

identidade nacional egípcia. Revista Espacialidades, v. 18, n.2, 2022. 

ASSUNÇÃO, Naiara Müssnich Rotta Gomes de; PASCHOAL, Nina Ingrid Caputo. 

Orientalismo em movimento: representações da dança do ventre em pinturas e literatura de 

viagem (séc XIX). Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 12, n. 1, 2022. 

BADAOUI, Antoine; MOUSSAWI, Ghassan. Entrevista com Ghassan Moussawi. In. 

BADAOUI; CHAGAS; BARBOSA (Orgs.) Revisitando Gênero no Oriente Médio: 

subjetividade de mulheres, homens e queers. Rio de Janeiro: Telha, 2025. 

BALTHAZAR, Gregory da Silva. O Corpo Ideal: Um estudo sobre o feminino na arte régia do 

Reino Novo (cc.1550-1070a.C.). NEARCO – Revista Eletrônica de Antiguidade, Rio de 

Janeiro, v. 1, a. VI, n. 2. 2011. 

BARROS, José D’Assunção. Fontes Históricas: introdução aos seus usos historiográficos. 

Petrópoles, RJ: Vozes, 2019. 

BITTENCOURT, R. do P. Eça de Queirós e a construção da criticidade moderna. Macabéa – 

Revista eletrônica do Netlli,  v. 9, n. 2, p. 240-252, 2020. 

BONNICI, Thomas; PEREIRA, Patrícia Ayres. Eça de Queirós em Os Inglezes no Egipto: na 

mira do Orientalismo. Estação Literária, Vagão-volume 1, UEL, 2008. 



 
121 

 

 

BOURCIER, Paul. História da dança no ocidente. Trad. Marina Appenzeller. São Paulo: 

Martins Fontes, 2001. 

BRACCO, Carolina. A invenção das bailarinas orientais. Redobra, n.15, a. 6, p.177-203, 2020.  

BRASIL. Ministério da Saúde. Painel COVID-19: Casos e Óbitos no Brasil. Brasília, DF: 

Ministério da Saúde, [2025]. Disponível em: https://infoms.saude.gov.br/extensions/covid-

19_html/covid-19_html.html. Acessado em 14 jul. 2025. 

CABETE, Susana Margarida Carvalheiro. A narrativa de viagem em Portugal no século 

XIX: alteridade e identidade nacional. (Tese) Literatura Comparada. Université de la Sorbonne 

Nouvelle - Paris III, 2010. 

CERCHIELLO, Gaetano. Turismo de eventos: los cruceros españoles en la inauguración del 

canal de Suez de 1869. Cuadernos de Turismo, n. 35, Universidad de Murcia, p. 95-115, 

jan/jun 2015. 

CHACHAM, Vera. Eça no Egito: Encanto e desencanto da cidade Orienal. Boletim do CESP, 

v. 19, n. 25 – jul-dez. 1999. 

CLEMESHA, Arlene E. História Árabe, Disciplina Acadêmica e Visão de Mundo. Tiraz, a. 8, 

2016. 

COELHO, Teresa Pinto. Eça de Queirós no Egipto e a Abertura do Canal de Suez: Viagem, 

Orientalismo e Império. Tinta da China: Lisboa, 2024. 

COELHO, Teresa P. Egipto (por Eça de Queirós). In PUGA, Rogério Miguel (coord.). E-

Dicionário de Escrita de Viagens Portuguesas. CETAPS – Faculdade de Ciências Sociais e 

Humanas, Lisboa, Institute of Modern Languages Research – Universidade de Londres. 

Laboratório de Interlocuções com Ásia – Universidade de São Paulo. Disponível em: 

http://www.edtl.com.pt. Acesso em 03 abr. 2022. 

CONNELL, R. W.; MESSERSCHMIDT, James W. Masculinidade hegemônica: repensando o 

conceito. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 241–282, jan./abr. 2013. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/ref/a/cPBKdXV63LVw75GrVvH39NC/.  Acesso em 4 

maio 2025. 

DIB, Marcia. Mulheres árabes como odaliscas: Uma imagem construída pelo orientalismo pela 

pintura. Revista UFG, ano XIII, n.11, dez. 2011. 

DIB, Marcia. Música Árabe: Expressividade e Sutileza. São Paulo: Ed. Do Autor, 2013. 

ELGEBALY, Maged Talaat Mohamed Ahmed. Travessias de Eça de Queiroz, entre a 

inauguração do canal de Suez e o começo literário. Revista Anthésis, v.8, n. 15, jan-jun 2020. 

Espólio de Eça de Queirós em formato digital. Critérios de Selecção. Biblioteca Nacional de 

Portugal. Évora, 2000. Disponível em: https://purl.pt/93/1/espolio/criterios.html. Acesso em 06 

abr. 2025. 



 
122 

 

FEIJÓ, Rui. Oriente. Dicionário Alice. Disponível em: 

https://alice.ces.uc.pt/dictionary/?id=23838&pag=23918&id_lingua=1&entry=24468. Acesso 

em 27 maio 2019.  

FEITOSA, Rosane Gazolla Alves. Eça de Queirós, jornalista. Trice Versa, Assis, v.2, n.2, nov. 

2008 – abr. 2009. 

FEITOSA, Rosane Gazolla Alves. Contexto Socio literário: Geração de 70, Coimbra, 

Lisboa/Cenáculo, Conferências do Cassino. In. As conferências do Cassino em periódicos-

fontes primárias e história literária. São Paulo: Editora Unesp Digital, 2023. 

FERREIRA. Ceila Maria. Reflexões sobre crítica textual e o estudo do passado em forma de 

texto literário. Confluência – Revista do Instituto de Língua Portuguesa, Rio de Janeiro, 

n.50, 2016. 

FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso. 16.ed. Edições Loyola: São Paulo, 2008. 

FRANCO, Stella Maris Scatena. Relatos de viagem: reflexões sobre seu uso como fonte 

documental. In JUNQUEIRA, Mary Anne; FRANCO, Stella Maris Scatena (orgs). Cadernos 

de Seminários de Pesquisa, vol. II. São Paulo: USP-FFLCH, Editora Humanitas, 2011. 

FUNDAÇÃO EÇA DE QUEIROZ. Cronologia Interactiva. Disponível em: https://feq.pt/eca-

de-queiroz/cronologia-interactiva/. Acesso em 20 fev. 2024. 

GHIGNATTI, Rosana Carvalho da Silva. Eça de Queirós e a percepção da paisagem no 

Médio Oriente. 2023. 279 f. Tese (Doutorado em Literatura e Cultura) – Universidade Federal 

da Bahia, Salvador, 2023. Disponível em: https://repositorio.ufba.br/handle/ri/38433. Acesso 

em 13 jan. 2025. 

GHIGNATTI, Rosana Carvalho da Silva. Visões do Oriente em Eça de Queirós: uma análise 

comparativa entre “Relatos de viagem” e “A Relíquia”. Dissertação (Mestrado) Programa de 

Pós-graduação em Literatura e Diversidade Cultural. Universidade Estadual de Feira de 

Santana, 2008.  

GUIMARÃIS, Marcos Toyansk; CRUZ, Jucelho; JIMENEZ-ROYO, Javier. Ciganos 

ocidentais: diversidade interna e aproximações transnacionais entre calós ibéricos e calons 

sulamericanos. CIVITAS - Revista de Ciências Sociais do Programa de Pós-Graduação em 

Ciências Sociais, v. 23, p. 1-12, jan.-dez. 2023. 

GÓES, Breno. Tornar presente Alexandria: Metáfora, responsabilidade e julgamento em um 

texto de imprensa de Eça de Queirós. Convergência Lusíada, Rio de Janeiro, n. 42, p. 298-

313, jul.-dez. 2019.  

GURIAN, Gabriel Ferreira. Notas sobre o consumo de haxixe pelos literatos parisienses do 

Clube dos Haxixins. Temporalidades – Revista de História, e. 21, v. 8, n. 2, maio-ago. 2016. 

GRUAS, Marc. Alguns apontamentos em torno da oficina de escrita de Eça de Queiroz. In. 

Queirosiana – Estudos sobre Eça de Queirós e sua geração. A obra queirosiana no espaço das 

línguas românicas, nº18-19-20, p. 41-48, 2011. 

 



 
123 

 

HALL, Stuart. Cultura e Representação. Tradução: Daniel Mirando e William Oliveira. Rio 

de Janeiro: ED.PUC-Rio: Apicuri, 2016. 

HESPANHA, Antônio Manuel. Os paradoxos do orientalismo português. In. Há 500 anos: 

Balanço de três anos de comemorações dos descobrimentos portugueses. Lisboa: Comissão 

Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 1999 

HOURANI, Albert. Uma História dos Povos Árabes. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

HUNNA COLETIVO. Página inicial (a). Disponível em: https://www.hunnacoletivo.com/. 

Acesso em: 20 fev. 2024.  

HUNNA COLETIVO. Instagram (b). Disponível em: 

https://www.instagram.com/hunna.coletivo/. Acesso em: 20 fev. 2024. 

HUNNA COLETIVO. Sobre o Hunna. Disponível em https://www.hunnacoletivo.com/sobre-

o-hunna. Acesso em: 20 fev. 2024. 

IRWIN, Robert. Pelo Amor ao Saber - os orientalistas e seus inimigos. Rio de Janeiro: Record, 

2008. 

ITO, Claudemira Azevedo. Evolução histórica do turismo e suas motivações.  Tópos, v. 2, n. 

1, p. 123 - 141, 2008. 

JARMAKANI, Amira. Imagining Arab Womanhood - the cultural mythology of veils, 

harems, and belly dancers in the U.S. New York: Palgrave Macmillan, 2008 

JUNQUEIRA, Mary Anne. Elementos para uma discussão metodológica dos relatos de viagem 

como fonte para o historiador. in. JUNQUEIRA, Mary Anne; FRANCO, Stella Maris Scatena 

(orgs). Cadernos de Seminários de Pesquisa, vol. II. São Paulo: USP-FFLCH, Editora 

Humanitas, 2011. 

JUNQUEIRA, Nathalia Monseff. A viagem de Gustave Flaubert ao Egito: ensaios sobre os 

usos do passado na história e na literatura. Campo Grande, MS: Ed. UFMS, 2020. 

KARAYANNI, Stavros Stavrou, Dancing fear and desire: race, sexuality, and imperial politics 

in Middle Eastern dance. Wilfrid Laurier University Press: Waterloo, Ontario, 2004. 

KIPLING, Rudyard. O fardo do homem branco. (The White Man's Burden), 1899. Disponível 

em 

https://www.fafich.ufmg.br/hist_discip_grad/KIPLING%20O%20Fardo%20do%20Homem%

20Branco.pdf. Acesso 19 nov. 2024 

KUSSUNOKI,S. A. Q., AGUIAR C. M. Aspectos históricos da dança do ventre e sua prática 

no Brasil. Motriz, Rio Claro, v.15 n.3 p.708-712, jul.-set. 2009. 

LAMBERT, Maria de Fátima. Estética [E exotismo] nas viagens ao Egipto. In. FENOLLÓS, 

Juan-Luis Montero; MARTÍNEZ, Lucía Brage. El Próximo Oriente Antigo e el Egipto 

faraónico em España y Portugal. Barcino – Monographica Orientalia, vol. 13. Barcelona: 

Edicions de la Universitat de Barcelona, 2020. 



 
124 

 

LASSO, César. El Orientalismo de Eça de Queiroz y sus cartas de Inglaterra. Hesperia, 

Culturas del Mediterrâneo, maio 2012.  

LELIS, Francismara de Oliveira; SILVA, Luciana Nogueira. Desorientando os gêneros: 

reflexões e possibilidades do conceito “orientalismo” nos estudos de gênero. In. SOARES, 

Suane Felippe; COUTINHO, Aline Beatriz Pereira Silva (orgs.). Feminismos e 

representatividade na História: contribuições da III Jornada de História e Gênero.  

Editora Terra sem Amos: Parnaíba, 2024. 

LEWIS, Bernard. The Question of Orientalism. The New York Review of Books. Jun. 1982. 

LIMA, Fernando Henrique de Almeida. Relatos de viagem como fonte historiográfica: 

principais abordagens, limitações e possibilidades. Anais do 2º Encontro Internacional 

História e Parcerias. VI Seminário Fluminense de Pós-graduação em História. V Jornada do 

Programa de Pós-graduação em História das Ciências e da Saúde, 2019. 

LIMA, Isabel Pires. O Oriente literário entre dois séculos. CADMO, Revista do Instituto 

Oriental da Universidade de Lisboa, n.13, 2003. 

LOURO, Guacira Lopes. Pedagogias da sexualidade. In. LOURO, Guacira Lopes (org.). O 

corpo educado: pedagogias da sexualidade. 3 ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

LOWE, Lisa. Critical terrains: French and British orientalisms. Nova York: Cornell University 

Press, 1992. 

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, 

n.3, 2014. 

MACHADO, Alvaro Manuel. O Mito do Oriente na Literatura Portuguesa. Biblioteca 

breve, volume 72. Lisboa: Bertrand, 1983. 

MATOS, A. Campos. Eça de Queiroz, Uma Biografia. 1 ed. Cotia, SP: Ateliê Editorial; 

Campinas: Editora da Unicamp, 2014. 

MATOS, A. Campos. Eça de Queiroz: Fotobiografia. São Paulo: Leya, 2019. 

MCCLINTOCK, Anne. Couro Imperial – raça, gênero e sexualidade no embate colonial. 

Campinas, SP: Editora Unicamp, 2010. 

MEIHY, Murilo Sebe Bon. Habemus Africas: Islã, Renascimento e África em João Leão 

Africano (século XVI). Tese (Doutorado). Estudos árabes. Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, SP, 2013. 

MENINI, Nathallie Chris da Rocha. “Indesejáveis necessários”: os ciganos degredados no rio 

de janeiro setecentista. (Tese) Doutorado. Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Programa de Pós-graduação em História. Seropédica, 2021. 

MICHAELIS. Almeia¹. In: Dicionário Michaelis – Português Online. São Paulo: 

Melhoramentos. Disponível em: 

https://michaelis.uol.com.br/palavra/e7pl/almeia%3CEi%3E1%3C/Ei%3E/. Acessado em 8 

out. 2023. 



 
125 

 

MICHAELIS. Almeia². In: Dicionário Michaelis – Português Online. São Paulo: 

Melhoramentos. Disponível em: https://michaelis.uol.com.br/palavra/lQvN/almeia-2/. 

Acessado em 8 out. 2023. 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: O lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira 

de Ciências Sociais, v. 32, n. 94, jun. 2017, 

MISKOLCI, Richard. O desejo da nação: masculinidade e branquitude no Brasil de fins do 

XIX. São Paulo: Annablume, 2012. 

MORO, Fernanda de Camargo e Almeida. A ponte das turquesas. Rio de Janeiro: Record, 

2005. 

MUNIZ, Márcio Ricardo Coelho. A Relíquia e o Egito: virada realista pela história. In 

SIQUEIRA, Ana Marcia Alves; SOUZA, José Carlos Siqueira de. A Relíquia do Mandarim. 

Rio de Janeiro: Oficina Raquel, 2020. 

NIEUWKERK, Karin van. A trade like any other: Female singers and dancers in Egypt. 1.ed. 

University of Texas Press: Austin, 2006.  

OLIVEIRA, Maria Lúcia Wiltshire de. O Oriente como fonte de imaginação em Eça de Queirós. 

In SCARPELLI, Marli Fantini; OLIVEIRA, Paulo Motta (orgs.). Os centenários: Eça, Freyre 

e Nobre. Belo Horizonte: FALE/UFMG, 2001. 

OLIVEIRA JÚNIOR, Virgílio Coelho de. Eça de Queiroz, a “geração de 1870” e a Universidade 

de Coimbra: entre vivências e representações. Revista de História, São Paulo, v. 180, p. 

a10120, 2021. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.rh.2021.173276  

PASCHOAL, Nina; LELIS, Francismara; ASSUNÇÃO, Naiara; PRESTES, Jéssica. 

Orientalismo e anticiganismo na cultura pop: conceitos para uma análise de personagens 

femininas e masculinas. Revista Brasileira de Estudos da Homocultura, v. 6, n. 21, p. 499–

524, 2024. 

PASCHOAL, Nina Ingrid Caputo. Ventre Colonizado: Representações da mulher árabe na 

pintura Orientalista do século XIX. Dissertação (mestrado). Pontifícia Universidade Católica 

de São Paulo. São Paulo, 2019A. 

PASCHOAL, Nina Ingrid. Discursos orientalistas sobre a dança. Faces da História, v. 6, n. 2, 

p. 275-276, 2019B. 

PINHEIRO, Maria da Luz. Orientalismo artístico português – do conceito à 

realização. Palimpsesto, 2021. Disponível 

em:  https://www.palimpsesto.online/ensaios/orientalismo-artistico-portugues-do-conceito-a-

realizacao. Acesso em 22 abr. 2024.  

PRATT, Mary Louise. Olhos do Império: Relatos de viagem e transculturação. Bauru, SP: 

EDUSC, 1999A. 

PRATT, Mary Louise. A crítica na zona de contato: nação e comunidade fora de foco. Tradução 

de Luiz Felipe Guimarães Soares. Crítica cultural latino-americana. Revista Travessia, n. 38. 

1999B. 



 
126 

 

PRIBERAM. Almeia. In: Dicionário Priberam da Língua Portuguesa. Lisboa: Priberam 

Informática. Disponível em: https://dicionario.priberam.org/almeia. Acessado em 8 out. 2023. 

PUREZA, Fernando Cauduro. Ainda orientalismo? Uma reflexão sobre a atualidade e os muitos 

tempos da obra de Edward Said. In POSTAL, Ricardo; MINEIRO, Imara Benfica; CONTE, 

Daniel (org.). Ainda Orientalismo? 1.ed. Porto Alegre: Cirkula, 2022. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y Modernidad/Racionalidad. Perú indígena, v. 13, n. 29, p. 

11-20, 1992. 

QUEIRÓS, Eça de. De Port Said a Suez. I. Diário de Notícias, Lisboa, n. 1507, 18 jan. 1870. 

Disponível em https://purl.pt/93/1/contextos/j2501g/j2501g_port-said.html. Acesso em 22 fev. 

2024. 

QUEIROZ, Eça de. O Egito – Notas de viagem. 4. Ed. Porto: Livraria Lello & irmão; Lisboa: 

Aillaud & Lellos, 1945A. 

QUEIROZ, Eça de. A Relíquia. Sobre a nudez forte da verdade – o manto diáfano da fantasia. 

Porto: Lello & Irmão, 1945B. 

QUEIROZ, José Maria Eça. Introdução. In QUEIROZ, Eça de. O Egito – Notas de viagem. 4. 

Ed. Porto: Livraria Lello & irmão; Lisboa: Aillaud & Lellos, 1945C. 

QUEIROZ, Eça de. A Correspondência de Fradique Mendes. Vol.1, Memórias e notas. Porto 

Alegre, L&PM, 1997. 

RAMOS, Manuela Delgado Leão. António Feijó e Camilo Pessanha no Panorama do 

Orientalismo Português. Orientalia n. 5. Fundação Oriente: Lisboa, 2001 

REIS, Jaime Batalha. Introdução. In QUEIROZ, Eça de. Prosas Bárbaras. Porto: Livraria 

Chardron/Lello & Irmão, editores, 1903. 

ROGAN, Eugene. Os Árabes: uma história. 1 ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.  

ROXBURGH, David J. November 1869: The Suez Canal Inauguration. In GRAVES, Margaret 

R..; SEGGERMAN, A. D. (ed.). Making modernity in the Islamic Mediterranean. 

Bloomington: Indiana University Press, 2022. p. 235–256. 

RUBIN, Gayle, O tráfico de mulheres. In Políticas do sexo. Trad. Jamille Pinheiro Dias. São 

Paulo: Ubu Editora, 2017. 

SAADAWI, Nawal El. A face oculta de Eva: As mulheres do mundo árabe. 3. ed. São Paulo: 

Global Editora, 2022. 

SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. 1 ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 

SAID, Edward W. Cultura e Imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

SALGUEIRO, Roberta da Rocha. “Um longo arabesco”. Corpo, subjetividade e 

transnacionalismo a partir da dança do ventre. Tese (Doutorado) Programa de Pós-Graduação 



 
127 

 

em Antropologia Social. Universidade de Brasília. Brasília, 2012. 

SALGUEIRO, Roberta da Rocha; COLOMBO, André Vieira. O predicamento do intangível: a 

dança do ventre como patrimônio cultural. In. MIGNAC, Márcia (org.). Oriente-se em questão 

– que tipo de mundo sua dança testemunha? Salvador: Mente Aberta, 2023. 

SANTOS, Boaventura de Souza. Modernidade, identidade e a cultura de fronteira. Tempo 

Social; Rev. Sociol. USP, S. Paulo, v. 5, n. 1-2, p. 31-52, 1993. 

SCHEMES, Elisa Freitas. A literatura de viagem como gênero literário e como fonte de 

pesquisa. XXVIII Simpósio Nacional de História - Lugares dos Historiadores: Velhos e novos 

desafios. Florianópolis, SC. 2015. 

SEGATO, Rita. Colonialidade do poder e antropologia por demanda. In. SEGATO, Rita. 

Crítica da colonialidade em oito ensaios e uma antropologia por demanda. Tradução 

Danielli Jatobá, Danú Gontijo. 1.ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

SEGGERMAN, Alex Dika (ed.). Making modernity in the Islamic Mediterranean. 

Bloomington, Indiana: Indiana University Press, 2022. 

SELLERS-YOUNG, Barbara. Masculine or Feminine – Ancient or Contemporary: Raqs Sharqi 

and Word of Converged Images. In. The World of Music, new series, v. 3, n. 2, 2014. 

SHAY, Anthony. Choreographing Masculinity: Hypermasculine Dance Styles as Invented 

Tradition in Egypt, Iran, and Uzbekistan. In. FISHER, Jennifer; SHAY, Anthony (ed.). When 

men dance: choreographing masculinities across borders. Oxford: Oxford University Press, 

2009. 

SHAY, Anthony. The Male Dancer in the Middle East and Central Asia. Dance Research 

Journal, v. 38, n. 1-2, p. 137-162, 2006. Disponível em: 

https://scholarship.claremont.edu/pomona_fac_pub/1/.  Acessado em 28 abr. 2025. 

SHOHAT, Ella. O Atlântico Mouro‑Sefardita: Entre Orientalismo e Ocidentalismo. Tradução 

de Arlene E. Clemesha e Sylvia Carolina Cruxen de Matos. Tiraz: Revista de Estudos Árabes 

e das Culturas do Oriente Médio, ano VIII, n. 8, São Paulo, 2016, p. 135–151. 

SILVA, Antonio Morais. Grande dicionário da língua portuguesa. 10ª ed. rev. corrig. muito 

aumentada e actualizada.Confluência, imp. 1949-1959. - 12 v.; Tomo I. Disponível em 

https://purl.pt/35356/4/l-25250-v/l-25250-v_item4/l-25250-v_PDF/l-25250-v_PDF_24-C-

R0150/l-25250-v_0000_capa-capa_t24-C-R0150.pdf. Acesso em 14 out. 2023. 

SILVA, Leonardo Luiz Silveira. O embate entre Edward Said e Bernard Lewis no contexto da 

ressignificação do Orientalismo. Revista Antropolítica, Niterói, n. 40, 2016. 

SILVA, Ligia Osorio. Edward Said e o Imperialismo cultural. in. CLEMESHA, Arlene (Org.). 

Edward Said: Trabalho intelectual e Crítica Social. São Paulo: Editora Casa Amarela, 2005A. 

SILVA, Maria Cardeira da. O sentido dos árabes no nosso sentido: dos estudos sobre árabes e 

sobre muçulmanos em Portugal. In. Análise Social, v. 39, 2005B.  

SOARES, Marina de Oliveira. O harém ao rés do chão: imaginário europeu e representações 



 
128 

 

médicas sobre o lugar segredo, 1599-1791 [online]. São Bernardo do Campo: Editora UFABC, 

2017. 

SOKOŁOWICZ, Małgorzata. Les puschts, les bardaches, les « almées… mâles »: une 

caricature de la femme orientale ou un autre rêve d’Orient? Journal Quêtes littéraires, n. 10, 

p. 42-53, 2020. Disponível em https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=930045. Acesso 

em 14 jan. 2025. 

SOUZA, Arlindo José Reis de. Pontes orientalistas sobre o Atlântico: indícios de diálogos entre 

o orientalismo luso e o brasileiro no século xix. Revista Ars Historica, n. 24, p. 88-113, 

jul./dez. 2022. 

SPENCER, P. Near Eastern Archaeology. Dance in the Ancient World, v. 66, n. 3, p. 111-

121, Setembro 2003.  https://doi.org/10.2307/3210914. 

TELLES, Norma. Encantações: escritoras e imaginação literária no Brasil, século XIX. Col. 

Entregêneros. São Paulo: Intermeios, 2012. 

TOMASSI, Bianca Caterina Tereza. Gênios, anjos e humanos: a magia do desejo sexual no 

Islã. In. FERREIRA, Francirosy Campos B. (org.) Olhares femininos sobre o Islã. 

Etnografias, metodologias e imagens. São Paulo: Hucitec Editora Ltda., 2010. 

VAKIL, AbdoolKarim. Eça de Queirós e o Islão. Questões do oriente, questões do ocidente. 

Camões – Revista de Letras e Culturas Lusófonas, 2000. 

VANZELLI, José Carvalho. “Entre o passado e o presente”: um estudo do orientalismo 

literário português na segunda metade do século XIX. Tese (doutorado). Universidade de São 

Paulo. Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas. São Paulo, 2020.  

VANZELLI, José Carvalho. Eça de Queirós no panorama do orientalismo literário portugueses 

repensando leituras. XXV Congresso Internacional da Associação Brasileira de Professores 

de Literatura portuguesa. Campo Grande, 2013. 

VON TRAPP, Drake. Khawal, köçek, and femmephobia. Blog, [S.l.], 1 jun. 2024. Disponível 

em: <https://www.drakevontrapp.dance/blog/kkf>. Acesso em: 6 ago. 2025. 

WARD, Heather D. The dance of history: Khayriyah Mazin and the Endurance of the Ghawazi 

Tradition. Bellydance Oasis Magazine. v. 62, p. 13, 2018. Disponível em 

https://www.bellydancewithnisaa.com/The_Dance_of_History_-_Bellydance_Oasis.pdf. 

Acesso em 22 fev. 2024. 

WELZER-LANG, Daniel. Os homens e o masculino numa perspectiva de relações sociais de 

sexo. in. SCHPUN, Mônica Raisa. Masculinidades. São Paulo: Boitempo Editorial; Santa Cruz 

do Sul: Edunisc, 2004. 

WALLERSTEIN, Immanuel Maurice. O universalismo europeu: a retórica do poder. 

Tradução Beatriz Medina. São Paulo: Boitempo, 2007. 

WOOLF, Virgínia. Profissões para mulheres e outros artigos feministas. Trad. Denise 

Bottmann. Porto Alegre: L&PM, 2013. 



 
129 

 

YEGENOGLU, Meyda. Colonial Fantasies: Towards a Feminist Reading of Orientalism. 

Cambridge Cultural Social Studies. Cambridge, UK: Cambridge University Press, p. 75. 

YOUNG, Robert J. C. O desejo colonial. Hibridismo em teoria, cultura e raça. São Paulo: 

Perspectiva, 2005. 

 


