
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

MÔNICA MEIRELES NOGUEIRA PARIZ 

 

 

As pegadas das pessoas que andaram 
juntas nunca se apagam: ampliando 
vozes no espaço escolar – ensino de 

história e educação antirracista 
 

 
 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

 

Agosto/2025



 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE HISTÓRIA  

MESTRADO PROFISSIONAL - PROFHISTÓRIA 

 

 

 

MÔNICA MEIRELES NOGUEIRA PARIZ 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação em Ensino de História - 

Mestrado Profissional, da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, como 

requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em Ensino de História. 

 

 

Dissertação aprovada em 25/08/25 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________________________________ 

PROFA. DRA. ALESSANDRA PIO SILVA 

PRESIDENTE - ORIENTADORA 

 

________________________________________________________________ 

PROFA. DRA. GENY FERREIRA GUIMARAES 

MEMBRO INTERNO 

 

________________________________________________________________ 

PROFA. DRA. MONICA REGINA FERREIRA LINS 

MEMBRO EXTERNO 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro

Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico

Ficha catalográfica elaborada
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

P231p

Pariz, Mônica Meireles Nogueira, 1973-

As pegadas das pessoas que andaram juntas nunca se
apagam: ampliando vozes no espaço escolar - ensino de
história e educação antirracista / Mônica Meireles
Nogueira Pariz. - Rio de Janeiro, 2025.

119 f.: il.

Orientadora: Alessandra Pio Silva.

Dissertação (Mestrado). -- Universidade Federal Rural

do Rio de Janeiro, Mestrado Profissional em Ensino de
História/ProfHistoria, 2025.

1. Ensino de História. 2. Espaço escolar. 3. Lei

10.639/03. 4. Educação antirracista. I. Silva,

Alessandra Pio, 1976-, orient. II Universidade
Federal Rural do Rio de Janeiro. Mestrado

Profissional em Ensino de História/ProfHistoria III.

Título.



 

 

 

UFRRJ

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE HISTÓRIA

TERMO N° 858 / 2025 - PROFHIST (12.28.01.00.00.00.79)

N° do Protocolo: 23083.057597/2025-53

UFRRJ

Seropédica-RJ, 03 de outubro de 2025.

Nome do(a) discente: MÔNICA MEIRELES NOGUEIRA PARIZ

DISSERTAÇÃO submetida como requisito parcial para obtenção do grau de MESTRE EM ENSINO
DE HISTÓRIA, no Programa de Pós-Graduação em Ensino de História - Curso de MESTRADO, área
de concentração em Ensino de História.

DISSERTAÇÃO APROVADA EM: 25/08/2025

Banca Examinadora:

Dra. MONICA REGINA FERREIRA LINS, UERJ Examinadora Externa à Instituição
Dra. GENY FERREIRA GUIMARAES, UFRRJ Examinadora Interna

Dra. ALESSANDRA PIO SILVA, UFRRJ Presidente

(Assinado digitalmente em 03/10/2025 14:04)
ALESSANDRA PIO SILVA

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR

DeptTPE (12.28.01.00.00.00.00.24)
Matrícula: 1460741

(Assinado digitalmente em 03/10/2025 08:41)
GENY FERREIRA GUIMARAES

PROFESSOR ENS BASICO TECN TECNOLOGICO

CTUR (12.28.01.30)
Matrícula: 1253262

(Assinado digitalmente em 06/10/2025 18:28)
MONICA REGINA FERREIRA LINS

ASSINANTE EXTERNO

CPF: 000.334.407-00

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/public/documentos/index.jsp
informando seu número: 858, ano: 2025, tipo: TERMO, data de emissão: 03/10/2025 e o

código de verificação: 32b5b67d8f



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para os meus avós paternos Aurora e José (in 

memoriam), pelo incentivo e apoio aos meus 

estudos, contribuindo para a minha construção 

enquanto mulher e no acreditar que não existem 

vitórias sem lutas. À minha mãe, Maria, e ao 

meu pai, José (in memoriam), meu eterno 

agradecimento.



 

 

AGRADECIMENTOS 

Primeiramente agradeço a Deus, por permitir retornar aos estudos e tornar possível esse 

sonho antigo.                         

Ao meu esposo e filho agradeço pelo apoio e incentivo em minha retomada ao mundo 

acadêmico e me fazerem acreditar que seria capaz de concluir esse sonho. 

Aos professores do Profhistória que me acolheram e me ajudaram nessa trajetória 

desafiadora, compartilhando seus conhecimentos e possibilitando trocas valiosas para o campo 

profissional e pessoal. 

À Professora Doutora Maria da Glória, pela condução das suas aulas de Seminário de 

pesquisa, oferecendo um espaço de diálogos e amizade, fazendo com que os alunos 

conseguissem concluir essa etapa do mestrado. 

À Professora Doutora Regina Maria Ribeiro, pela atenção e comentários, trazendo novas 

possibilidades para o desenvolvimento do meu trabalho. 

Aos meus colegas de turma do Profhistória, que sempre estavam dispostos a ajudar e 

compartilhar experiências e conhecimentos. Sentirei falta das manhãs e tardes de quinta – 

ficarão eternizadas na minha vida. 

À Professora Doutora Alessandra Pio, minha querida orientadora, que me estendeu a 

mão e juntas fomos caminhando nesse trabalho. Seu carinho, dedicação e paciência foram 

essenciais nessa etapa final da pesquisa. 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

E deixo aqui a gratidão por todos os alunos e amigos que me ajudaram direta e 

indiretamente com suas experiências, conhecimentos, palavras e gestos que motivaram minha 

caminhada na conquista desse sonho profissional e pessoal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

PARIZ, Mônica Meireles Nogueira.“As pegadas das pessoas que andaram juntas nunca se 

apagam”: ampliando vozes no espaço escolar – ensino de história e educação antirracista. 

2025. Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica, RJ. 2025. 

 

Este trabalho teve como proposta identificar o potencial da “Pedagogia da Pergunta” 

enquanto metodologia antirracista, apontando os caminhos e (descaminhos) de sua construção 

no ensino de História das relações étnico-raciais no espaço escolar, tendo como referência a Lei 

10.639/03 que estabeleceu que os conteúdos referentes à História e à Cultura Afro-Brasileira 

em todo currículo da educação básica,  revelando  como o Movimento Negro protagonizou essa 

conquista na  legislação educacional  ao promover a valorização da identidade negra e denunciar 

o racismo presente na sociedade brasileira. Em 2008, a norma foi alterada pela Lei 11.645, 

incluindo a obrigatoriedade do ensino de histórias e culturas indígenas. Com base nas 

perspectivas de Bulhões (2018) e Gomes (2012) trago reflexões que, mesmo transcorridos 22 

anos da Lei 10.639/03, os currículos escolares ainda permanecem conservadores e as poucas 

atividades desenvolvidas na escola se concentram no mês da consciência negra, revelando não 

só a resistência quanto ao cumprimento da lei, como também lacunas para sua efetivação. 

Autores como Gomes (2002) e Munanga (2008) apontam como a escola pode ser o espaço de 

reeducar o fazer pedagógico para ressignificar o negro positivamente ao problematizar a 

questão racial, como também fomentar a valorização das identidades étnico-raciais. Utilizo a 

força da “Pedagogia da Pergunta”, uma metodologia construída em forma de diálogos entre 

Paulo Freire e Autonio Faundez, para instrumentalizar a Lei 10.639/03 no ensino de História. 

Apresento, ao final, uma proposta de sequência didática com atividades para que o professor de 

História possa replicar esses conhecimentos nas suas aulas, fornecendo subsídios para o 

desenvolvimento de uma educação antirracista. 

 

Palavras-chave: Ensino de História. Espaço escolar. Lei 10.639/03. Educação antirracista. 



 

 

ABSTRACT 

PARIZ, Mônica Meireles Nogueira. “The footprints of people who walked together never 

are erased”: expanding voices in the school space - history teaching and anti-racist 

education. 2025. Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio 

de Janeiro. Seropédica, RJ. 2025. 

 

This dissertation aimed to identify the potential of "Pedagogy of Questions" as an anti-racist 

methodology, highlighting the paths and (misdirections) of its construction in the teaching of 

History of ethnic-racial relations in schools. Based on Law 10.639/03, which established that 

content related to Afro-Brazilian History and Culture should be included in the entire basic 

education curriculum, revealing how the Black Movement led this achievement in educational 

legislation by promoting the appreciation of Black identity and denouncing racism present in 

Brazilian society. In 2008, the law was amended by Law 11.645, including the mandatory 

teaching of Indigenous history and culture. Based on the perspectives of Bulhões (2018) and 

Gomes (2012), I reflect that, even 22 years after Law 10.639/03, school curricula remain 

conservative, and the few activities developed in schools focus on Black Consciousness Month, 

revealing not only resistance to compliance with the law but also gaps in its implementation. 

Authors such as Gomes (2002) and Munanga (2008) point out how schools can be spaces for re-

educating pedagogical practice, positively redefining Blackness by problematizing racial issues 

and fostering the appreciation of ethnic-racial identities. I draw on the power of the "Pedagogy of 

Questioning," a methodology developed through dialogues between Paulo Freire and Autonio 

Faundez, to implement Law 10.639/03 in history teaching. Finally, I present a proposed teaching 

sequence with activities so that history teachers can replicate this knowledge in their classes, 

providing support for the development of an anti-racist education. 

 

Keywords: History Teaching. School space. Law 10,639/03. Anti-racist education. 

  



 

 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1: Colégio Estadual Jardim Meriti. ........................................................................... 44 

Figura 2: Colégio Estadual Jardim Meriti – Entrada lateral. ................................................. 45 

Figura 3: Mona Lisa, pintura de Leonardo da Vinci. ............................................................ 83 

Figura 4: Releitura de Monalisa. ......................................................................................... 84 

Figura 5: Releitura de Luciano Ramos. ............................................................................... 85 

Figura 6: Releitura de Mona Lisa ........................................................................................ 85 

Figura 7: Exemplo de liberdade criativa e de rompimento com o eurocentrismo. ................. 86 

Figura 8: A criação de Adão. ............................................................................................... 86 

Figura 9: Releitura da artista afro-cubana Rosales. .............................................................. 87 

Figura 10: Despertando a criatividade e talentos na fotografia. ............................................ 87 

Figura 11: Turma 1006. ...................................................................................................... 89 

Figura 12: Turma 1007. ...................................................................................................... 89 

Figura 13: Turma 1008. ...................................................................................................... 90 

Figura 14: Turma 1009. ...................................................................................................... 90 

Figura 15: Turma 1011. ...................................................................................................... 91 

Figura 6: Estudante de escola particular do RJ é vítima de racismo (Santos, 2020). ............. 93 

Figura 17: Quebrando silêncios com Djamila Ribeiro (Djamila, 2017)................................ 93 

Figura 18: Fala racista na rede social. .................................................................................. 98 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................. 10 

1 CAPÍTULO 1 – A IMPLEMENTAÇÃO DA LEI FEDERAL 10.639/03 E O 

ENSINO DE HISTÓRIA ................................................................................................... 18 

1.1 O Ensino de história: um percurso de disputas e silenciamentos ................. 19 

1.2 O Movimento Negro Educador na construção da identidade negra............. 28 

1.3 A emergência da Lei 10.639/03 e os desafios para o seu cumprimento ......... 36 
2 CAPÍTULO 2 – A ESCOLA COMO ESPAÇO DE CONSTRUÇÃO DE 

IDENTIDADES E ENFRENTAMENTO DO RACISMO ............................................... 44 

2.1 Identidade e racismo na escola ....................................................................... 45 

2.2 A escola como possibilidade de transformação e superação do racismo ...... 51 

2.3 Um pouco da minha trajetória enquanto professora do Colégio Estadual 

Jardim Meriti ..................................................................................................................... 56 
3 CAPÍTULO 3 – POR UMA PEDAGOGIA DA PERGUNTA – ENSINO DE 

HISTÓRIA E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: ELABORAÇÃO DE UMA SEQUÊNCIA 

DIDÁTICA ......................................................................................................................... 59 

3.1 Por uma Pedagogia da Pergunta – Entendendo a obra de Freire e Faundez 59 

3.2 Por uma educação libertadora e transformadora ......................................... 63 

3.3 A Pedagogia da Pergunta enquanto metodologia antirracista ...................... 64 

3.4 O ensino de história e o reconhecimento da identidade ................................ 68 
4 SEQUÊNCIA DIDÁTICA .............................................................................. 72 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS........................................................................ 111 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................... 114 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

10  

INTRODUÇÃO 

Este trabalho tem como proposta identificar o potencial da “Pedagogia da Pergunta” 

(Freire, Faundez, 2022) enquanto metodologia antirracista, apontando os (des)caminhos de sua 

construção. A relação dialógica entre educador e educando, a problematização e a 

conscientização, que  abrem caminhos para o aluno entender para além de sua realidade, são 

princípios norteadores da prática educativa. No despertar da pergunta, o educador provoca seu 

educando em busca de respostas, fazendo com que seus alunos participem do processo de 

ensino-aprendizagem. 

Tendo como base a “Pedagogia da Pergunta”, proposta por Paulo Freire, esta pesquisa 

propôs um estudo sobre o ensino de História e as relações étnico-raciais no espaço escolar, em 

articulação com a Lei 10.639/03, que tornou obrigatória a inserção da temática da história e 

cultura africana e afro-brasileira no currículo da educação básica. A metodologia freiriana, 

centrada no diálogo e na escuta ativa, favorece o reconhecimento das múltiplas identidades 

culturais e promove uma prática pedagógica crítica, que valoriza o saber dos estudantes e 

estimula o questionamento das estruturas opressoras. 

Após mais de duas décadas de sua promulgação, a implementação efetiva da referida 

legislação ainda apresenta limitações em muitas instituições escolares, sendo comumente 

reduzida a ações pontuais concentradas em datas comemorativas, como o Dia da Consciência 

Negra, celebrado em novembro (Alves, 2015; Souza, 2012 apud Bulhões, 2018)1. Embora a 

disciplina de História historicamente tenha acolhido parte significativa dessa temática, é 

incorreto atribuir-lhe responsabilidade exclusiva ou central. Conforme apontam as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais (Brasil, 2004), a 

abordagem das relações étnico-raciais deve estar presente em todas as áreas do conhecimento, 

em todos os níveis e modalidades de ensino, como parte de um compromisso coletivo com a 

valorização da diversidade, a equidade e a superação do racismo estrutural. 

Nesse sentido, autores como Gomes (2005) e Munanga (2013) defendem que a 

efetividade da Lei 10.639/03 requer um movimento educacional comprometido com a 

reeducação das relações sociais, o fortalecimento das identidades negras e o combate às 

desigualdades raciais no currículo escolar. A construção de uma escola verdadeiramente 

democrática passa, portanto, pelo reconhecimento e pela valorização dos saberes afro-

 
1 ALVES, Adriana de C. Ensino de História e Cultura Indígena: trabalhando com conceitos, desconstruindo 

estereótipos. Revista Espaço Acadêmico, n. 168, maio 2015; SOUZA, Marina de Mello e. Algumas impressões e 

sugestões sobre o ensino de história da África. Revista História Hoje. Dossiê Ensino da História da África e da 

Cultura Afro-brasileira, n. 1 Biênio: Agosto de 2011 a Julho de 2012. 



 
 

11  

brasileiros e africanos como parte constitutiva da história e da cultura nacional. 

A Lei 10.639/03, que tornou obrigatório o ensino da história e cultura africana e afro-

brasileira, influenciou a minha prática de ensino com alunos do Ensino Médio do Colégio 

Estadual Jardim Meriti. As realidades vivenciadas na sala de aula e no ambiente escolar 

permitiram reflexões que me levaram a problematizar meus conteúdos e práticas, conduzindo-

me a um ensino de história comprometido com a educação das relações étnico-raciais e com o 

enfrentamento do racismo, procurando despertar nos alunos novas posturas e atitudes que 

conduzam na construção de um convívio mais humano e respeitoso. A escola é a própria realidade 

social em sua expressão concreta, com todas as suas contradições, mazelas e desafios. Nesse 

cenário, implementar a Lei 10.639/03 exige do educador uma postura sensível às demandas da 

luta antirracista, que busca construir, com seus alunos e alunas, um ensino de história crítico e 

problematizador, capaz de provocar reflexões sobre as permanências do racismo na sociedade 

brasileira e no cotidiano escolar. 

 Assim, a escolha por essa legislação como eixo desta pesquisa decorre diretamente das 

experiências em sala de aula e das inquietações despertadas pelos relatos dos estudantes sobre 

situações de discriminação racial vivenciadas ou observadas, tornando-se um ponto de partida 

para repensar a prática docente e contribuir para a construção de uma escola mais justa, plural e 

democrática. 

O Colégio Estadual Jardim Meriti, onde trabalho, situa-se no município de São João de 

Meriti; possui uma boa localização, acesso a transporte bem favorável, salas amplas, quadra de 

esportes, anfiteatro, enfim, apresenta uma estrutura muito boa,  o que pode explicar a atração de 

muitos discentes e docentes de vários lugares e condições socioeconômicas diferentes, para 

escolha de estudar e trabalhar nessa escola, fazendo com que ela apresente alunos e professores 

com realidades e saberes muito diferentes. A escola estadual escolhida neste trabalho se situa 

no bairro Jardim Meriti e possui 1294 alunos matriculados e um corpo docente composto por 

68 professores (2024)2. A escola está localizada em um bairro considerado de periferia com 

grande concentração de moradores de baixa renda. Diante desse ambiente de diversidades, 

muitas situações envolvendo esses sujeitos diferentes foram de conflitos que envolveram 

discriminações raciais. 

Nas inquietações da minha prática docente percebi como é imprescindível fomentar 

estratégias que visem transformações, criem condições para uma escola mais democrática, que 

respeitem as diferenças e desenvolvam um pensamento crítico nos alunos. Aproveitar os 

 
2 Disponível em: https://qedu.org.br/escola/33092230-ce-jardim-meriti. Acesso em 05/09/2024. 



 
 

12  

saberes que os alunos trazem contribuiu para minha prática de ensino comprometida com uma 

educação antirracista, e é nessa troca de saberes envolvendo alunos e  professores que se 

constrói uma educação libertadora, comprometida, dialogada e com alunos mais críticos. A 

educação que se vive na escola não é a chave das transformações do mundo, mas as 

transformações implicam educação (Freire, 2001, p. 203). 

O provérbio africano congolês escolhido para o trabalho, “As pegadas das pessoas que 

andaram juntas nunca se apagam”, representa a importância das lutas dos movimentos sociais 

negros no Brasil, que trouxeram demandas importantes para mudanças na legislação 

educacional, fortalecendo o protagonismo negro na busca por direitos e por uma legislação 

educacional que valorizasse seu povo e sua cultura. A trajetória política de Abdias Nascimento 

(1914-2011) representou a personificação dessa luta, uma vez que concentrou seus esforços na 

conquista de políticas afirmativas que pudessem reparar o passado escravocrata do Brasil e que 

conduzissem essas pautas de reivindicações para os governos brasileiros. Com a 

redemocratização do Brasil e com a promulgação da Constituição de 1988, somadas com a 

conjuntura internacional de combater o racismo, seria possível perceber um avanço no debate 

da questão racial. A “Constituição Cidadã” trazia no seu texto o racismo como crime, 

promovendo um passo importante para o reconhecimento de que o racismo existia no Brasil e 

da fragilidade  do “mito da democracia racial”; porém foi um avanço restrito, pois as 

desigualdades raciais e as políticas afirmativas não foram colocadas em pauta pelo governo. 

Contudo, instituiu-se por parte do governo o reconhecimento do racismo como crime e a 

necessidade de escutar as demandas da população negra. No início da década de 2000, no 

Governo de Fernando Henrique Cardoso (1995-2002), novamente a pauta de política pública 

afirmativa para o negro retorna  ao cenário político brasileiro, a “Marcha Zumbi dos Palmares 

contra o racismo, pela Cidadania e a Vida”, em 20 de novembro de 1995, em Brasília,  trouxe 

visibilidade para o enfrentamento do racismo, mobilizando a população negra e suas 

reivindicações históricas que acabaram sendo acolhidas pelo governo. O Governo de Fernando 

Henrique Cardoso abriu um espaço para discussão do racismo, porém a política de acesso à 

educação para os negros não foi efetivada. As políticas afirmativas que permitiriam o negro em 

lugares de prestígio, poder e comando não foram concretizadas. O conservadorismo e as elites 

brasileiras representaram resistências aos avanços de legislações que beneficiassem os direitos 

da população negra, principalmente na educação (Santos, 2014). 

Em 2003, foi aprovada no Brasil a  Lei 10.639 que instituiu a obrigatoriedade do ensino 

de história e cultura africana e afro-brasileira nos currículos das escolas públicas e privadas; em 

2008 foi alterada para 11.645 incluindo as histórias  e culturas dos povos indígenas. Embora 



 
 

13  

represente um avanço das demandas dos movimentos sociais negros, e transcorridos mais de 

22 anos da implementação da Lei 10.639, o racismo contra o negro ainda constitui-se uma 

realidade na sociedade brasileira.  

Antes da promulgação da Lei 10.639/03, outros instrumentos legais já apontavam para 

a necessidade de combater o racismo e promover a igualdade racial no Brasil. A Constituição 

Federal de 1988, conhecida como “Constituição Cidadã”, foi um marco nesse sentido, ao 

garantir, em seus artigos 3º e 5º, a promoção do bem de todos, sem preconceitos de origem, 

raça, sexo, cor, idade ou quaisquer outras formas de discriminação, além de assegurar a 

igualdade de todos perante a lei. Em 1989, foi sancionada a Lei 7.716, que definiu os crimes 

resultantes de preconceito de raça ou de cor e estabeleceu penalidades para tais práticas. Esses 

dispositivos legais refletem os avanços da redemocratização brasileira no enfrentamento do 

racismo institucional e estrutural e contribuíram para consolidar o marco jurídico que 

posteriormente permitiria a aprovação da Lei 10.639/03. 

A criação da  Lei 10.639/03 foi uma forma de reparação do passado histórico de 

desigualdade racial e invisibilidade da população negra, e decorridas mais de duas décadas de 

sua implementação faz-se importante trazer reflexões sobre as lacunas e desafios para o 

cumprimento dessa Lei. Reconhecer que o racismo existe e que permanece ainda na sociedade 

brasileira pode apontar lacunas e impulsionar pensar em novas estratégias para o cumprimento 

da Lei e sua efetivação na sociedade brasileira. 

As políticas afirmativas de reparação racial surgiram no contexto de lutas e só foram 

colocadas em pauta pelos governos a partir de movimentos sociais engendrados pela população 

negra. O governo do presidente Luíz Inácio Lula da Silva (2003-2006) também se comprometeu 

em não negligenciar a existência da discriminação do negro na sociedade brasileira. Diante da 

conjuntura internacional da III Conferência Internacional de combate ao racismo ocorrida em 

Durban, África do Sul,  em 2001, as demandas internas aliadas à conjuntura internacional 

fizeram com que  o Brasil se comprometesse  com o enfrentamento ao racismo e com 

legislações educacionais que pudessem contemplar as minorias étnico-raciais. Assim, o 

provérbio “As pegadas das pessoas que andaram juntas nunca se apagam” aborda como os 

movimentos negros brasileiros foram decisivos para o surgimento de novas legislações 

educacionais, e como se tornaram água divisória para o acesso do negro à educação. 

A Lei das Primeiras Letras, instituída no Brasil Imperial em 1827,  foi considerada a 

primeira lei da educação brasileira, estabelecendo a instrução primária para todos os cidadãos. 

Porém, a legislação imperial trazia algumas restrições para os negros frequentarem as escolas 

– inclusive em textos de militância negra faz alusão a essa proibição –, como o Ato 2 Lei 



 
 

14  

Complementar à Constituição de 1824, referente à educação, recebendo o seguite comentário 

de Santos (2014, p. 2): “[...] pela legislação do império os negros não podiam frequentar escolas, 

pois eram considerados doentes de moléstias contagiosas”. 

O Ato Adicional de 1834, alterando a Constituição, marcou a organização da educação 

brasileira, que transferiu para as Assembleias provinciais o poder de legislar sobre a instrução 

pública, sinalizando que os legisladores criariam mecanismos de controle para determinar quem 

podia ou não  frequentar as escolas. No século XIX, o Brasil  ainda possuía  legislações que 

excluíam os negros, como o Decreto nº 1.331-A, de 17 de fevereiro de 1854, que, em seu art. 

69, § 3º, estabelecia a não admissão de escravizados nas escolas públicas do país. Cada 

província procurava legislar sobre a educação pública, determinando quem deveria ter acesso à 

educação. Como na década de 1880 em Mato Grosso, em que foi instituído o Artigo 65 – 

dispondo também que a instrução para adultos negros dependeria da disponibilidade de 

professores. A legislação educacional desse contexto histórico foi desenhada em um campo de 

disputas e conflitos, refletindo os sujeitos que tinham acesso à educação e os interesses 

envolvidos na construção da nação, contexto no qual a população negra era impedida de receber 

a instrução escolar (Barros, 2016, p. 591-605). 

Os movimentos negros representam os principais atores políticos que buscaram lutar 

pelos direitos dos negros à educação, ao reconhecimento de sua história, à valorização da sua 

cultura e do seu protagonismo na construção da sua emancipação. Foi através dos movimentos 

negros que o debate sobre o racismo veio a público e que políticas públicas afirmativas foram 

pensadas e desenvolvidas para reparar a forte desigualdade racial que existe no Brasil,  procurar 

estabelecer medidas para valorização da cultura negra e possibilitar o ingresso dos negros nas 

Universidades por cotas raciais.  

Entende-se por Movimento Negro 

[...] a luta dos negros na perspectiva de resolver seus problemas na sociedade 

abrangente, em particular os provenientes dos preconceitos e das discriminações 

raciais, que os marginalizam no mercado de trabalho, no sistema educacional, político, 

social e cultural. Para o Movimento Negro, a “raça”, e, por conseguinte, a identidade 

étnico-racial, são utilizadas não só como elemento de mobilização, mas também de 

mediação das reivindicações políticas. Em outras palavras, para o Movimento Negro, 

a “raça” é o fator determinante de organização dos negros em torno de um projeto 

comum de ação. (Domingues, 2007, p. 101-102) 

Os movimentos negros deixaram uma importante contribuição para a sociedade 

brasileira, uma história de lutas e resistências para reconhecer os direitos da população negra, 

que ao longo do passado histórico foi sufocada e silenciada pelos grupos que estavam no poder, 

impedindo-a de usufruir dos mesmos direitos da população branca. A busca por uma legislação 



 
 

15  

pública que valorizasse o povo negro e servisse de reparação do passado histórico também 

colocou em pauta o racismo presente na sociedade brasileira, desconstruindo o mito da 

democracia racial e desmascarando as desigualdades históricas herdadas do passado da 

escravidão. 

Diante dessa triste realidade, fez-se necessário e urgente políticas públicas que visassem 

a mudar essa estrutura social, política, econômica e cultural que privilegiava uma elite branca 

e inferiozava e tratava com desigualdade social e racial os negros, revelando um racismo 

institucionalizado na sociedade brasileira. A Lei 10.639/03, que instituiu o ensino de história e 

cultura africana e afro-brasileira nas escolas públicas e privadas dos Ensinos Fundamental e 

Médio, a Lei Federal 12.288 de 2010, que instituiu o Estatuto da Igualdade Racial, e a Lei 

Federal 12.711/2012 (Lei de Cotas, como popularizou-se) foram frutos de movimentos sociais 

dos negros, que, ao trazer o racismo para o debate público e exigir políticas afirmativas que 

buscassem superar as desigualdades raciais, possibilitaram avanços importantes na educação e 

no combate ao racismo. Essas conquistas legais, embora fundamentais, demandam efetiva 

implementação no cotidiano escolar, especialmente no ensino de história, onde se pode 

problematizar as relações étnico-raciais e promover uma educação antirracista. 

Na nossa pesquisa, buscou-se analisar como o ensino de história pode contribuir para a 

valorização das relações étnico-raciais no espaço escolar, tomando como referência a Lei 

10.639/03 e sua influência na minha prática docente no Colégio Estadual Jardim Meriti. Para a 

elaboração da sequência didática, adotou-se a metodologia da Pedagogia da Pergunta com o 

objetivo de oferecer ao professor de história atividades que rompam com o currículo 

eurocentrado, promovendo a valorização da história e da cultura afro-brasileiras. Busca-se, 

assim, contribuir com a produção de um material didático voltado à promoção de uma educação 

antirracista. 

Ao final desta dissertação, apresenta-se uma sequência didática composta por atividades 

elaboradas com a intenção de problematizar o ensino de história, especialmente no que se refere 

ao currículo tradicional que silencia a presença de grupos racializados. Neste trabalho, a 

população negra assume centralidade a partir de uma proposta que visa levar os(as) estudantes 

à reflexão sobre o racismo estrutural na sociedade e na própria escola. 

O material produzido é resultado de minhas inquietações, percepções e experiências ao 

longo de minha trajetória em sala de aula, em diálogos e projetos desenvolvidos com os(as) 

alunos(as). As atividades propostas refletem meu posicionamento frente ao desafio de romper 

com a lógica curricular eurocentrada, bem como de enfrentar o racismo e possibilitar aos 



 
 

16  

estudantes a compreensão crítica desse fenômeno, favorecendo o fortalecimento de suas 

identidades e o resgate de sua autoestima. 

Enquanto professora branca, assumo eticamente o compromisso de lutar contra a 

estrutura racial historicamente construída e ainda presente em nosso cotidiano. Essa postura 

traduz-se em um posicionamento humano, cidadão e político, na busca por conscientizar os(as) 

alunos(as) de que o racismo é crime e de que o seu enfrentamento deve ser responsabilidade de 

todos e todas. 

Minha pesquisa tem como foco o ensino de História e as relações étnico-raciais no 

espaço escolar, tendo como referência a Lei 10.639/03 e como influenciou minha prática de 

ensino na Colégio Estadual Jardim Meriti. Utilizei a metodologia da “Pedagogia da Pergunta”na 

construção da sequência didática, fornecendo ao professor de história atividades que 

rompessem com o currículo eurocentrado e visibilizasse a história e cultura do negro, 

contribuindo com um material didático pensado para o exercício de uma educação antirracista. 

A estrutura desta dissertação está organizada em três capítulos, além da introdução e das 

considerações finais. 

No Capítulo 1, discute-se o surgimento do currículo de história como um projeto 

político permeado por disputas de narrativas, evidenciando como, historicamente, as 

populações negras foram invisibilizadas no processo de construção curricular. Essa 

invisibilidade resultou de uma lógica eurocentrada, marcada pela valorização dos feitos do 

colonizador branco europeu em detrimento das contribuições dos povos africanos, 

frequentemente representados de forma estereotipada. Ainda nesse capítulo, é apresentada a 

trajetória da Lei 10.639/03, compreendida como uma conquista do Movimento Negro 

Educador, que reivindicou a implementação de uma legislação reparatória, voltada à 

valorização da história e da cultura afro-brasileira, além da promoção do enfrentamento ao 

racismo estrutural presente na sociedade brasileira. 

No Capítulo 2, a escola é analisada como espaço de potencialidades para o 

enfrentamento do racismo e a promoção de identidades positivas entre estudantes negros(as). 

Reconhecendo as barreiras enfrentadas por esses(as) alunos(as) no processo de afirmação 

identitária, especialmente em decorrência do racismo presente tanto na sociedade quanto no 

ambiente escolar, destaca-se o papel da escola como agente transformador. Também é 

apresentada uma breve reflexão sobre minha trajetória como professora do Colégio Estadual 

Jardim Meriti, localizada na Baixada Fluminense, contexto em que esta pesquisa foi 

desenvolvida. 



 
 

17  

O Capítulo 3 aprofunda o referencial teórico-metodológico que sustenta esta 

investigação. Parte-se da leitura da obra Por uma Pedagogia da Pergunta, de Paulo Freire e 

Antonio Faundez, que propõe uma prática educativa baseada no diálogo, na escuta ativa e no 

questionamento e que apresenta a pergunta como princípio da pedagogia e eixo estruturante da 

construção do conhecimento. Essa abordagem é articulada à perspectiva de bell hooks, que 

defende uma pedagogia engajada, emancipadora e antirracista, centrada na experiência e na 

subjetividade dos(as) educandos(as) como ponto de partida para uma educação transformadora. 

A metodologia adotada nesta pesquisa insere-se no campo qualitativo, com ênfase na 

construção e aplicação de uma sequência didática, elaborada com base nos princípios da 

Pedagogia da Pergunta, proposta por Freire e Faundez. Essa sequência foi desenvolvida e 

aplicada com turmas da 1ª e 2ª séries do Ensino Médio do Colégio Estadual Jardim Meriti, em 

um processo que buscou promover o protagonismo discente, valorizando suas vivências, 

saberes prévios e percepções sobre o racismo e a identidade negra. 

O material didático construído decorre do compromisso com uma educação antirracista, 

crítica e inclusiva, e tem como objetivo oferecer ao(a) professor(a) de história subsídios para 

romper com o currículo eurocentrado, promovendo a centralidade da história e da cultura afro-

brasileira no processo de ensino-aprendizagem. A proposta visa, ainda, contribuir para o 

fortalecimento das identidades de estudantes negros(as) e a construção de práticas pedagógicas 

emancipadoras que denunciem e combatam as estruturas racistas presentes no cotidiano escolar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

18 
 

 

 

1 CAPÍTULO 1 – A IMPLEMENTAÇÃO DA LEI FEDERAL 10.639/03 

E O ENSINO DE HISTÓRIA 

             A  Lei Federal 10.639/03,  que instituiu  a obrigatoriedade do ensino de História e 

Cultura africana e afro-brasileira nos currículos escolares de todo o Brasil, foi um marco 

fundamental na reconfiguração do sistema educacional brasileiro. A referida lei foi 

regulamentada pela Resolução CNE/CP 03/04, que estabeleceu as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Africana e Afro-brasileira. Essas diretrizes tiveram um papel determinante na organização e 

sistematização da implementação da lei nas escolas, orientando o ensino da temática de maneira 

transversal, em todos os níveis e modalidades de ensino. Essa mudança não visa apenas à 

visibilidade da contribuição dos negros à formação da sociedade brasileira, mas também à 

reparação histórica de séculos de invisibilidade e marginalização. Para o Movimento Negro, a 

luta por essa legislação reflete não apenas um desejo de reconhecimento, mas também foi uma 

resposta à necessidade de desconstruir o mito da democracia racial no Brasil, o qual negava o 

racismo estrutural presente na sociedade brasileira e naturalizava a desigualdade racial.  Essa 

mudança não visa apenas à visibilidade da contribuição dos negros à formação da sociedade 

brasileira, mas também à reparação histórica de séculos de invisibilidade e marginalização. Para 

o movimento negro, a luta por essa legislação reflete não apenas um desejo de reconhecimento, 

mas também uma exigência de justiça social, como apontam Abreu e Mattos (2008) ao 

destacarem que a reparação envolve a recuperação de uma história silenciada e distorcida, 

marcada pela exclusão das populações negras das narrativas históricas dominantes. 

 Pereira (2012) destaca que a Lei 10.639/03 deve ser compreendida como parte de um 

movimento de enfrentamento ao mito de democracia racial no Brasil, que negava a existência 

do racismo e das mazelas oriundas do passado de escravidão. O Movimento Negro, ao longo 

das décadas, não se contentou com a simples inclusão de um discurso de igualdade, mas exigiu 

ações concretas de reparação, com o objetivo de transformar a educação em um espaço de 

emancipação e de reconhecimento das culturas afro-brasileiras. Essa exigência de reparação 

histórica não se limita à visibilidade simbólica, mas implica a revisão profunda do currículo 

escolar, como sustenta Silva e Fonseca (2010) ao argumentarem que a educação brasileira 

precisava de uma reestruturação para garantir que as contribuições dos negros fossem 

reconhecidas como partes essenciais da formação do Brasil. 

A Lei Federal 10.639/03, que tornou obrigatória a inclusão da História e Cultura 



 
 

19 
 

africana e afro-brasileira nos currículos escolares de todo o Brasil, foi um marco fundamental 

na reconfiguração do sistema educacional brasileiro. A referida lei foi regulamentada pela 

Resolução CNE/CP 03/04, que estabeleceu as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Africana e Afro-

brasileira. Estas diretrizes tiveram um papel determinante na organização e sistematização da 

implementação da lei nas escolas, orientando o ensino da temática de maneira transversal, em 

todos os níveis e modalidades de ensino. 

Neste capítulo procuro tratar como o currículo de história foi construído dentro de um 

campo de disputas de poder, no qual a história do povo negro era silenciada, e como os PCNs 

e as DCNERER foram importantes para corrigir as desigualdades históricas da sociedade 

brasileira. Ainda neste capítulo abordo como o Movimento Negro teve um caráter emancipador 

e educador para o surgimento da Lei 10.630/03 e os desafios contemporâneos para seu 

cumprimento. 

1.1 O Ensino de história: um percurso de disputas e silenciamentos  

A origem do ensino de história como disciplina escolar no Brasil remonta à fundação do 

Colégio Pedro II, em 1837, uma das primeiras instituições de ensino secundário no país, criada 

com o objetivo de formar uma elite intelectual e administrativa para o Império. O currículo de 

história implementado nesse contexto refletia as diretrizes pedagógicas da época, fortemente 

influenciadas por uma visão eurocêntrica e pelo projeto político de construção de uma nação 

baseada nos modelos europeus, principalmente a influência francesa. Nos primeiros anos de 

funcionamento do Colégio Pedro II, o conteúdo de história era predominantemente centrado na 

história política do Brasil e da Europa, especialmente a história de Portugal, e, em menor 

medida, a história das colonizações e das expansões europeias. O foco estava na celebração da 

herança cultural portuguesa e na promoção de uma narrativa que enfatizava a figura do 

colonizador branco europeu como o agente principal da formação do país, marginalizando a 

história e as culturas africanas e indígenas. A partir da metade do século XIX e ao longo do 

século XX, o currículo de história no Colégio Pedro II permaneceu alinhado a esses princípios, 

privilegiando a visão de um Brasil fundado sobre os pilares da colonização portuguesa e da 

imigração europeia. Nadai (1993, p. 146) aponta que, no contexto educacional inicial do Brasil, 

o currículo escolar priorizava o estudo da história da Europa Ocidental, que era apresentada 

como a única verdadeira representação da Civilização. Em contraste, a história nacional era 

tratada como um apêndice subordinado, sem uma estrutura autônoma, e ocupava um papel 

secundário no processo de ensino. A história do colonizado – seja o indígena ou o africano – 



 
 

20 
 

foi sistematicamente omitida ou representada de maneira estereotipada, refletindo as dinâmicas 

de poder e as desigualdades sociais que permeavam a sociedade brasileira. 

A importância histórica do Colégio Pedro II nesse processo não se restringe apenas à 

sua contribuição para a formação de uma elite intelectual no Brasil, mas também ao fato de que 

essa instituição desempenhou um papel pioneiro na implementação de um modelo educacional 

que, ao longo do tempo, viria a ser disseminado em outras escolas secundárias do país. De 

acordo com Santos (2011, p. 3), o Colégio Pedro II não apenas foi um centro de formação 

acadêmica, mas também um ponto de referência institucional para o desenvolvimento de 

políticas educacionais que, apesar de suas limitações, influenciaram diretamente o modo como 

a história seria ensinada em todo o Brasil. 

Nesse contexto, o Colégio Pedro II se torna um marco no desenvolvimento do currículo 

escolar de história, com um enfoque que inicialmente reforçava uma visão centrada nos 

interesses da elite colonial e imperial, ao mesmo tempo que desconsiderava ou marginalizava 

as contribuições de outras culturas e povos fundamentais para a constituição da sociedade 

brasileira. Esse modelo de ensino persistiu até meados do século XX, quando começaram a 

surgir críticas e movimentos pedagógicos que buscavam democratizar o ensino da história, 

dando visibilidade a outras narrativas e compreensões da formação da nação. 

 No século XIX, com a criação de instituições de ensino, como o Colégio Pedro II e o 

Instituto Histórico  e Geográfico Brasileiro (IHGB), este criado em 1838, foram de suma 

importância para legitimar que tipo de História deveria ser ensinada no Brasil. A História 

refletia os eventos ocorridos na Europa, e que a formação da nação brasileira deveu-se aos feitos 

dos europeus em detrimento dos povos indígenas e dos povos negros. Esse modelo de ensino 

trazia a superioridade do branco civilizador e as contribuições indígenas e negras como 

complementares para a formação do povo brasileiro. Assim, a História do Brasil era vista como 

secundária, narrando uma História positivista de herois e datas. 

O currículo escolar foi elaborado a partir de escolhas e silenciamentos, e os manuais 

históricos expressavam esse discurso histórico representado pela elite branca, que buscava a 

construção de uma nação harmoniosa, sem conflitos e violências. Dessa forma, os povos 

indígenas e africanos foram representados de forma passiva, negando sua participação, sua luta 

e resistência na construção da sociedade brasileira. “Um currículo de História é, sempre, 

produto de escolhas, visões, interpretações, concepções de alguém ou de algum grupo que, em 

determinados espaços e tempos, detém o poder de dizer e fazer” (Silva; Fonseca, 2010, p. 16). 

Para entender a História, é necessário compreender o processo histórico e as condições 



 
 

21 
 

que moldaram a produção dessas narrativas.  Toda narrativa histórica tem uma pretensão de 

poder e representa as escolhas dos atores, dos fatos e dos arquivos que são criados para 

armazenar essas memórias, e isso explica os silenciamentos e a forma pacífica como negros e 

indígenas aparecem nos currículos de História, negando suas lutas e resistências. A construção 

do currículo seguiu essa lógica do colonizador que suprimiu os feitos dos colonizados e 

submeteu sua história a uma narrativa submissa e sem conflitos. Segundo a visão de Trouillot, 

Silêncios ingressam no processo de produção histórica em quatro momentos cruciais: 

no momento da criação do fato (na elaboração das fontes); no momento da 

composição do fato (na elaboração dos arquivos); no momento da recuperação do fato 
(na elaboração das narrativas); e no momento da significância retroativa (na 

elaboração da história em última instância). (Trouillot, 2016, p. 57) 

O processo de transição da Monarquia para a República traria uma necessidade da 

História, e principalmente da História do Brasil, para a construção de um novo tipo de cidadão: 

Assim, se atentarmos para as questões postas pelos programas, currículos, materiais 

de ensino e pelas produções didáticas, a História, enquanto disciplina educativa, 

ocupou, nas suas origens, não só no Estado de São Paulo mas em todas as escolas 

secundárias e primárias (oficiais e particulares) que foram sendo implantadas pelo 
território nacional um lugar específico, que pode ser sintetizado nas representações 

que procuravam expressar as ideias de nação e de cidadão embasadas na identidade 

comum de seus variados grupos étnicos e classes sociais constitutivos da 

nacionalidade brasileira. (Nadai, 1993, p. 149) 

Segundo Bittencourt, no início da República no Brasil faltava ainda o despertar do 

sentimento nacional no ensino brasileiro, visto que a influência de textos e aulas, na concepção 

do educador José Veríssimo, no qual se baseia Bittencourt, dificultava a construção de uma 

identidade brasileira: “A construção de uma História brasileira sedimentada em herois foi 

igualmente uma adaptação da História Sagrada que se esmerara em difundir didaticamente a 

vida de santos, mártires e principalmente a vida de Jesus Cristo desde o seu nascimento” 

(Bittencourt, 1992-1993, p. 218). 

Foi a partir de Vargas que o regime federativo foi substituído por um poder político 

centralizado pelo governo federal. A modernização de um país trazia no seu interior um projeto 

pedagógico centralizador em defesa da educação para a formação do cidadão. Os regulamentos 

da reforma Francisco Campos, de 1931, contribuíram para criar uma educação integrada, 

centrada no aluno, contribuindo para o avanço da educação com novas metodologias, mas que 

não caminhou na qualidade do ensino, ainda marcada pela vida de grandes homens e heróis, 

uma História positivista. 

Em 1942, com a reforma Gustavo Capanema, que perdurou até 1970, ocorre a ênfase 

na educação secundária em que o sistema educacional deveria estar a serviço da nação, 



 
 

22 
 

ajustando o ensino aos interesses do aluno, na elaboração do material didático e inclusive no 

seu barateamento. O livro didático era um instrumento de manipulação de poder e deveria estar 

em sintonia com os interesses políticos e econômicos em vigor. 

A ditadura Civil-Militar, que impôs a Lei 5.692/71, tornou o ensino de Estudos Sociais 

obrigatório. As disciplinas de História e Geografia fundiram-se formando o ensino de Estudos 

Sociais, resultando numa visão mais ampla e descaracterizando o ensino de História, retirando 

sua discussão e criticidade e consolidando o autoritarismo como modelo pedagógico.  

A redemocratização possibilitou o debate sobre mudanças na política da educação 

brasileira, promovendo movimentos para o retorno da disciplina História e combate aos 

“Estudos Sociais”. A Constituição de 1988 representou avanços na política educacional e no 

ensino de História, com extinções de disciplinas como EMC (Educação Moral e Cívica), OSPB 

(Organização Social e Política) e EPB (Estudos de Problemas Brasileiros) e liberdade para os 

movimentos de mulheres, indígenas, negros, entre outros grupos, para reivindicarem políticas 

públicas que garantissem direitos e oportunidades dentro da sociedade brasileira. 

Com o fim da Ditadura Civil-Militar e a redemocratização do Brasil, a História retorna 

como disciplina, ampliando a compreensão da realidade social, política, econômica e cultural 

da sociedade brasileira, permitindo pensar (repensar) as narrativas históricas para que se 

pudesse valorizar os diversos grupos étnicos que permaneciam subalternizados na História, 

como os indígenas e africanos, e inclusive as mulheres, que eram representadas como submissas 

aos homens. 

A LDB (Lei de Diretrizes e Bases da Educação – Lei 9.394/96), os Parâmetros 

Curriculares (PCNs) implantados em 1997, as Leis 10.639/03 e 11.645/08 e as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais (DCNERER) foram 

importantes para o avanço da política educacional, para o currículo escolar e para o ensino de 

História, representando conquistas importantes oriundas das demandas dos movimentos negros 

no campo da educação e de sua luta por representação na história. Ao se valorizar o pluralismo 

cultural e o ensino de história e cultura africana e afro-brasileira, ficou clara a emergência de 

se pensar a questão racial e de criar políticas afirmativas de reparação aos afrodescendentes. As 

Leis 10.639/03 e 11.645/08, ao ampliarem a obrigatoriedade do ensino de história e cultura 

africana, afro-brasileira e indígena, alteraram o Artigo 26-A da LDB, evidenciando a 

necessidade de reorganizar os currículos escolares e superar a perspectiva eurocêntrica 

predominante.  

[...] Ambas as leis alteraram o Artigo 26-A da Lei 9.394, de 20 de dezembro de 1996, a 



 
 

23 
 

conhecida Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB). A determinação 

expressa na nossa LDB, alterada pelas leis citadas, veio para saldar a dívida dos 

currículos das escolas brasileiras em relação ao direito de grande contingente da 

população ter suas histórias incluídas e, consequentemente, conhecidas e estudadas com 

respeito e reconhecimento por todos os cidadãos de nosso país. Mais do que isso, essas 

leis nos induzem a efetivamente buscar superar a tantas vezes denunciada “perspectiva 

eurocêntrica”, que permanece como orientação reprodutora de concepções colonialistas 

e que, mesmo com as muitas lutas e mudanças já realizadas, ainda temos dificuldades 

em ultrapassar. O racismo existente no Brasil, como se viu acima, alimenta-se também 

dos preconceitos e da ignorância em relação às outras culturas e etnias formadoras de 
nossa sociedade. Mas é importante ressaltar que não se trata de apenas trocar uma 

perspectiva eurocêntrica por outra, com outro “centro”. Ao contrário, incluir novos 

conteúdos relacionados aos temas das histórias e culturas africanos, afrodescendentes e 

indígenas nos obriga a realizar novos estudos e pesquisas e a pensar alternativas que 

implicam necessariamente a redefinição e a reorganização da história ensinada em sua 

seleção de conteúdos curriculares de didatização. (PEREIRA; MONTEIRO, 2012, p. 

11)3. (Pereira, 2013, p. 73-74) 

 As Leis 10.639/03 e 11.645/08, ao estabelecerem a obrigatoriedade do ensino de 

história e cultura africana e afro-brasileira e das histórias e culturas dos povos indígenas no 

currículo escolar de História, foram fundamentais para o desenvolvimento de uma educação 

das relações étnico-raciais dentro do espaço escolar e dentro das aulas de História. A educação 

para as relações étnico-raciais deve ser um compromisso de todos os docentes e deve ser 

desenvolvida ao longo de todo o ano letivo por todas as disciplinas escolares dentro de cada 

currículo, e não ficar concentrada somente em datas comemorativas específicas. Nesse sentido, 

Bulhões afirma que 

Povos negros e indígenas civilizaram este país e não são responsáveis por 

“contribuições” na sociedade brasileira como de uma maneira geral está inscrito na 

memória nacional. As questões, temas, histórias, memórias, conhecimentos, etc. 
destes coletivos não podem ser resumidos a discussões limitadas e superficiais em 

eventos circunstanciais no currículo escolar, como o “Dia da Consciência Negra”, 

“Dia do Índio”, “Semana de discussão de Gênero”, etc. Há um grande desafio em 

repensar o papel da escola, da escolarização, e da construção de ambientes de criação, 

produção e circulação de saberes que possa tratar estas presenças de maneira simétrica 

e cognitivamente justo. (Bulhões, 2018, p. 23-24) 

As DCNERER foram criadas para atender à Lei 10.639/03, que estabeleceu a 

obrigatoriedade do ensino de história e cultura africana e afro-brasileira nas escolas públicas e 

privadas do Brasil e representaram não somente a introdução de novos conteúdos no currículo, 

mas também possibilidades para a reparação do passado histórico na sociedade brasileira. 

Assim, por meio das Diretrizes Curriculares Nacionais, buscava-se reeducar os cidadãos no 

princípio da existência da diversidade étnico-racial, promovendo a consciência de direitos e de 

valorização de diferentes identidades. 

 
3 PEREIRA, Amilcar A.; MONTEIRO, Ana Maria (Orgs.). Ensino de história e cultura afro-brasileiras e 

indígenas. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 



 
 

24 
 

É importante destacar que não se trata de mudar um foco etnocêntrico marcadamente 

de raiz europeia por um africano, mas de ampliar o foco dos currículos escolares para 

a diversidade cultural, racial, social e econômica brasileira. Nesta perspectiva, cabe 

às escolas incluir no contexto dos estudos e atividades, que proporciona diariamente, 

também às contribuições histórico-culturais dos povos indígenas e dos descendentes 

de asiáticos, além das de raiz africana e europeia. É preciso ter clareza que o Art. 26A 

acrescido à Lei 9.394/1996 provoca bem mais do que inclusão de novos conteúdos, 

exige que se repensem relações étnico-raciais, sociais, pedagógicas, procedimentos de 

ensino, condições oferecidas para aprendizagem, objetivos tácitos e explícitos da 

educação oferecida pelas escolas. (Brasil, 2004, p. 17)4 

Durante muito tempo o currículo de História foi homogeneizado e as diferenças entre 

os sujeitos não eram visibilizadas, constituindo-se uma forma de negação da diversidade étnico- 

racial na sociedade brasileira, e a exclusão de minorias como indígenas, negros e mulheres era 

uma forma de manter a ordem de poder vigente. Assim, o currículo foi construído centrado no 

colonizador europeu, negando ao colonizado a valorização de sua história e cultura e retratando 

europeus, indígenas e africanos como um projeto de nação sem preconceitos e sem conflitos, 

mascarando o passado de dominação europeia e as desigualdades sociais e raciais provenientes 

desse processo histórico.  

O currículo não é um elemento inocente e neutro de transmissão desinteressada do 

conhecimento social. O currículo está implicado em relações de poder, o currículo 

transmite visões sociais particulares e interessadas, o currículo produz identidades 

individuais e sociais particulares. O currículo não é um elemento transcendente e 

atemporal – ele tem uma história, vinculada a formas específicas e contingentes de 

organização da sociedade e da educação. (Moreira; Silva, 2002, p. 85 apud Pereira, 

2012, p. 115-116) 

 Marilena Chauí afirma que o currículo é uma construção que obedece a uma ideologia, 

na qual a “classe dominante legitima e assegura seu poder econômico, social e político” (Chauí, 

2008, p. 24). A ideologia, entendida por ela como “ocultamento da realidade social”, produz 

representações e saberes que corroboram para construção de identidades, estabelecendo um 

padrão a ser seguido pela sociedade.  Chauí afirma que 

A ideologia é um conjunto lógico, sistemático e coerente de representações (ideias e 

valores) e de normas ou regras (de conduta) que indicam e prescrevem aos membros 

da sociedade o que devem pensar e como devem pensar, o que devem valorizar e como 

devem valorizar, o que devem sentir e como devem sentir, o que devem fazer e como 

devem fazer. Ela é, portanto, um corpo explicativo (representações) e prático (normas, 

regras, preceitos) de caráter prescritivo, normativo, regulador, cuja função é dar aos 
membros de uma sociedade dividida em classes uma explicação racional para as 

diferenças sociais, políticas e culturais  [...] (Chauí, 2008, p. 113-1146 apud Coutinho; 

Gomes, 2020, p. 32) 

 
4 Lei 10.639/03. 
5 MOREIRA, Antônio Flávio B.; SILVA, Tomaz Tadeu da. Currículo, cultura e sociedade. São Paulo: Cortez, 

2002. 
6 CHAUÍ, Marilena. O que é ideologia. São Paulo: Editora Brasilliense, 2008. 



 
 

25 
 

Tracemos um diálogo com a dissertação de Carlos César Pereira de Sousa (2021). Nela 

o autor  tece comentários relevantes sobre o aspecto revolucionário que a Lei 10.639/03 trouxe 

para o currículo escolar com o parecer e a resolução que instituíram as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a educação das relações étnico-raciais (DCNERER) e para o ensino de história 

e cultura afro-brasileira e africana e seu papel propulsor para novas conquistas na legislação 

educacional brasileira – como a Lei 11.645/08, que incluiu as histórias e culturas dos povos 

indígenas nos currículos escolares, assim como o Estatuto de Igualdade Racial em 2010 e a Lei 

de Cotas Raciais (que possibilitou a inclusão de negros, indígenas e pardos nas universidades 

públicas a partir de 2012 e concursos públicos, a partir de 2014). Dentre os pontos relevantes 

elencados por Carlos César Pereira de Sousa (2021), estão o perceber como a escola, que reflete 

a sociedade, pode ser um espaço importante para o enfrentamento do racismo e como a Lei 

10.639/03 e as DCNERER/04 constituíram-se instrumentos para pensarmos as relações étnico-

raciais não apenas no currículo, mas também como reconhecimento das desigualdades sociais 

e raciais existentes na sociedade brasileira (Sousa, 2021). 

Os PCNs instituídos com a redemocratização traziam como eixo transversal a 

pluralidade cultural, que, embora dessem margem para uma abordagem das relações étnico-

raciais, ainda não trazia a problematização do mito da democracia racial. O texto dos PCNs 

abria um espaço para valorizar as diferentes culturas existentes no Brasil, uma abertura para a 

tolerância às diferentes culturas que formaram o Brasil, no entanto não foi colocado em pauta 

o pensar sobre o racismo existente no país nem a necessidade de políticas afirmativas que 

corroborassem para a valorização da cultura, história e identidade negras.  Embora os PCNs 

possam ser considerados um avanço para as reivindicações dos movimentos negros por 

introduzirem a pluralidade cultural, não representaram de fato a desconstrução do mito da 

democracia racial, mas foram considerados um passo importante para a formulação da Lei 

10.639/03 e para a Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais (DCNERER). Os PCNs representavam um passo importante na educação brasileira e 

abriram um espaço para discussão de que a questão racial precisava ser abordada nos currículos 

e de que políticas afirmativas de reparação aos negros deveriam ser alvo de discussão na 

educação. Martha Abreu e Hebe Mattos afirmam que: 

Os PCNs, aprovados pelo MEC em 1996, introduziram no ensino conteúdos de 

história africana. Sem dúvida, precederam e prepararam as “Diretrizes”. As conexões 

entre os dois textos, produzidos por governos de orientação política distinta, revelam 

como esse tipo de intervenção resultou principalmente do crescimento da força 

política dos movimentos negros na sociedade brasileira pós-redemocratização, e da 

formação de um novo consenso no campo pedagógico em relação ao chamado “mito 

da democracia racial” no Brasil. Pelos dois documentos oficiais, fica evidente que não 



 
 

26 
 

é mais possível pensar o Brasil sem uma discussão da questão racial. (Abreu; Mattos, 

2008, p. 6)  

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais 

(DCNERER) criadas a partir da Lei 10.639/03 vieram como forma de estabelecer um 

documento norteador e com força de lei para a educação nacional, reforçando a importância do 

ensino da história da África e dos afro-brasileiros e da sua cultura. As DCNERER 

representaram um avanço para o reconhecimento do racismo e da desconstrução do mito da 

democracia racial. É um documento norteador com viés mais político, no sentido de trazer 

políticas afirmativas para a valorização da construção da identidade negra, ressignificando-a de 

forma positiva, trazendo no seu texto críticas às teorias raciais do branqueamento e a noção da 

democracia racial e abordando a dicotomia negro/branco e o processo de construção histórica 

da sociedade brasileira. Diante desse processo complexo da formação da sociedade brasileira, 

as Diretrizes propõem um processo de construção de identidades negras e o resgate do orgulho 

da ancestralidade africana, nos quais as identidades passam pela autoidentificação.  As autoras 

Martha Abreu e Hebe Mattos afirmam que: 

Assim, de acordo com o parecer aprovado pelas “Diretrizes”, é a forma de auto-

identificação que conta, e ela pode se alterar de pessoa a pessoa, dependendo de como 

cada um se relaciona, do ponto de vista político, com a memória de uma ascendência 

africana em qualquer nível. De fato, de um ponto de vista histórico, a identidade 

branca se construiu no Brasil em aproximação com a condição de liberdade e a 

memória dela, e a identidade negra, em aproximação com a escravidão. Tais 

identidades se constituíram como pólos entre os quais circula uma expressiva maioria 

de mestiços biológicos ou culturais. De um jeito ou de outro, portanto, efetivamente 

há estigmas a serem combatidos e revertidos. (Abreu; Mattos, 2008, p. 10) 

Ainda com enfoque nas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais, o texto de Mattos e Abreu apresenta críticas aos “significados atribuídos às 

comemorações cívicas ligadas à luta contra o racismo (13 de maio, Dia Nacional de Denúncia 

Contra o Racismo; 20 de novembro, Dia Nacional da Consciência Negra; 21 de março, Dia 

Internacional da Luta pela Eliminação da Discriminação Racial)”, e em especial ao 13 de maio. 

As autoras sugerem por parte dos docentes um ensino que aborde a problematização do contexto 

histórico em que estas datas foram instituídas, confrontando documentos de época com as 

mudanças do tempo presente. “Historizar tais datas comemorativas” representa um ensino mais 

crítico e que contemple as relações étnico-raciais (Abreu; Mattos, 2008, p. 16). 

 Gomes (2012, p. 102) afirma que os currículos ainda se mantêm conservadores e 

conteudistas, que os conhecimentos permanecem constituídos em uma hierarquia seguindo uma 

história de dominação de culturas e povos e que descolonizar esses materiais se torna uma 

desafio a ser alcançado na educação. Articular currículo, escola e realidade social torna-se de 



 
 

27 
 

suma importância na descolonização dos manuais, mas também agregar formação de 

professores e professoras mais críticos.  

Os currículos fazem parte de um espaço de disputas, que no contexto de globalização e 

da exploração capitalista alavanca a emergência de docentes que unem a teoria e a prática num 

processo de renovação, em que a questão racial não pode ser compreendida como mais um 

conteúdo a ser inserido, mas no sentido de um processo de ruptura epistemológica e cultural. 

Com base em Gomes (2012), a descolonização do currículo passa por um processo de 

re(construção) de saberes, de visões e de novos projetos pedagógicos emancipatórios.  

Portanto, a descolonização do currículo implica conflito, confronto, negociações e 

produz algo novo. Ela se insere em outros processos de descolonização maiores e mais 

profundos, ou seja, do poder e do saber. Estamos diante de confrontos entre distintas 

experiências históricas, econômicas e visões de mundo. Nesse processo, a superação 

da perspectiva eurocêntrica de conhecimento e do mundo torna-se um desafio para a 

escola, os educadores e as educadoras, o currículo e a formação docente. Compreender 

a naturalização das diferenças culturais entre grupos humanos por meio de sua 

codificação com a ideia de raça; entender a distorcida relocalização temporal das 

diferenças, de modo que tudo aquilo que é não-europeu é percebido como passado 
(Quijano, 2005) e compreender a ressignificação e politização do conceito de raça 

social no contexto brasileiro (Munanga e Gomes, 2006) são operações intelectuais 

necessárias a um processo de ruptura epistemológica e cultural na educação brasileira. 

Esse processo poderá, portanto, ajudar-nos a descolonizar os nossos currículos não só 

na educação básica, mas também nos cursos superiores. (Gomes, 2012, p. 107-108) 

A descolonização do currículo, portanto, não se limita à inserção de conteúdos sobre 

questões raciais, mas exige uma mudança estrutural que envolva a reconstrução dos saberes, a 

transformação da visão de mundo e a implementação de novos projetos pedagógicos 

emancipatórios. Esse processo de ruptura epistemológica e cultural demanda, de um lado, o 

enfrentamento da hegemonia do eurocentrismo, e, de outro, a promoção de uma educação que 

valorize as diversas culturas e saberes periféricos. Para que isso se efetive, é crucial que a 

formação docente seja reconfigurada, incentivando práticas pedagógicas que não apenas 

abordem as diferenças culturais, mas que também promovam a reflexão crítica sobre a história 

e a política racial no Brasil. Nesse contexto, a superação das desigualdades raciais e a 

desconstrução dos paradigmas colonialistas dependem de uma articulação contínua entre 

currículo, escola e a realidade social, a fim de fomentar uma educação verdadeiramente 

inclusiva e transformadora. 

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para 

o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana (DCNERER) representam um importante 

marco na reconfiguração dos currículos escolares brasileiros, com o objetivo de incorporar, de 

forma crítica e consciente, a diversidade cultural e racial do país. Fundamentadas em princípios 



 
 

28 
 

de justiça social, valorização das identidades e reconhecimento dos direitos historicamente 

negados à população negra, as DCNERER orientam ações educativas voltadas ao combate ao 

racismo e às diversas formas de discriminação racial presentes na sociedade e nas instituições 

de ensino. Nesse contexto, destaca-se a necessidade de uma consciência política e histórica que 

promova o fortalecimento das identidades negras e a valorização das contribuições africanas e 

afro-brasileiras na formação da sociedade nacional. Além disso, essas diretrizes buscam 

sensibilizar também a população branca para compreender e reconhecer as influências e a 

participação dos povos africanos na construção da história e da cultura brasileira. Para que tais 

transformações se concretizem no ambiente escolar, é imprescindível que as instituições de 

ensino, os educadores e a comunidade estejam comprometidos com a promoção de uma 

educação antirracista, democrática e inclusiva, que reeduque os saberes sociais e contribua para 

a construção de uma sociedade pautada na equidade étnico-racial. 

1.2 O Movimento Negro Educador na construção da identidade negra 

Nilma Lino Gomes traz a seguinte definição: “Entende-se como Movimento Negro as 

mais diversas formas de organização e articulação das negras e dos negros politicamente 

posicionados na luta contra o racismo e que visam a superação desse perverso fenômeno na 

sociedade” (Gomes, 2017, p. 23). O Movimento Negro representou o protagonismo dos negros 

na luta contra o racismo e teve um caráter emancipatório para reivindicações no campo da 

educação. Ao ressignificar e politizar a raça, o Movimento Negro trouxe uma ruptura de 

paradigmas que articulavam os negros à inferioridade e ao menosprezo de sua cultura e 

ancestralidade, construindo saberes emancipatórios e afirmativos para os negros.  

 Considerando o significado de raça para os autores Gomes (2017) e Domingues (2007), 

a identidade negra foi um fator importante na a luta contra o racismo e para a organização dos 

negros para reivindicações de políticas afirmativas a fim de superar esse racismo, exigindo 

políticas reparatórias, principalmente na legislação educacional. A exigência da legislação 

educacional que viesse reparar as mazelas perpetradas na sociedade brasileira pelos séculos de 

escravidão e pelo silenciamento da história e das culturas africana e afro-brasileira também 

colocou em evidência o mito da democracia racial, revelando o racismo presente na sociedade 

brasileira e a necessidade de assumir uma posição de combate a esse racismo. 

 Em diálogo com Antônio Sérgio Alfredo Guimarães (2009), a forma hierárquica 

construída pelo privilégio da cor branca  na qual se formou a sociedade brasileira não foi 

rompida no Pós-abolição, nem na República e nem tampouco no Pós-Redemocratização. Essa 

hierarquização e os privilégios sustentados pela cor ainda resistem na sociedade brasileira, 



 
 

29 
 

embora o mito da democracia racial tente mascarar o racismo e as desigualdades relacionadas 

à cor. O processo político-ideológico do branqueamento, construído na sociedade brasileira, 

descaracterizou a identidade negra e estimulou o processo de miscigenação, favorecendo o 

embranquecimento da população. A política de incentivos à entrada de imigrantes europeus e 

ao processo de miscigenação acompanhou e adaptou as teorias raciais do século XIX ao cenário 

brasileiro, conduzindo a ideia de que ser negro não era sinônimo de ser civilizado, e assim 

despertando um sentimento de inferioridade na população negra ao assumir sua cor e cultura, 

acarretando entraves para o reconhecimento de seu pertencimento étnico-racial. Segundo 

Guimarães, 

“Embranquecimento” passou, portanto, a significar a capacidade da nação brasileira 

(definida como uma extensão da civilização europeia, em que uma nova raça emergia) 

de absorver e integrar mestiços e pretos. Tal capacidade requer, de modo implícito, a 

concordância das pessoas de cor em renegar sua ancestralidade africana ou indígena. 

“Embranquecimento” e “democracia racial” transformaram-se, pois, em categorias de 

um novo curso racialista. O núcleo racista desses conceitos reside na ideia, às vezes 

totalmente implícita, de que foram três as “raças” fundadoras da nacionalidade, que 

aportaram diferentes contribuições, segundo as suas qualidades e seu potencial 

civilizatório. A cor das pessoas assim como seus costumes são, portanto, índices do 

valor positivo ou negativo dessas “raças”. (Guimarães, 2009, p. 55-56) 

Abdias  Nascimento (2016) relata as dificuldades na construção da identidade negra e 

na luta por direitos na sociedade brasileira. A identidade negra é de suma importância para a 

mobilização negra na luta por direitos, mas como o Brasil dizia ter uma democracia racial não 

era capaz de reconhecer a questão racial que vivenciava a população negra. O Movimento 

Negro teve um papel decisivo para conscientizar os negros sobre a importância de assumir sua 

identidade, para que, mobilizados, pudessem levar suas demandas ao Governo brasileiro a fim 

de que este reconhecesse o racismo na sociedade brasileira e a democracia racial pudesse ser 

repensada. A desconstrução da democracia racial e o reconhecimento do racismo foram pautas 

levantadas pelo Movimento Negro. As conquistas oriundas dos movimentos sociais negros 

representaram não apenas a busca pela valorização da identidade negra, mas também a luta por 

direitos e por políticas de reparação frente aos males produzidos pelo racismo. Assim, o 

Movimento Negro também teve um caráter educador para a emancipação dos negros com a 

garantia de seus direitos. Segundo  Abdias  Nascimento, 

O objetivo não expresso dessa ideologia é negar ao negro a possibilidade de 

autoidentificação, subtraindo-lhe os meios de identificação racial. Embora na 

realidade social o negro seja discriminado exatamente por causa de sua condição racial 
e da cor, negam a ele, com fundamentos na lei, o direito legal da autodefesa. A 

constituição do país não reconhece entidades raciais; todo mundo é simplesmente 

brasileiro. Mas, o preceito, ao se tornar operativo, ganha uma dupla qualidade – de 

ferramenta usada convenientemente no interesse da estrutura do poder, e de arma 



 
 

30 
 

imobilizadora apontada na direção das massas afro-brasileiras. Nenhum meio legal de 

protesto, de busca de alívio contra a injustiça racial, existe para o grupo discriminado 

e oprimido, desde que a lei – formal e distante – recolhe a todos em seu seio 

“democrático”. (Nascimento, 2016, p. 94) 

A importância de Guerreiro Ramos para o Movimento Negro no Brasil reside, 

principalmente, em sua análise crítica sobre as relações raciais e a estrutura social brasileira. 

Considerado um dos intelectuais pioneiros ao desconstruir a ideia da “democracia racial”, 

questionando a harmonia entre as diferentes raças e evidenciando as desigualdades históricas e 

sociais enfrentadas pela população negra. Sua obra se destaca por entender o racismo como 

uma construção estrutural que atravessa as dimensões econômica, política e social, o que ajudou 

a revelar a marginalização do negro não apenas no mercado de trabalho, mas também nas 

esferas culturais e educacionais (Ramos, 1995). Para Ramos, o Brasil não era, de fato, uma 

sociedade igualitária, como se pretendia sugerir, mas um país marcado por uma profunda 

divisão racial e social, em que as elites brancas exerciam o controle sobre a distribuição do 

poder e das riquezas. Além disso, sua contribuição para o fortalecimento da identidade negra 

no país foi fundamental, pois, ao afirmar a importância da cultura afro-brasileira e ao destacar 

o negro como sujeito ativo e não apenas como objeto da história, ele possibilitou um novo olhar 

sobre a presença e a contribuição dos negros na formação da sociedade brasileira. Sua obra 

também influenciou diretamente a formulação de um projeto educacional mais inclusivo e 

antirracista, pautado pela valorização da cultura afro-brasileira, o que, mais tarde, convergiu 

para o movimento em prol da implementação da Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório o 

ensino de História e Cultura Afro-brasileira nas escolas. Portanto, Guerreiro Ramos não apenas 

ajudou a estruturar o pensamento crítico dentro do Movimento Negro, mas também forneceu 

as bases para a luta por uma educação que, ao invés de reproduzir estigmas, promovesse a 

igualdade racial e a emancipação intelectual dos negros no Brasil (Ramos, 1950). 

Segundo Guerreiro Ramos, 

Assim para que o processo de libertação desta massa se positive é necessário reeducá-

la e criar condições sociais e econômicas para que esta reeducação se efetive. A 

simples reeducação desta massa desacompanhada de correlata transformação da 

realidade sócio-cultural representa a criação de situações marginais dentro da 

sociedade. (Ramos, 1950, p. 37) 

O Movimento Negro trouxe a possibilidade de entendimento da luta política contra o 

racismo na sociedade brasileira, revelando lacunas que invisibilizavam a questão racial e 

trazendo um retrato concreto da verdadeira face da realidade brasileira. Nos cenários políticos 

nos quais as disputas pelo poder desvelavam uma ordem que negava as demandas dos negros e 

a falta de reconhecimento de sua história e cultura, o Movimento Negro procurou levantar, por 



 
 

31 
 

meio de recursos e articulações, formas  de desenvolver projetos educacionais para valorizar a 

história e a cultura negra. Na falta de uma política educacional pública que trouxesse 

reconhecimento e valorização da comunidade negra, os movimentos sociais negros se fizeram 

presentes na forma de várias organizações cujo papel era instruir a população negra para que 

dessa forma atingisse uma transformação social e cultural.  

Um dos pontos principais do Movimento Negro é o direito à educação para os negros, 

visto como crucial na conquista de direitos sociais e políticos, possibilitando uma ascensão 

social e uma conscientização da história e cultura do povo negro. A instrução escolar era uma 

pauta de reivindicação do Movimento Negro, que via e denunciava a negligência de uma 

política pública educacional a fim de que se equiparasse esse direito branco aos negros. O 

Movimento Negro se preocupou em levar a conscientização para a comunidade negra sobre 

como era importante buscar o letramento e como isso poderia conduzir as vitórias nas lutas por 

direitos aos negros, organizando-se  de várias formas para trazer conhecimentos sobre a questão 

racial e a valorização da identidade negra.  

Gonçalves e Silva afirmam que 

As organizações desempenham vários papéis no interior da população negra. São 

pólos de agregação que podem funcionar como clubes recreativos e associações 

culturais (grupos que preservam valores afro-brasileiros), ou como entidades de cunho 

político, ou, mais recentemente, como formas de mobilização de jovens em torno de 

movimentos artísticos com forte conteúdo étnico (hip-hop, blocos afros, funk e 
outros). Em muitos casos elas se configuram como instâncias educativas, na medida 

em que os sujeitos que participam delas as transformam em espaços de educação 

política. (Gonçalves; Silva, 2000, p. 139) 

De acordo com Munanga (2013), a educação possibilita transformações e 

desconstruções de paradigmas herdados do passado histórico. O Movimento Negro procura ter 

uma atuação educadora e emancipadora, empoderando os negros sobre como é crucial o 

conhecimento e como ele pode ser libertador. Valorizar a identidade negra, sua história e cultura 

foi engendrado na luta por esses movimentos, através de denúncias, revoltas, organizações, 

como o Teatro Experimental do Negro (TEN) e jornais. O Movimento Negro procurou 

engendrar várias maneiras de levar à população negra os saberes e conhecimentos para a 

conquista de direitos, e ainda no presente procura estar envolvido na luta contra o racismo e na 

manutenção de direitos conquistados. A legislação educacional brasileira sempre foi palco de 

disputas e silenciamentos, na qual a ideologia de poder determinava os grupos sociais e raciais 

privilegiados, e coube ao Movimento Negro levantar a bandeira de luta para trazer à luz da 

sociedade brasileira o pensar(repensar) as políticas educacionais para que a história e a cultura 

afro-brasileiras fossem implementadas nos currículos escolares, mas também para que o 



 
 

32 
 

racismo fosse reconhecido e com isso a desconstrução da “democracia racial” pudesse ser 

revista, corroborando para a emergência de políticas afirmativas na educação. 

Na perspectiva de Munanga, 

Não existem leis capazes de destruir preconceitos que existem em nossas cabeças e 

provenientes dos sistemas culturais de todas as sociedades humanas. A educação 

ofereceria uma possibilidade aos indivíduos para questionar os mitos de superioridade 

branca e de inferioridade negra neles introjetados pela cultura racista na qual foram 

socializados. Não se trata de recuperar uma memória que cuida apenas de nossas 

glórias, de nossos heróis e nossas heroínas, mas, sobretudo, de uma memória que 
busca a restauração de nossa história em sua plenitude, até nos momentos de insucesso 

e nos fatos que nos envergonham. Essa recuperação é como uma operação de 

desintoxicação mental, sem a qual não podemos reerguer a cabeça para apreender no 

mesmo pé de igualdade. A partir dessa recuperação, poderíamos facilmente equiparar 

a expressão cartesiana “penso, então sou e existo” à expressão “tenho a minha história 

e a minha identidade, então sou e existo”. (Munanga, 2013, p. 29) 

O Movimento Negro e o letramento negro estavam relacionados também com a 

construção da identidade negra e a valorização das raízes africanas. Para Munanga, “Tal 

educação convida para um olhar crítico sobre as questões relacionadas com a construção de 

nossas identidades individuais e coletivas, fazendo delas uma fonte de riqueza e de 

desenvolvimento individual e coletivo” (Munanga, 2013, p. 21).  Segundo Fanon, resgatar a 

identidade é encontrar a liberdade e a consciência de sua importância enquanto humano e do 

seu valor. Recuperar sua autoestima e se desvencilhar do passado de sofrimento e coisificação 

promoveria possibilidades para um processo de humanização da sociedade (Fanon, 2020, p. 

242): 

É por meio de um esforço de resgate de si mesmo e de depuração, é por meio de uma 

tensão permanente da sua liberdade que os seres humanos podem criar as condições 

ideais para a existência de um mundo humano. 

Superioridade? Inferioridade? 

Por que não tentar simplesmente tocar o outro, sentir o outro, revelar-me o outro? [...] 

Ó meu corpo, faz sempre de mim um homem que questiona! (Fanon, 2020, p. 242) 

Em parte dialogando com meu projeto, a dissertação de Ícaro Amorim Martins  (2018) 

traz uma visão da trajetória de formação do Movimento Negro na luta por direitos, por 

criminalizar o racismo na sociedade brasileira e pelo embate na desconstrução do mito da 

democracia racial, percebendo a importância da representatividade negra na esfera política na 

busca por reparações históricas. Nesse sentido, a primeira lei antirracista, a Lei Afonso Arinos, 

surge em 1951, no sentido de criminalizar o racismo na sociedade brasileira. O Movimento 

Negro Unificado, criado em 1970, começa a resgatar a autoestima dos negros e negras, 

ressignificando de forma positiva a ideia de raça, rompendo com estereótipos naturalizados 

sobre os negros, sua história e cultura, afirmando sua valorização étnico-racial e propondo uma 



 
 

33 
 

política de reparação histórica (Martins, 2018).  

Em seu livro, Gomes (2017) afirma que o movimento negro possibilitou avanços 

importantes para o surgimento de ações afirmativas que viessem reparar o passado histórico do 

Brasil e ressignificar a construção de identidades étnico-raciais. 

O Movimento Negro conquistou um lugar de existência afirmativa no Brasil. Ao 

trazer o debate sobre o racismo para a cena pública e indagar as políticas públicas e 

seu compromisso com a superação das desigualdades raciais, esse movimento social 

ressignifica e politiza a raça, dando-lhe um trato emancipatório e não inferiorizante. 

(Gomes, 2017, p. 21) 

As dificuldades na construção identitária étnico-racial, discutida na pesquisa de 

Andressa da Silva Oliveira (2020), aponta para a importância de historicizar o conceito de raça 

e para como o termo “raça” nem sempre esteve relacionado à cor da pele, tendo apresentado 

diferentes significados em lugares e contextos históricos da humanidade, revelando que o termo 

“raça” ganhou novas concepções em diferentes sociedades. A raça foi uma invenção cristã 

aplicada inicialmente aos islâmicos e judeus, por compartilharem crenças e culturas diferentes, 

surgindo na Península Ibérica, que não se aplicava à epiderme da pele, mas vista como “mácula 

da impureza”, e dessa forma desenhando as regras hegemônicas das relações sociais; no 

contexto da escravização no Brasil do século XVI, a cor da pele foi relacionada à maldição 

bíblica, justificando assim a escravidão africana. Nos séculos XIX e XX a teoria racial assume 

uma nova perspectiva com base no darwinismo de Charles Darwin, que defendia a 

superioridade das espécies por meio da seleção natural; o darwinismo social justificava o 

progresso econômico pela cor da pele branca, influenciando o Brasil e promovendo a política 

do branqueamento da sociedade brasileira. Assim, diferentes explicações foram criadas no  

intuito de inferiorizar a população negra, colocando-a subalternizada, e o branqueamento  foi 

estimulado como forma de construir uma sociedade brasileira miscigenada e iludida da 

democracia racial.  

A obra de Neusa Santos Souza (2021) apresenta uma análise subjetiva sobre o que 

representa tornar-se negro. Partindo de sua própria história de vida, a autora estuda  os negros 

e negras em processo de ascensão social e como o racismo atuou em suas vidas. Os estudos da 

autora possibilitaram compreender o racismo e as marcas deixadas na vida dos sujeitos negros, 

inclusive na sua própria vida, já que é uma mulher negra. No entanto, Souza revela que o se 

descobrir negra foi algo libertador, pois se remete ao passado da sua ancestralidade e como é 

positivo o reencontro com sua identidade. 

Na visão de Neusa Santos Souza, a descoberta de saber-se negra significou 



 
 

34 
 

A descobeta de ser negra é mais do que a constatação do óbvio. (Aliás, o óbvio é 

aquela categoria que só aparece enquanto tal depois do trabalho de se descortinar 

muitos véus.) Saber-se negra é viver a experiência de ter sido massacrada em sua 

identidade, confundida em suas perspectivas, submetida a exigências, compelida a 

expectativas alienadas. Mas é também, e sobretudo, a experiência de comprometer-se 

a resgatar a sua história e recriar-se em suas potencialidades. (Souza, 2021, p. 46) 

Estudando o emocial do negro em ascensão social, a psicanalista Neusa Santos Souza 

revela como o negro acaba se afastando de sua identidade negra e se aproximando da brancura. 

O negro em ascensão social identifica sua cor à inferioridade e à submissão, o que o leva a 

adotar os valores brancos e assumir essa identidade para sustentar essa mudança social superior. 

Na sociedade escravocrata e no pós-abolição, a representação dos negros na sociedade brasileira  

permaneceu  inalterada, a cor e a cultura negras não eram vistas com bons “olhos” pela 

sociedade branca. A política do branqueamento e a democracia racial que se estruturaram no 

Brasil corroboraram também para conduzir o negro à sujeição de sua cor e cultura. Assim, a 

ascensão social do negro foi um instrumento ideológico que possibilitou para ele uma forma de 

se assemelhar aos valores brancos, e de “se tornar gente”. A autora afirma que “O tripé formado 

pelo continuum de cor , ideologia do embranquecimento e democracia racial – sustentáculo da 

estrutura das relações raciais no Brasil – produziu as condições de possibilidade de ascensão do 

negro” (Souza, 2021, p. 50). 

Neusa Santos Souza afirma que 

Lutando, muitas vezes, contra a maré de dominação, o negro foi, aos poucos, 

conquistando espaços que o integravam à ordem social competitiva e lhe permitiam 

classificar-se no sistema vigente de classes sociais. A ascensão surgia, assim, como 

um projeto cuja realização traria consigo a prova insofismável dessa inserção. 

Significava um empreendimento que, por si só, dignificava aqueles que o realizassem. 

E mais: retirando-o da marginalidade social em que sempre estivera aprisionado, a 

ascensão social se fazia representar ideologicamente para o negro como um 

instrumento de redenção econômica, social e política capaz de torná-lo cidadão 
respeitável, digno de participar da comunidade nacional. 

E como naquela sociedade o cidadão era o branco, os serviços respeitáveis eram os 

“serviços de branco”, ser bem tratado era ser tratado como branco. Foi com a 

disposição básica de ser gente que o negro organizou-se para a ascensão, o que 

equivale a dizer: foi com a principal determinação de assemelhar-se ao branco – ainda 

que tendo que deixar de ser negro – que o negro buscou, via ascensão social, tornar-

se gente. (Souza, 2021, p. 49-50) 

Como apontado anteriormente, o Movimento Negro é um ator político importante para 

a conscientização negra na construção da sua identidade negra, que por meio das suas 

organizações e instituições conduz as instruções aos negros. A educação seria um trampolim 

que promoveria uma valorização da sua raça e cultura, que ao ressignificar a questão étnico-

racial trazia-se à luz a importância de potencializar a cor negra e suas raízes culturais, pois só 

dessa forma haveria a conquista de direitos para os negros.  Biko (1990)  defendia a ideia de 



 
 

35 
 

que os negros, tanto na África do Sul quanto em outros lugares, deveriam se libertar da 

mentalidade de subordinação imposta pela colonização e pelo racismo estrutural, e que a 

consciência negra era um processo de valorização da própria identidade e da história, 

enfatizando que a verdadeira liberdade para os negros só seria alcançada pela descolonização 

da mente e que a educação seria o pilar para a transformação social. De acordo com Biko,  

Assim, numa breve definição, a Consciência Negra é em essência a percepção pelo 
homem negro da necessidade de juntar forças com seus irmãos em torno da causa de 

sua atuação – a negritude de sua pele – e de agir como um grupo, a fim de se libertarem 

das correntes que os prendem a uma servidão perpétua. Procura provar que é mentira 

considerar o negro uma aberração do “normal”, que é ser branco. É a manifestação de 

uma nova percepção de que, ao procurar fugir de si mesmos e imitar o branco, os 

negros estão insultando a inteligência de quem os criou negros. Portanto, a 

Consciência Negra toma conhecimento de que o plano de Deus deliberadamente criou 

o negro, negro. Procura infundir na comunidade negra um novo orgulho de si mesma, 

de seus esforços, seus sistemas de valores, sua cultura, sua religião e sua maneira de 

ver a vida. 

A inter-relação entre a consciência do ser e o programa de emancipação é de 
importância primordial. Os negros não mais procuram reformar o sistema, porque isso 

implica aceitar os pontos principais sobre os quais o sistema foi construído. Os negros 

se acham mobilizados para transformar o sistema inteiro e fazer dele o que quiserem. 

Um empreendimento dessa importância só pode ser realizado numa atmosfera em que 

as pessoas estejam convencidas da verdade inerente à sua condição. Portanto, a 

libertação tem importância básica no conceito de Consciência Negra, pois não 

podemos ter consciência  do que somos e ao mesmo tempo permanecermos em 

cativeiro. Queremos atingir o ser almejado, um ser livre.(Biko, 1990, p. 66) 

A contribuição de Steve Biko para a luta contra o Apartheid na África do Sul e a 

promoção da Consciência Negra possui uma profunda ressonância no Movimento Negro no 

Brasil, que incorporou esses princípios em sua luta contra o racismo e pela afirmação da 

identidade negra.  Biko, ao enfatizar a importância da autovalorização cultural e da resistência 

ao racismo estrutural, inspirou movimentos sociais em diversas partes do mundo, incluindo o 

Brasil, onde esses princípios foram fundamentais para a construção de um projeto político e 

educacional voltado à população negra. No Brasil, a crítica à democracia racial e a valorização 

das culturas afro-brasileiras, historicamente marginalizadas, se alinham com as ideias de Biko 

sobre a descolonização da mente e a libertação psíquica dos negros. 

  De acordo com Nilma Lino Gomes, o Movimento Negro “tem se constituído como um 

dos principais mediadores entre a comunidade negra, o Estado, a sociedade, a escola básica e a 

universidade. Ele organiza e sistematiza saberes específicos construídos pela população negra 

ao longo da sua experiência social, cultural, histórica, política e coletiva” (Gomes, 2017, p. 42). 

Pereira (2005, p. 43-44) ressalta que o Movimento Negro desempenhou um papel importante 

de conscientização da cultura negra, manifestando esse papel pelas diferentes organizações, e 

que por meio da educação da população negra e de sua luta, os direitos e a valorização da sua 



 
 

36 
 

história e cultura seriam alcançados. Os Cursos Pré-Vestibulares populares/comunitários, que  

atendem a um público mais popular e de pele negra, representam oportunidades de igualdade 

de acesso ao ensino superior, trazendo propostas  pedagógicas diferenciadas que nos fazem 

refletir criticamente sobre a educação democrática e sobre a questão racial na educação 

brasileira.   

Alguns não vinculam explicitamente a questão racial – preferem os termos populares, 
comunitários, e outros – mas, de qualquer maneira, atendem à clientela 

majoritariamente de pele mais escura. Envolvem atualmente milhares de jovens, 

principalmente no Sul-Sudeste, mas rapidamente se espalham por outras regiões 

brasileiras, num contexto que torna obrigatório refletir sobre democracia, autonomia, 

identidade. (Pereira, 2005, p. 43-44) 

1.3 A emergência da Lei 10.639/03 e os desafios para o seu cumprimento 

A construção da Lei 10.639/03 foi uma forma de política afirmativa engendrada pelo 

Movimento Negro para atender às demandas da população negra na educação, que lutou para 

visibilizar a história de luta dos negros e desconstruir o mito da democracia racial, que negava 

o racismo no Brasil. Conforme se apresenta no Parecer que aprovou as  Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana,  

O parecer procura oferecer uma resposta, entre outras, na área da educação, à demanda 

da população afrodescendente, no sentido de políticas de ações afirmativas, isto é, de 

políticas de reparações, e de reconhecimento e valorização de sua história, cultura, 

identidade. Trata, ele, de política curricular, fundada em dimensões históricas, sociais, 

antropológicas oriundas da realidade brasileira, e busca combater o racismo e as 
discriminações que atingem particularmente os negros. Nesta perspectiva, propõe a 

divulgação e produção de conhecimentos, a formação de atitudes, posturas e valores 

que eduquem cidadãos orgulhosos de seu pertencimento étnico-racial – descendentes 

de africanos, povos indígenas, descendentes de europeus, de asiáticos – para 

interagirem na construção de uma nação democrática, em que todos, igualmente, 

tenham seus direitos garantidos e sua identidade valorizada. É importante salientar 

que tais políticas têm como meta o direito dos negros se reconhecerem na cultura 

nacional, expressarem visões de mundo próprias, manifestarem com autonomia, 

individual e coletiva, seus pensamentos. É necessário sublinhar que tais políticas têm, 

também, como meta o direito dos negros, assim como de todos cidadãos brasileiros, 

cursarem cada um dos níveis de ensino, em escolas devidamente instaladas e 

equipadas, orientados por professores qualificados para o ensino das diferentes áreas 
de conhecimentos; com formação para lidar com as tensas relações produzidas pelo 

racismo e discriminações, sensíveis e capazes de conduzir a reeducação das relações 

entre diferentes grupos étnico-raciais, ou seja, entre descendentes de africanos, de 

europeus, de asiáticos, e povos indígenas. Estas condições materiais das escolas e de 

formação de professores são indispensáveis para uma educação de qualidade, para 

todos, assim como o é o reconhecimento e valorização da história, cultura e identidade 

dos descendentes de africanos. (Brasil, 2004, p. 10-11) 

A professora Doutora Petronilha Beatriz Gonçalves e Silva foi a relatora da Lei 10.639, 

que foi publicada em 2003. A escolha da professora negra que atuou como relatora foi uma 



 
 

37 
 

articulação do Movimento Negro e do Governo Federal. De acordo com Gomes (2017), as 

políticas afirmativas no plano educacional produzidas pelo Estado foram demandas da luta do 

Movimento Negro, que sistematizou os saberes emancipatórios produzidos por negros e negras 

ao longo da sua trajetória na sociedade brasileira. É possível que o Estado brasileiro tenha 

reconhecido as desigualdades raciais provocadas pelas mazelas de um passado escravista. 

Assim sendo, o Movimento Negro pode ser definido como as mais diversas formas de 

organização e articulação dos negros e negras politicamente posicionados na luta contra o 

racismo e visam à superação desse perverso fenômeno da sociedade (Gomes, 2017, p. 35-36). 

A autora aponta que o Estado brasileiro, ao reconhecer a relação entre desigualdades e 

diversidade, começou a ressignificar raça em algumas ações e políticas educacionais. A 

participação do Brasil na III Conferência Mundial contra o Racismo, a Discriminação Racial, a 

Xenofobia e Formas Correlatas de Intolerância, promovida pela Organização das Nações Unidas 

(ONU) de 31 de agosto a 8 de setembro de 2001, em Durban, África do Sul, foi crucial para o 

reconhecimento do racismo no Brasil. Esse evento também evidenciou o compromisso do 

Brasil em adotar medidas que visassem enfrentar essa problemática, especialmente por meio de 

ações afirmativas na educação, além de abordar temas como direitos humanos, questões 

ambientais e socioeconômicas. A Conferência de Durban gerou grandes expectativas para o 

Movimento Negro no Brasil, refletindo-se na significativa participação das organizações negras 

brasileiras no encontro.  

A política afirmativa fundamentada na Lei 10.639/03, que tornou obrigatório o ensino 

da história da cultura africana e afro-brasileira em todo o currículo da educação básica, 

representou um avanço na legislação da educação brasileira consolidado no primeiro governo 

de Luiz Inácio Lula da Silva, que tornou-se sensível para escutar as demandas sociais do 

movimento negro que lutava pela sua visibilidade como sujeitos de uma história. A lei, ao 

buscar dar visibilidade a essas contribuições, visou também problematizar o racismo estrutural 

e desconstruir o mito da democracia racial, impondo às escolas o desafio da efetiva 

implementação curricular. 

O Movimento Negro produziu saberes emancipatórios que promoveram o 

empoderamento de direitos dos negros, visibilizando suas lutas, resistências e a emergência de 

resgatar sua história e cultura. As políticas afirmativas surgem no contexto das demandas 

sociais dos negros que almejavam trazer à discussão o racismo e exigir políticas de reparação 

acerca das desigualdades raciais, como se apresentou na implementação da normativa da 

Lei 10.639/03 e das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-



 
 

38 
 

Raciais voltadas para a educação básica em todo o currículo escolar das escolas públicas e 

privadas, e que repercutiu no ensino superior, exigindo uma mudança epistemológica na 

formação docente, passando pelos currículos de licenciatura e pedagogia. Gomes afirma que 

Além disso, o fato de a Lei nº 10.639/03 ter sido incorporada na LDB (Lei nº 9.394/96) 

revela que ela pode ser considerada a experiência de ação afirmativa que, do ponto de 

vista legal, mais se aproxima da concepção da igualdade que contempla a diversidade, 

pois trata-se de princípio orientador para toda a educação básica e é dever das escolas 

públicas e privadas. O desafio é transformar esse princípio legal em práticas 

pedagógicas efetivas e significativas e introduzi-lo nos currículos de formação inicial 

e continuada de professores(as). (Gomes, 2011, p. 56) 

Articulamos nossa pesquisa com a dissertação de Carlos César Pereira de Sousa (2021) 

que tece comentários relevantes sobre o aspecto revolucionário que a Lei 10.639/03 trouxe para 

o currículo escolar com o parecer e a resolução que instituíram as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o ensino de história e cultura 

afro-brasileira e africana e seu papel propulsor para novas conquistas na legislação educacional 

brasileira, como a Lei 11.645/08, que incluiu as histórias e culturas dos povos indígenas nos 

currículos escolares, assim como o Estatuto de Igualdade Racial em 2010 e a Lei de Cotas 

Raciais/2012, que assegurou a inclusão de negros, indígenas e pardos nas universidades 

públicas (2012) e em concursos públicos (2014). Dentre os pontos relevantes elencados por 

Carlos César Pereira de Sousa, estão o perceber como a escola, que reflete a sociedade, pode 

ser um espaço importante para o enfrentamento do racismo e como a Lei 10.639/03 e as 

DCNERER  foram instrumentos para pensarmos as relações étnico-raciais não apenas no 

currículo, mas também como reconhecimento das desigualdades sociais e raciais existentes na 

sociedade brasileira (Sousa, 2021).  

Trazendo algumas considerações de Elisa Larkin Nascimento reunidas na obra Sankofa, 

a autora apresenta um relatório do curso de extensão universitária sobre conscientização da 

cultura afro-brasileira, realizado no IPEAFRO (Instituto  de Pesquisas e Estudos Afro-

Brasileiros) desde 1984. Em 1991, com a criação da obra Sankofa, a autora analisa como a 

história africana ainda precisa ser revisitada, não como um retorno ao passado escravocrata e 

colonialista, mas percebendo os reflexos que esse passado cruel e opressor trouxe para o 

presente e seus efeitos negativos para a população negra. Olhar para o passado significa 

potencializar o presente, possibilitar construções de identidades e buscar no presente projeções 

futuras melhores. A obra Sankofa apresenta relevantes reflexões acerca da história do povo 

africano e afrodescendente, constituindo-se um aporte significativo para a desconstrução de 

currículos e saberes. Trata-se de uma reflexão potente, que fomenta a produção de novos 



 
 

39 
 

conhecimentos voltados para a formulação de ações afirmativas no enfrentamento do racismo 

e na valorização da história e cultura africana (Nascimento, 2008).  

Abdias Nascimento, na obra O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado, afirma que “Retornar ao passado para ressignificar o presente e construir o futuro” 

constitui um convite à reflexão de que olhar para o passado pode fortalecer o presente, 

favorecendo o reconhecimento do seu pertencimento étnico-racial e ajudando na ampliação de 

novos horizontes. 

Eatamos em consonância com a dissertação de Viviane da Silva Lopes (2024), que traz 

uma abordagem sobre as dificuldades de ser negra, as marcas do racismo em sua vida, como a 

falta de políticas públicas afetou e intensificou suas dificuldades e como sua história 

fundamentou a construção do seu projeto de pesquisa; mas também traz uma perspectiva 

positiva para seu presente na luta pela valorização da sua identidade e de conquistas futuras. 

Ao trazer o conceito de Sankofa e seu significado, procura afirmar que 

O conceito de Sankofa origina-se de um provérbio tradicional entre os povos de língua 

Akan da África Ocidental. Em Akan, pode ser traduzido por “não é tabu voltar atrás 

e buscar o que esqueceu”. Como um símbolo Adinkra, Sankofa pode ser representado 

como um pássaro mítico que voa para frente, tendo a cabeça voltada para trás e 

carregando, no bico, um ovo; o futuro; também se apresentando como um desenho 

similar ao coração ocidental. Os Ashantes de Gana usam os símbolos Adinkra para 

representar provérbios ou ideias filosóficas. Sankofa, portanto, ensinaria a 

possibilidade de voltar atrás, as nossas raízes, para poder realizar nosso potencial e 

avançar. Sankofa é, assim, uma realização do eu, do individual e do coletivo. O que 

quer que tenha sido perdido, esquecido, renunciado ou privado pode ser reclamado, 

reavivado, preservado ou perpetuado. Sankofa representa os conceitos de 
autoidentidade e redefinição; simboliza uma compreensão do destino individual e da 

identidade coletiva do grupo cultural; é parte do conhecimento dos povos africanos e 

expressa a busca de sabedoria em aprender com o passado para entender o presente e 

moldar o futuro. (Lopes, 2024, p. 21-22) 

A Lei 10.639/03, alterada em 2008 pela 11.645, representa políticas públicas 

importantes para a legislação educacional brasileira por reconhecer as invisibilidades e os 

silenciamentos que esses povos e suas culturas tiveram ao longo da história, e por meio de sua 

implantação poderia trazer uma reparação histórica. A Lei 10.639/03, posteriormente ampliada pela 

Lei nº 11.645/08, constitui um marco nas políticas públicas educacionais brasileiras ao reconhecer os 

processos históricos de invisibilização e silenciamento a que foram submetidos os povos africanos, afro-

brasileiros e indígenas, bem como as suas culturas. Ao estabelecer a obrigatoriedade do ensino dessas 

temáticas nos currículos escolares, a legislação não apenas promove a valorização das identidades 

historicamente marginalizadas, mas também se propõe como instrumento de reparação histórica, 

contribuindo para a revisão crítica do passado e para a construção de uma educação mais inclusiva e 

plural 



 
 

40 
 

O presente trabalho tem como foco a análise da Lei 10.639/03, que fundamenta a escolha 

do objeto de estudo desta dissertação. Reconhece-se, contudo, que a temática introduzida pela 

Lei 11.645/08 — relativa à história e à cultura dos povos indígenas — também demanda novas 

pesquisas acadêmicas que contribuam para a ampliação e o aprofundamento desse debate. A 

promulgação da Lei 10.639/03, ao tornar obrigatório o ensino da história e cultura africana e 

afro-Brasileira na educação básica, constituiu uma inflexão significativa nas políticas públicas 

educacionais brasileiras, ao inserir no currículo escolar a valorização de identidades 

historicamente marginalizadas. A Lei 10.639/03 surge como resposta às reivindicações 

históricas do movimento negro por representação, reparação e reconhecimento no currículo 

escolar, historicamente marcado por uma visão eurocêntrica e excludente. No entanto, sua 

efetiva implementação não se limita à simples inserção de conteúdos no currículo, mas exige 

uma revisão crítica das práticas pedagógicas adotadas pelas escolas. É nesse ponto que a 

metodologia proposta na obra Pedagogia da Pergunta, de Paulo Freire e Antonio Faundez 

(2022), oferece uma base epistemológica e didática fundamental para guiar a prática docente 

comprometida com a transformação social. 

Ao priorizar o diálogo, a escuta ativa e a problematização da realidade dos educandos, 

a pedagogia da pergunta rompe com a lógica transmissiva da educação bancária e propõe um 

modelo educativo em que os sujeitos são chamados a construir o conhecimento de forma 

coletiva, crítica e transformadora. Segundo Freire e Faundez (2022, p. 75-76), “Uma educação 

de perguntas é a única educação criativa e apta a estimular a capacidade humana de assombrar-

se, de responder ao seu assombro e resolver seus verdadeiros problemas essenciais, existenciais. 

E o próprio conhecimento”. Sob essa perspectiva, o ensino da história e cultura afro-brasileira 

deve emergir das perguntas, inquietações e experiências dos próprios educandos, respeitando 

seus contextos sociais, suas identidades e suas memórias. Assim, a abordagem freiriana 

contribui para que a aplicação da Lei 10.639/03 não seja meramente técnica ou normativa, mas 

se configure como uma ação política e pedagógica de combate ao racismo, de valorização das 

identidades negras e de promoção de uma educação verdadeiramente emancipadora e 

antirracista. 

A escolha da Lei 10.639/03 parte das experiências obtidas com meus alunos no 

desenvolvimento de trabalhos na escola envolvendo  a história e a cultura africana e afro-

brasileira na minha prática docente, das inquietações que surgiam a partir de relatos e 

entrevistas de alunos sobre o racismo sofrido, mas também pelas possíveis dificuldades dos 

alunos de construírem sua identidade e a baixa autoestima que muitos alunos acabam 



 
 

41 
 

demonstrando no decorrer dos projetos que elaborei com minhas turmas. Esse sentimento de 

indignação que nascia dentro de mim conduziu- me a pensar(repensar) minha prática docente, 

colaborando para produzir atividades que levassem meus alunos a refletirem sobre a realidade 

que viviam e promover algumas mudanças na vida deles. O mestrado foi fundamental para 

re(pensar) minhas aulas e as atividades que sempre procuro elaborar. Os referenciais teóricos 

me enriqueceram muito, trazendo um aprimoramento para a prática docente; a teoria e a prática 

são fundamentais para o desenvolvimento de qualquer proposta pedagógica. As leituras 

favoreceram a construção de novos saberes, conduzindo a reflexões sobre o lugar de privilégio 

que ocupo: uma professora branca falando de racismo, como assim? Ao problematizar a minha 

brancura e entender como a branquitude atuou e atua no presente na sociedade brasileira, 

percebo o meu dever ético e humano de continuar nesse caminho em prol de um ensino de 

história voltado para uma educação antirracista. 

Tratar da Lei 10.639/03 nas aulas de história implica ter uma sensibilidade e atenção 

maior por parte do docente para que não desperte nenhum sentimento de ofensa ou tristeza, e 

também uma capacidade de intervenção caso isso necessite. As abordagens que envolvem os 

conteúdos de história e cultura da África estão menos “brancocêntricas”, embora em ritmo mais 

lento, entretanto a prática de ensino ainda não costuma racializar o branco.  “Tais pedagogias” 

ainda não tratam o branco-colonizador-europeu como um ser racializado, tampouco como 

detentor de privilégios ou como  receptor de qualidades excelentes, caracterizando-o 

implicitamente como um sujeito universal e como um ideal estético a ser perseguido, sem 

maiores reflexões sobre o seu lugar, o seu papel e o seu poder nas relações étnico-raciais (Rosa, 

2021). 

Grande parte das pesquisas que abordam as relações étnico-raciais concentram-se no 

negro, promovendo reflexões sobre o racismo na sociedade brasileira,  trazendo  o negro como 

o único sujeito racializado. Entretanto, ao colocar somente o negro como objeto de análise, 

abre-se lacunas sobre essa questão racial, pois os sujeitos envoltos nessa relação não estão 

equiparados igualmente. Em uma relação de desvantagens raciais, o branco é colocado em um 

lugar de privilégio.  

Brancos precisam compreender seu papel nas relações raciais e que são parte desta 

ciranda. Aqueles e aquelas que desaprovam o racismo, sabendo do histórico das 

vantagens de sua condição que permeiam a sociedade brasileira e determinam lugares 

para negros e brancos nos mais diferentes campos da vida, têm de tomar posição e 

discutir seriamente a branquitude como esta possibilidade de desvelar os privilégios. 

(Cardoso; Dias, 2021, p. 4) 

O racializar somente o negro nessa relação de desvantagem estabelecida pelo racismo, 



 
 

42 
 

ou, melhor dizendo, não trazer para o debate a branquitude na discussão, acarreta entraves que 

contribuem para a permanência de desigualdades raciais no Brasil. Ruth Frankenberg traz uma 

definição para a branquitude para compreender o privilégio branco: 

A branquitude significa um lugar de vantagem e de poder em sociedades racialmente 

estruturadas; um ponto de vista normativo, um lugar social de onde se vê e se atribui 

significados para os não-brancos, caracterizando situações em que frequentemente a 

cor branca se torna “invisível”; um lugar de elaboração de práticas e identidades não-

marcadas e não-denominadas ou marcadas e dominadas como nacionais, em vez de 

raciais;  por fim , uma categoria relacional culturalmente construída, mas com 
implicações sociais, econômicas e políticas bastante concretas. (Frankenberg, 2004, 

p. 307-308) 

A autora Cida Bento em seu livro O Pacto da branquitude descreve o privilégio branco 

através de um pacto narcísico, por meio do qual esse  privilégio branco se perpetua em todas as 

esferas de poder, mantendo uma relação de cumplicidade silenciosa entre pessoas brancas.  

Trata-se da herança inscrita na subjetividade do coletivo, mas que não é reconhecida 

publicamente. O herdeiro branco se identifica com outros herdeiros brancos e se 

beneficia dessa herança, seja concreta, seja simbolicamente; em contrapartida, tem 

que servir ao seu grupo, protegê-lo e fortalecê-lo. Este é o pacto, o acordo tácito, o 

contrato subjetivo não verbalizado: as novas gerações podem ser beneficiárias de tudo 

que foi acumulado, mas têm que se comprometer “tacitamente” a aumentar o legado 

e transmitir para as gerações seguintes, fortalecendo seu grupo no lugar de privilégio, 
que é transmitido como se fosse exclusivamente mérito. E no mesmo processo excluir 

os outros grupos “não iguais” ou não suficientemente meritosos. (Bento, 2022, p. 24-

25) 

Após 22 anos da implementação da Lei 10.639/03 ainda é possível perceber  as lacunas 

e desafios para que seja aplicada na prática docente. A Lei tem influenciado muitos materiais 

afro-brasileiros, portais e canais nas redes sociais trazendo a história e a cultura negra, mas 

também servindo como canal de comunicação para denunciar o racismo na sociedade brasileira. 

Entretanto, percebe-se a necessidade da democratização das plataformas, verificando uma 

disputa de narrativas e sua monopolização dificultando o acesso para a maioria das pessoas. O 

racismo algorítmico também representa o modo como o racismo transcende os meios físicos e 

se infiltra nos meios tecnológicos por meio de códigos, não esquecendo que por trás da sua 

programação existe a atuação humana, havendo uma necessidade de alfabetizar a mídia para 

essas questões raciais.  A ABEH (Associação Brasileira de História) e a ANPUH (Associação 

Nacional de História) possuem importantes contribuições para a ampliação de estudos, 

pesquisas e divulgações científicas, porém o alargamento desse patrimônio precisa ser 

levantado como desafios para que mais trabalhos científicos possam ser alavancados (Silva, 

2022). 

Pontuo como contribuição para o cumprimento da Lei 10.639/03 o surgimento do 



 
 

43 
 

Profhistória, oferecendo os cursos de  mestrado e doutorado voltados para o aprimoramento do 

professor da educação básica, fortalecendo a proliferação de sujeitos que abarquem essa 

temática, trazendo novas reflexões sobre a Lei. Também pretendo colocar a importância de ter 

mais financiamento de políticas públicas para cursos e projetos educacionais voltados para o 

fortalecimento da Lei 10.630/03, renovando a formação de professores, além de Pós-

graduações direcionadas para ações afirmativas.  Os apontamentos representam formas de 

evidenciar  que existem caminhos a serem trilhados  para que a Lei 10.639/03 possa 

concretamente ser colocada em prática na educação brasileira.  

 

 
 

 

  



 
 

44 
 

 

 

2 CAPÍTULO 2 – A ESCOLA COMO ESPAÇO DE CONSTRUÇÃO DE 

IDENTIDADES E ENFRENTAMENTO DO RACISMO 

A escola é um ambiente de diversidade étnico-racial formada por diferentes raças,  

espelhando  o processo de  miscigenação o qual a sociedade brasileira vivenciou historicamente. 

Neste capítulo procuro trazer como objeto de estudo os percalços na construção das identidades 

e como o racismo ainda permanece presente na sociedade brasileira, constituindo-se um forte 

obstáculo na autoidentificação dos alunos  

A construção da identidade étnico-racial pelos alunos é um desafio a ser alcançado, na 

medida em que, ao longo da história, as diferenças étnicas foram inferiorizadas e silenciadas,  

dificultando a construção dos pertencimentos étnico-raciais. A escola pode apresentar um forte 

potencial na construção de identidades e na valorização da autoestima dos alunos, trazendo 

expectativas de novos saberes e novas percepções para a superação do racismo e de alteração 

dessa realidade social. Também trago uma breve história da minha trajetória enquanto 

professora  do Colégio Estadual Jardim Meriti, articulada com uma educação antirracista.  

 

Figura 1: Colégio Estadual Jardim Meriti7. 

 
7 Disponível em: https://scontent-gig4-1.xx.fbcdn.net/v/t39.30808-



 
 

45 
 

 

Figura 2: Colégio Estadual Jardim Meriti – Entrada lateral.8 

2.1 Identidade e racismo na escola 

O termo raça faz referência às diferentes características do ser humano e está 

relacionado às condições históricas da modernidade, que remonta aos meados do séc. XVI. 

Conforme Almeida (2020, p. 24-25), a história das raças está intrinsecamente relacionada à 

formação político-econômica das sociedades contemporâneas, sendo utilizada como ferramenta 

de estruturação de sistemas de dominação e exclusão. Na mesma direção, Munanga (2013) 

afirma que o conceito de raça foi elaborado a partir de discursos e experiências sociais que 

classificaram os seres humanos com base na cor da pele, nos traços físicos e na ancestralidade, 

legitimando a hierarquização entre grupos e a naturalização da desigualdade social.  

No Brasil, esse processo resultou em uma construção eurocêntrica da ideia de raça em 

que o sujeito branco foi representado como o padrão universal de humanidade, enquanto os 

sujeitos negros  foram simbolicamente desqualificdos, associados à inferioridade, submissão e 

 
6/239541697_325874909334246_163422828933977901_n.jpg?_nc_cat=110&ccb=1-

7&_nc_sid=6ee11a&_nc_eui2=AeE-wE8NQXnhzPkMoHCx120lGboHzmPrYrMZugfOY-

tis2XmbS_SgwOC7t35gI-

_olDfZJ_uU2mkZUP7eGiY0rkg&_nc_ohc=vxYSHAj5mvMQ7kNvwHYmdB5&_nc_oc=AdmewNozJJXackuq

SoHrpVxyVC-VCRYlqv6XEOI5MhCZoaR8-nnDn8xwC82j4OY56gU&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent-gig4-

1.xx&_nc_gid=T45HJ8nhMK6qvi6fRnfUGw&oh=00_AfW2V1-

1LeNeA84qj_s3z2AJgnBa20NmmBaP5C2NU8PM7w&oe=68B0F1BA 
8 Disponível em: https://scontent-gig4-2.xx.fbcdn.net/v/t39.30808-
6/247831308_4807495072596107_5188480344679755565_n.jpg?_nc_cat=101&ccb=1-

7&_nc_sid=2285d6&_nc_eui2=AeFKNnATdXoQIrUuMJG1uUlAkocjCh2VgCGShyMKHZWAIcgLGCAO83

S1gdt2uAKCby3wKl_jxWYgbCuz_WRba2AJ&_nc_ohc=-pcKAjF0-

SoQ7kNvwFeTM0j&_nc_oc=Adlh4z8QhFf0sAd0TLYUYUcYTUWuH-5WqNJ8d4ugOD-

FDRumiBS8VRIs8pQ-w-bdh5s&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent-gig4-2.xx&_nc_gid=e1MZZ4jQgIhsDx-

LWWRy7g&oh=00_AfXPqwrqtXESQ6YmF2jH_trZVnAtDCE9M97zT6doO400KQ&oe=68B0CB9E. 



 
 

46 
 

carência cultural. Essa lógica de representação influenciou negativamente a construção da 

identidade negra, contribuindo para processos de invisibilização histórica, negação de direitos 

e dificuldade de autoidentificação positiva por parte dos sujeitos racializados. 

A escola, enquanto espaço social e político, reflete e reproduz essas construções, sendo, 

ao mesmo tempo, um espaço estratégico para sua transformação. A promoção da diversidade 

étnico-racial no ambiente escolar deve ir além da tolerância e alcançar a efetiva 

representatividade dos grupos historicamente marginalizados. Como destaca Munanga (2013), 

a introdução do censo étnico-racial pelo MEC constitui um passo relevante para a valorização 

da identidade negra, pois possibilita a autoafirmação e o reconhecimento de pertença a um 

grupo social específico, contribuindo para o enfrentamento do racismo institucional. O 

Munanga enfatiza que 

Muito recentemente criou-se uma polêmica sobre o censo escolar proposto pelo MEC, 

pedindo aos alunos que declarassem sua cor ou raça. Dizem os críticos contra o censo 

que a menção “cor” ou “raça” arriscaria introduzir a consciência racial que segundo 

eles nunca existiu na sociedade brasileira e consequentemente poderia alimentar 

conflitos raciais em vez de lutar contra o racismo que de fato existe. Ora, o processo 

de construção da identidade das vítimas do racismo passa absoluta e necessariamente 
pela aceitação do seu corpo, simbolizado pela cor da pele e também pela aceitação de 

sua história e cultura. O censo étnico ou racial escolar, além de fornecer dados 

estatísticos ou quantitativos indispensáveis na avaliação e no acompanhamento das 

políticas de promoção de igualdade racial na escola, faz parte do exercício de 

autodefinição ou autoafirmação coletiva para exigir o reconhecimento de sua 

identidade e consequentemente políticas públicas específicas. (Munanga, 2013, p. 23) 

O processo de miscigenação e a descaracterização do povo negro formando uma 

sociedade brasileira harmoniosa e sem conflitos pode ter contribúído no surgimento de barreiras  

para a construção da identidade negra. A persistência do mito da democracia racial no 

imaginário nacional, conforme analisa Munanga (2020), constitui uma barreira significativa à 

construção de identidades negras afirmativas. Ao dissimular os conflitos raciais e as 

desigualdades, esse mito impede que os sujeitos não brancos reconheçam os mecanismos sutis 

de exclusão e limitem o desenvolvimento de representações sociais positivas sobre si. Na 

perspectiva de Munanaga, pode-se afirmar que 

O mito da democracia racial, baseado na dupla mestiçagem biológica e cultural entre 

as três raças originárias, tem uma penetração muito profunda na sociedade brasileira: 

exalta a ideia da convivência harmoniosa entre os indivíduos de todas as camadas 

sociais e grupos étnicos, permitindo às elites dominantes dissimular as desigualdades 

e impedindo os membros das comunidades não brancas de terem consciência dos sutis 
mecanismos de exclusão da qual são vítimas na sociedade. Ou seja, encobre os 

conflitos raciais, possibilitando a todos se reconhecerem como brasileiros e afastando 

das comunidades subalternas a tomada de consciência de suas características culturais 

que teriam contribuído para a construção e expressão de uma identidade própria. 

(Munanga, 2020, p. 83-84) 



 
 

47 
 

A presença da diversidade cultural no ambiente escolar impõe desafios significativos 

aos professores e demais profissionais da educação, sobretudo no que se refere à superação das 

consequências históricas do mito da democracia racial. Este mito contribuiu para a negação das 

desigualdades raciais no Brasil e dificultou o reconhecimento das identidades étnico-raciais 

como componentes legítimos da formação social e cultural do país. Nesse contexto, torna-se 

fundamental desconstruir representações historicamente excludentes, com vistas à construção 

de currículos escolares mais inclusivos e de práticas pedagógicas comprometidas com a 

equidade racial.  

Nesse contexto, os conceitos de identidade, representação e representatividade tornam-

se centrais. A identidade é compreendida como uma construção dinâmica, socialmente 

mediada, que se constitui a partir das interações entre o indivíduo e seu meio cultural. Já a 

representação diz respeito à forma como os sujeitos e os grupos são simbolicamente retratados, 

influenciando diretamente a forma como são percebidos por si mesmos e pelos outros. A 

representatividade, por sua vez, implica não apenas a presença simbólica desses sujeitos nos 

espaços institucionais, mas o reconhecimento de suas vozes, saberes e experiências como 

legítimos e valorizados. 

A diversidade étnico-racial na escola pode ser entendida como ponto positivo para o 

docente, levando ao desenvolvimento de um convívio social mais humano no momento que se 

busca uma conscientização de que conviver com essa diversidade pode ser enriquecedor para  

criar uma sociedade mais justa e democrática, permitindo que o aluno negro se sinta mais 

acolhido dentro da escola e possa alcançar um desempenho escolar mais satisfatório. Valorizar 

a memória coletiva e a história do povo negro traz benefícios não só para os alunos negros, mas 

também para os alunos brancos; uma educação que desconstrua saberes eurocentrados pode ser 

transformadora para superação de preconceitos, e a escola pode contribuir para uma sociedade 

mais democrática.  Munanga ressalta: 

Como, então, reverter esse quadro preconceituoso que prejudica a formação do 

verdadeiro cidadão e a educação de todos os alunos, em especial os membros dos 

grupos étnicos, vítimas do preconceito e da discriminação racial? Não existem leis no 

mundo que sejam capazes de erradicar as atitudes preconceituosas existentes nas 

cabeças das pessoas, atitudes essas provenientes dos sistemas culturais de todas as 

sociedades humanas. No entanto, cremos que a educação é capaz de oferecer tanto aos 

jovens como aos adultos a possibilidade de questionar e desconstruir os mitos de 

superioridade e inferioridade entre grupos humanos que foram introjetados neles pela 

cultura racista na qual foram socializados. Apesar da complexidade da luta contra o 

racismo, que consequentemente exige várias frentes de batalhas, não temos dúvida de 
que a transformação de nossas cabeças de professores é uma tarefa preliminar 

importantíssima. Essa transformação fará de nós os verdadeiros educadores, capazes 

de contribuir no processo de construção da democracia brasileira, que não poderá ser 

plenamente cumprida enquanto perdurar a destruição das individualidades históricas 



 
 

48 
 

e culturais  das populações que formaram a matriz plural do povo e da sociedade 

brasileira. (Munanga, 2008, p. 17) 

Segundo Munanga, a escola é um lugar privilegiado para combater o racismo, pois 

reflete a nossa sociedade, que é marcada pela diversidade étnica e cultural; então a sociedade 

verdadeiramente democrática seria alicerçada no respeito às diversidades. O professor tem um 

papel importante na luta contra o preconceito e no fazer com que a diversidade na escola possa 

contribuir para o enriquecimento humano dos alunos e demais profissionais da educação. É 

necessário entender que a diversidade faz parte da formação cultural da sociedade brasileira, e 

que isso implica romper com currículos eurocentrados, bem como desconstruir preconceitos de 

superioridade e inferioridade herdados culturalmente pelas relações humanas. E essa mudança 

exige um posicionamento político e ético por parte dos docentes, que devem comprender seu 

papel na desconstrução das imagens negativas que historicamente acompanharam os sujeitos 

negros (Munanga, 2008, p. 17). 

E quais estratégias educativas e pedagógicas os professores podem utilizar para 

enfrentar o racismo? Não existe uma fórmula única para extinguir atitudes preconceituosas, 

mas ultrapassar fronteiras da razão e da emoção seria fundamental para conquistar uma 

sociedade democrática e plural. 

Por isso, apesar da disparidade aparente dos textos que compõem este livro, a sua 

coerência está justamente na busca de um leque de exemplos e de informações que 

possam lidar tanto com a razão quanto com a afetividade e a emocionalidade presentes 
no preconceito e na discriminação antinegros. A preocupação fundamental dos autores 

desses textos não é fornecer aos professores e educadores as fórmulas e as receitas 

antirracistas prontas, pois elas não existem. Mas, sim, de estimular e levar sua 

imaginação criativa a inventá-la. Visto deste ângulo, os diversos textos arrolados no 

livro vão servir apenas como exemplos e como modelos limitados, para que cada um, 

de acordo com as peculiaridades de sua região, de sua cidade, de sua escola, de sua 

classe, etc., possa descobrir caminhos apropriados, caminhos esses que podem ser 

encontrados em outros livros e outros textos, nos mapas geográficos e Atlas, revistas 

e jornais, nos museus, nas praças das cidades, nas igrejas e outros monumentos 

públicos. Lembrem-se que um professor ou um educador numa classe é como um ator 

único num cenário único. (Munanga, 2008, p. 19)  

Observa-se no mundo uma tentativa de traçar políticas que contemplem a diversidade 

cultural e/ou étnico-racial, distanciando-se de um passado colonizador que não reconhecia as 

diferentes culturas e etnias; e a preocupação com uma educação de qualidade está na pauta dos 

países mais desenvolvidos, pois valorizar a diversidade significa buscar convivências pacíficas 

entre grupos étnicos diferentes, diminuir preconceitos e desenvolver pensamentos críticos para 

lutar por uma sociedade mais justa e igualitária para todos. A educação pode ser um caminho 

importante para alcançar esses objetivos. O Brasil é convidado a refletir sobre a educação e de 

que forma as relações étnico-raciais estão abordadas no sistema educacional, pois um país 



 
 

49 
 

democrático precisa desenvolver um reconhecimento das etnias que o formaram e estabelecer 

uma política educacional comprometida com ações afirmativas para a construção de uma 

sociedade equitativa.  

Os conceitos de intolerância e tolerância cultural ou religiosa são criticados.  Munanga 

afirma que 

Sem dúvida devemos condenar todas as formas de intolerância, mas o que devemos 

buscar, afinal, não é a tolerância, mas sim a convivência igualitária das culturas, 

identidades, dos grupos e das sociedades humanas, dos homens e das mulheres. Vendo 

desta perspectiva, a melhor educação não é somente aquela que nos permite a 

dominação da razão instrumental que auxiliará nossa sobrevivência material numa 
sociedade baseada na lei do darwinismo social, mas também, e sobretudo, uma 

educação cidadã fundamentada nos valores da solidariedade e do respeito das 

diversidades que garantem nossa sobrevivência, enquanto espécie humana. 

(Munanga, 2013, p. 24) 

Não basta tolerar, ou seja, aceitar algo que não se quer ou que não se pode impedir, mas 

de criar uma cultura de respeito às diferenças que fundamenta uma sociedade cidadã; e valorizar 

as diferentes etnias significa resgatar a memória e a história dos diferentes povos e culturas. A 

educação constitui um espaço privilegiado para o resgaste das raízes ancestrais, favorecendo 

construções de identidades individuais e coletivas, no sentido de entender que as diferenças 

existem e que conviver com as diferenças nos enriquece enquanto seres humanos. 

A construção da identidade negra perpassa o fenótipo e envolve aspectos mais 

profundos, como o entendimento histórico e social do processo da mestiçagem que foi 

construído na sociedade brasileira como projeto de descaracterizar as diferenças entre os 

sujeitos históricos. A escola precisa se posicionar politicamente e ideologicamente, e isso 

implica repensar novas práticas, estar aberta para novas construções a partir da escuta dos 

diferentes sujeitos que fazem parte do universo da escola. Como salienta Gomes (2002), é papel 

da escola reeducar o olhar pedagógico sobre o negro, superando a invisibilidade e construindo 

representações positivas sobre os grupos historicamente excluídos. Um passo importante para 

alcançar esse propósito seria  refletir sobre identidade da escola,  seu posicionamento e sua 

prática, para  que se torne um instrumento de mudanças ao valorizar uma educação para a 

diversidade étnico-racial, e isso implica romper com a neutralidade pedagógica e reconhecer o 

racismo como uma estrutura presente nas relações escolares. Gomes afirma que 

Articular educação e identidade negra é um processo de reeducação do olhar 

pedagógico sobre o negro. A escola, como instituição responsável pela socialização 

do saber e do conhecimento historicamente acumulado pela humanidade, possui um 

papel importante na construção de representações positivas sobre o negro e demais 

grupos que vivem uma história de exclusão. Mais do que simplesmente apresentar aos 

alunos e às alunas dados sobre a situação de discriminação racial e sobre a realidade 



 
 

50 
 

social, política e econômica da população negra, a escola deverá problematizar a 

questão racial. (Gomes, 2002, p. 46) 

Na perspectiva de Gomes, existem educadores que pensam que a escola se reduz à 

transmissão de conteúdos e que problematizar as questões raciais  não é competência da escola 

nem dos docentes, embora esse posicionamento não seja unânime entre todos os educadores. A 

escola representa  um local  de grande potencial para que o racismo possa ser discutido, já que 

reflete as relações sociais e raciais da sociedade brasileira. Entender o racismo, a discriminação 

racial e o preconceito poderia levar os professores a compreender o racismo brasileiro e como ele 

se manifesta dentro e fora da escola, possibilitando a desconstrução do mito de democracia 

racial ainda presente no pensamento de muitos docentes, representando um passo importante 

para pensar(repensar) os conteúdos e práticas pedagógicas na busca de compreender que novos 

saberes precisam surgir para o enfrentamento do racismo e sua superação. Nesse sentido, 

combater o racismo e as mazelas desse passado histórico contribui para construção de 

identidades. O docente possui um compromisso histórico, social e político de desconstruir a 

imagem do negro como algo negativo, carregado de estereótipos de inferioridade, buscando 

desnaturalizar esse passado histórico que negou o negro como sujeito de sua história e contribuir 

para a valorizaçãoda sua história, sua cultura e do seu pertencimento étnico-racial. 

Promover a educação ERER (Educação para as relações étnico-raciais) nas aulas e na 

escola significa corroborar para o enfrentamento do racismo e da discriminação racial no 

cotidiano escolar, e que ao fortalecer o sentimento de pertencimento negro na escola e sua 

autoestima, desconstruindo a visão de inferioridade e negatividade, a educação antirracista se 

concretiza. Uma educação antirracista, na visão de Gomes (2002), passa por um processo de 

reeducação dos indivíduos que se daria com a conscientização da existência do racismo nas 

relações sociais e no posicionamento político e ético na luta contra o racismo. Valorizar a 

diversidade no espaço escolar não significa criar desigualdades entre brancos e não brancos, 

mas possibilidades de construções de identidades individuais e coletivas, aumentando a 

autoestima e aprendizagem dos alunos negros. A reeducação dos professores e da escola para 

uma educação das relações étnico-raciais requer mudanças que vão além de pensar(repensar) 

currículos,  mas é também perceber as relações sociais e raciais através das quais nossos saberes 

foram passados culturalmente e formaram nossas mentes (Pereira, 2021). 

A educadora Petronilha Silva traz alguns apontamentos sobre a educação das relações 

étnico-raciais que ultrapassa o âmbito escolar e percorre os espaços públicos no sentido de 

reeducar as relações sociais para a diversidade da sociedade brasileira, desconstruindo a ideia 

da democracia racial. Assim, para a autora seria necessário que se compreenda como os 



 
 

51 
 

processos de aprender e ensinar foram constituídos na formação das pessoas que produziram 

saberes, valores e atitudes que negavam a diversidade étnico-racial e as relações raciais 

existentes na sociedade brasileira. A forma como a autora desenvolve suas reflexões representa 

uma importante contribuição para a formação continuada para professores por tentar oferecer 

subsídios para ampliação da educação das relações étnico-raciais no espaço escolar, bem como 

possibilidades para reeducação dos docentes para novos olhares e saberes (Silva, 2011). 

2.2 A escola como possibilidade de transformação e superação do racismo 

A escola é um espaço privilegiado, onde saberes e conhecimentos circulam, 

representando um campo de disputa e poder que ao longo da história excluiu os negros no 

acesso à escolarização. A legislação educacional brasileira foi construída privilegiando 

determinados grupos raciais, e uma estrutura hierarquizada foi orquestrada para a montagem 

dos currículos que deveriam refletir o eurocentrismo e o colonizador branco, revelando  as 

dificuldades que a população negra enfrentava no acesso à educação e consequentemente na 

conquista de direitos. A escola refletia  um local de  privilégio das elites, onde o branco se sentia 

confortável para frequentar e receber os conhecimentos dos professores, entretanto sobre a 

população negra recaía as regras e os impedimentos para dificultar o direito à escola e ao 

letramento.  

A escola é um espaço de potencialidades, um lócus privilegiado de conhecimentos e de 

transformações, e os professores podem contribuir para uma sociedade mais crítica e consciente 

de seus direitos. A educação pode se tornar um instrumento de desconstrução de superioridades 

e inferioridades que foram interiorizados na sociedade brasileira. O racismo é um mal que ainda 

sobrevive na sociedade brasileira e que se reflete na escola, e exige de nós educadores um 

posicionamento de enfrentamento e de busca por estratégias para sua superação. A educação 

pode não ser a solução para o fim do racismo, mas pode ser um caminho possível de luta e 

transformações, e nesse sentido acredito que o papel do professor possa ser relevante para 

desmontar esse projeto político de negação do racismo e do mito da democracia racial. 

Munanga afirma que 

Aqui está o grande desafio da educação como estratégia na luta contra o racismo, pois 

não basta a lógica da razão científica que diz que biologicamente não existem raças 

superiores e inferiores, como não basta a moral cristã que diz que perante Deus somos 

todos iguais, para que as cabeças de nossos alunos possam automaticamente deixar de 

ser preconceituosas. Como educadores, devemos saber que apesar da lógica da razão 

ser importante nos processos formativos e informativos, ela não modifica por si o 

imaginário e as representações coletivas negativas que se tem do negro e do índio na 
nossa sociedade. Considerando que esse imaginário e essas representações, em parte 

situados no inconsciente coletivo, possuem uma dimensão afetiva e emocional, 



 
 

52 
 

dimensão onde brotam e são cultivadas as crenças, os estereótipos e os valores que 

codificam as atitudes, é preciso descobrir e inventar técnicas e linguagens capazes de 

superar os limites da pura razão e de tocar no imaginário e nas representações. Enfim, 

capazes de deixar aflorar os preconceitos escondidos na estrutura profunda do nosso 

psiquismo. (Munanga, 2008, p. 18-19) 

No livro Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade (2017),  a 

autora bell hooks destaca a importância de o professor estar livre para ouvir, permitindo-se 

mudar; é a pedagogia engajada, marcada por um jeito de ensinar libertador. Essa pedagogia da 

educação desperta transformações críticas no fazer do professor, possibilitando novas e 

inovadoras formas de desenvolver os conteúdos, para que a interação aluno-professor ocorra no 

diálogo, horizontalmente, uma educação que transgrida, e que os saberes construídos sejam 

feitos pelo coletivo, exigindo uma posição revolucionária do professor. Uma educação 

emancipadora representa primeiramente uma desconstrução do pensar e do agir do professor,  

em que  os discentes possam ser valorizados como seres únicos, carregados de experiências, e 

que na adoção de uma abordagem holística, juntamente com questões psíquicas e emocionais, 

o professor possa contribuir para uma aprendizagem emancipadora. 

           A pedagogia engajada é desafiadora e exige um compromisso de todos. Segundo 

bell hooks, 

Quando a educação é a prática da liberdade, os alunos não são os únicos chamados a 

partilhar, a confessar. A pedagogia engajada não busca simplesmente fortalecer e 

capacitar os alunos. Toda sala de aula em que for aplicado um modelo holístico de 

aprendizado será também um local de crescimento para o professor, que será 

fortalecido e capacitado pelo processo. Esse fortalecimento não ocorrerá se nos 

recusarmos a nos abrir ao mesmo tempo em que encorajamos os alunos a correr riscos. 
Os professores que esperam que os alunos partilhem narrativas confessionais mas não 

estão eles mesmos dispostos a partilhar as suas exercem o poder de maneira 

potencialmente coercitiva. Nas minhas aulas, não quero que os alunos corram nenhum 

risco que eu mesma não vou correr, não quero que partilhem nada que eu mesma não 

partilharia. Quando os professores levam narrativas de sua própria experiência para a 

discussão em sala de aula, elimina-se a possibilidade de atuarem como inquisidores oniscientes e 

silenciosos. (hooks, 2017, p. 35)  

Professores que rompem com o sistema de educação colonial procuram aliar a teoria e 

a prática em prol de uma educação libertadora, desafiam sua prática pedagógica com currículos 

construídos coletivamente em uma relação dialogada com seus discentes, valorizando seus 

alunos e os saberes que eles trazem. O docente que procura uma formação continuada, 

preocupando-se em adquirir mais conhecimentos, possui a capacidade de criar novas práticas 

pedagógicas, e isso representa resistências no processo de educação ao corroborar para uma 

prática pedagógica transformadora. Segundo Munanga, quando o educador compreende o 

passado histórico que estruturou o mito da democracia racial e os entraves criados para 

dificultar o reconhecimento da diversidade étnico-racial, ele dá um passo crucial na sua 



 
 

53 
 

desconstrução mental. A partir dessa compreensão, o educador pode desenvolver estratégias 

educativas  que venham corroborar para o enfrentamento do racismo (Munanga, 2008, p. 18). 

A desconstrução do mito da democracia racial é de suma importância para os 

educadores, pois  reconhecer o racismo na sociedade brasileira e como ele pode estar presente 

na escola abre possibilidades para o desenvolvimento de estratégias de luta e enfrentamento 

desse racismo no espaço escolar. A educação ocupa uma posição de destaque para promover 

uma sociedade mais democrática para que o passado histórico de invisibilidade da história e 

cultura do negro possa ser revisto e valorizado pelos educadores, não somente pelas práticas 

pedagógicas, mas também na escolha e forma de abordagem dos conteúdos com seus alunos. 

Escola e educadores podem ser peças fundamentais para transformações de realidades, e novos 

saberes podem ser construídos e reconstruídos. 

Na perspectiva de Abdias Nascimento, a democracia racial promovida pelo 

branqueamento foi responsável pelo racismo “ao estilo brasileiro”,  

[...] não tão óbvio como o racismo dos Estados Unidos e nem legalizado qual o 

apartheid da África do Sul, mas institucionalizado de forma eficaz nos níveis oficiais 

de governo, assim como difuso e profundamente penetrante no tecido social, 

psicológico, econômico, político e cultural da sociedade do país.  Da classificação 

grosseira dos negros como selvagens e inferiores, ao enaltecimento das virtudes da 

mistura de sangue como tentativa de erradicação da “mancha negra”; da operatividade 

do “sincretismo” religioso à abolição legal da questão negra através da Lei de 

Segurança Nacional e da omissão censitária – manipulando todos esses métodos e 

recursos – a história não oficial do Brasil registra o longo e antigo genocídio que se 

vem perpetrando contra o afro-brasileiro. Monstruosa máquina ironicamente 

designada  “democracia racial” que só concede aos negros um único “privilégio”: 
aquele de se tornarem brancos, por dentro e por fora. A palavra-senha desse 

imperialismo da brancura, e do capitalismo que lhe é inerente, responde a apelidos 

bastardos como assimilação, aculturação, miscigenação; mas sabemos que embaixo 

da superfície teórica permanece intocada a crença na inferioridade do africano e seus 

descendentes. (Nascimento, 2016, p. 111) 

Os escritos de Freire também apresentam a preocupação do fazer do professor para uma 

educação libertadora, que rompe com padrões conservadores do pensar e do agir, que não se 

limite somente aos conteúdos, mas que valorize as experiências de discentes e docentes no 

ensino-aprendizagem, em uma relação de diálogo, uma educação humanizadora e libertadora, 

que desperte no aluno um mover crítico no sentido de compreender seu papel no mundo. Logo, 

a formação do docente exige uma reflexão do seu saber-fazer, levando-o a pensar a teoria e a 

prática de forma indissociável, em que a reflexão crítica seja uma constância, produzida entre 

o aprendiz e seu formador, em uma relação de diálogo. Nesse exercício, educadores e educandos 

crescem juntos; o ato de ensinar e aprender deve ser um ato de transgredir, de romper barreiras; 

e nas diferenças entre os sujeitos abrem-se muitas possibilidades de aprendizagem (Freire, 



 
 

54 
 

1996, p. 50-51). 

Freire (1996) trata em sua fala de uma educação problematizadora e consequentemente 

libertadora, na qual educadores e educandos estão em harmonia, saberes e experiências culturais 

e sociais são respeitados e aproveitados no intuito de emancipar o conhecimento e trazer uma 

conscientização da realidade social. Professores e estudantes tornam-se sujeitos no processo de 

ensinar e aprender, uma relação dialógica, na qual ambos são enriquecidos e transformados. A 

educação dialógica exige do professor uma postura ética, um compromisso de respeitar seus 

alunos, suas concordâncias e discordâncias, e assumir uma reflexão crítica de sua prática 

possibilita ao docente vislumbrar novas práticas e novos compromissos. Por meio da educação 

libertadora de Freire, o educador pode articular uma prática pedagógica transformadora de 

realidades sociais e raciais no espaço escolar, representando uma estratégia de potencialidades 

para desconstruções de saberes no intuito de lutar contra o racismo e estabelecer formas de 

superá-lo. A educação Freireana, ao propor uma prática pedagógica dialógica e transformadora, 

possibilita a reconstrução de saberes na interação entre educador e educando. Esse processo 

cria condições favoráveis para a problematização do racismo nas relações sociais e, 

consequentemente, para a visibilização e valorização da história e da cultura negras no espaço 

escolar. 

Na visão de Freire e hooks, a prática do diálogo constitui uma ferramenta importante 

para os docentes críticos que ambicionam cruzar fronteiras; enfrentar barreiras erguidas por 

diferenças de raça, gênero e classe social representa possibilidades para superação de 

preconceitos. Nesse sentido, ainda dialogando com os autores supracitados, uma pedagogia 

engajada consiste em uma educação libertadora, na qual os docentes teriam um compromisso 

de transgredir, de romper padrões para pensar(repensar) sua formação e sua prática docente, 

participando juntamente com seus discentes, em um processo de construção coletiva de novos 

saberes e práticas. É no esforço de conhecer a realidade dos discentes, em uma relação 

construída horizontalmente, que os docentes buscam a transformação da realidade social. Na 

sua obra, hooks discute a educação libertadora em diálogo com Freire:  

[...] A obra de Freire afirmava que a educação só pode ser libertadora quando todos 

tomam posse do conhecimento como se este fosse uma plantação em que todos temos 

de trabalhar. Essa noção de trabalho coletivo também é afirmada pela filosofia do 

budismo engajado de Thich Nhat Hanh, focada na prática associada à contemplação.  
Sua filosofia é semelhante à insistência de Freire na “práxis” – agir e refletir sobre o 

mundo a fim de modificá-lo. (hooks, 2017, p. 26) 

Os educadores Freire e hooks, ao trazerem uma educação libertadora, representam um 

referencial para meu presente trabalho, oferecendo um suporte teórico para meu estudo. Ao 



 
 

55 
 

promoverem uma educação que ultrapassa fronteiras, em que se estabeleça uma relação de 

confiança entre educadores e educandos, pode ocorrer uma troca de conhecimentos e saberes e 

consequentemente novas construções e olhares podem surgir. O racismo precisa ser 

reconhecido na sociedade e na escola para que possamos enfrentá-lo, e por meio da educação 

libertadora novas possibilidades de pensar a educação para as relações étnco-raciais seriam 

possíveis, conduzindo-nos no processo de construção de identidades e revelando que conviver 

com a  diversidade étnico-racial no espaço escolar pode ser enriquecedor para promover uma 

sociedade humana e democrática. 

Para hooks e Kilomba, a importância de pensar e agir como sujeitos é assumir uma 

posição de luta e resistência diante do racismo. Nesse sentido, as autoras trazem uma reflexão 

importante sobre “estar à margem” da sociedade, considerando esse local como um espaço de 

repressão, mas também um local de resistência, que possibilita ter novos olhares e nos colocar 

como sujeitos e não como objetos. Romper com a estrutura interna de dominação branca e 

compreender como se impõe no cotidiano significa resistir e criar novas formas de ser sujeito 

(Kilomba, 2019, p. 68-69). 

No livro Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano, Grada Kilomba 

aborda o racismo de três diferentes formas. A primeira característica é colocar a branquitude 

como critério de referência para diferenciar as outras raças. A segunda característica é 

construída a partir de valores hierárquicos, que são impostos como padrões e naturalizados na 

sociedade, relacionando tais valores através do estigma, da desonra e da inferioridade. Essas 

duas características, segundo a autora, formariam o preconceito. A terceira característica seria 

acompanhada pelo poder histórico, político, social e econômico. Então, o racismo seria o 

arranjo do preconceito com o poder, que forma a supremacia branca (Kilomba, 2019, p. 75-

80).9 

Compreender o processo histórico da formação da sociedade brasileira e a forma como 

foi estruturada a educação brasileira torna-se primordial para pensar a escola como espaço de 

construções(reconstruções) de saberes, e o professor comprometido com uma educação 

 
9 “O racismo, por sua vez, inclui a dimensão do poder e é revelado através de diferenças globais na partilha e no 

acesso a recursos valorizados, tais como representação política, ações políticas, mídia, emprego, educação, 

habitação, saúde etc.” [...] O racismo é apresentado nas seguintes categorias: Racismo estrutural (“estruturas 

oficiais operam de uma maneira que privilegia manifestadamente seus sujeitos brancos, colocando membros de 
outros grupos racializados em uma desvantagem visível, fora das estruturas dominantes” [...]); Racismo 

institucional (“enfatiza que o racismo não é apenas um fenômeno ideológico, mas também institucionalizado. O 

termo se refere a um padrão de tratamento desigual nas operações cotidianas tais como em sistemas e agendas 

educativas, mercados de trabalho, justiça criminal etc.” [...]); Racismo cotidiano (“a pessoa negra é usada como 

tela para projeções do que a sociedade branca tornou tabu. Tornamo-nos um depósito para medos e fantasias 

brancas do domínio da agressão ou da sexualidade”) (Kilomba, 2019, p. 76; 77; 78). 



 
 

56 
 

emancipadora pode contribuir para transformar realidades. A escola, como reflexo da 

sociedade, revela o racismo em suas relações entre alunos ou entre alunos e professores. 

Devemos nos engajar nessa luta, que não é só do negro, mas também de todos, e principalmente 

dos brancos, que ao reconhecerem sua raça e seu privilégio podem lutar e quebrar os silêncios 

históricos. O racismo existe e não podemos negar. 

No presente trabalho, como professora branca, trago um olhar diferente para meu estudo. 

Ao problematizar minha cor  e o lugar de privilégio que ocupo na sociedade braisleira, apresento 

uma pesquisa fundamentada na  metodologia da “Pedagogia da Pergunta” de Paulo Freire, que 

traz uma forma de ensinar que transgride e liberta novos saberes e novas construções, 

possibilitando uma educação transformadora e pautada nos valores humanos, éticos e 

democráticos sem distinção de raça, que contribua para que a população negra alcance seus 

direitos em equidade, e sua história e sua cultura também possam ser valorizadas e reconhecidas 

dentro da sociedade brasileira. 

2.3 Um pouco da minha trajetória enquanto professora do Colégio Estadual Jardim 

Meriti 

Nascida e criada em Nova Iguaçu, estudei os Ensinos Fundamental e Médio na rede 

privada na Baixada. Entretanto, o curso superior cursei em uma universidade pública. Embora 

tenha realizado boa parte dos estudos na rede particular, quando comecei a prestar provas para 

os vestibulares apresentei muitas dificuldades, percebendo que os conhecimentos ensinados não 

foram suficientes  para entrar direto na universidade. Não foi um momento fácil na minha vida, 

não apenas pelas dificuldades de obter bons resultados nos vestibulares, mas também por 

dificuldades financeiras  decorrentes da perda do meu pai, que na época era o único provedor 

da família. Ingressei na UFRRJ no curso de Ciências Biológicas, mas diante do contexto 

financeiro daquela época e com dois irmãos com idades inferiores a mim, foi bem complicado 

continuar cursando uma carreira que era integral, o que me impedia de trabalhar para arcar com 

os custos de passagem, comida e materiais didáticos.  Assim, acabei trancando a matrícula  e 

estudando em casa, busquei um novo curso em que poderia estudar à noite e que fosse uma 

disciplina que tivesse  uma relação comigo; e assim escolhi o curso de História. O curso de 

História pela UERJ transformou  minha vida, eu fiquei apaixonada pelo curso, ajudando-me a 

ter um novo olhar para a sociedade e suas relações. Falo que ao entrar na universidade entrei 

uma “Mônica  e saí Outra”:  o conhecimento pode ser libertador. Tornei-me mais crítica perante 

a sociedade, porém nas disciplinas cursadas na UERJ – que foi pioneira na implantação de cotas 

– não tive conteúdos de África, e inclusive, na época da implantação de cotas na instituição, em 



 
 

57 
 

2001, os alunos se mostraram muito resistentes, não entendendo e não aceitando a importância 

dessa política afirmativa, já que o racismo nem era objeto de discussão nas aulas nem na 

Universidade. A UERJ e os professores universitários desenvolviam suas aulas e planejamentos 

curriculares com visões eurocentradas e a história e cultura africana e afro-brasileira não eram 

abordadas de forma problematizadora, dificultando  reflexões sobre a desconstrução do mito da 

democracia racial e do racismo presente na sociedade brasileira. 

A minha trajetória enquanto professora de História foi iniciada na rede particular em um 

contexto histórico em que  não havia a implementação da Lei 10.639/03 e das DCNERER nos 

currículos escolares. Os conteúdos sobre a história africana e afro-brasileira não eram 

abordados de forma que se valorizasse sua história e cultura, nem tampouco que despertasse 

um reconhecimento do racismo na sociedade brasileira. Os livros didáticos e os projetos 

culturais não tinham preocupações com a invisibilidade da população negra e com a forma 

como eram representados nos manuais didáticos. A história e a cultura do povo negro não eram 

abordadas, silenciando suas lutas e resistências, corroborando para a manutenção de um Brasil 

sem conflitos raciais.  Em grande parte  das escolas privadas em que trabalhei e em que ainda 

trabalho, as temáticas étnico-raciais são bem difíceis de serem colocadas em pautas, seja no 

planejamento, seja nos projetos pedagógicos. Percorridos 22 anos da Lei 10.639/03, ainda é 

visível resistências no seu cumprimento nos currículos escolares. Muitos livros  e apostilas 

adotados na rede particular ainda continuam com produções eurocentradas e os docentes não 

têm autonomia na escolha desses materiais, perpetuando o silenciamento da história e culturas 

africana e afro-brasileira, constituindo barreiras que impedem uma abordagem 

problematizadora que enfatiza a luta e resistência do povo negro.  O quadro político que o Brasil 

vivenciou no governo Bolsonaro, e mesmo após o retorno do presidente Luiz Inácio Lula da 

Silva ao poder, de polarização de direita e esquerda ainda persiste na sociedade brasileira, 

trazendo  sequelas de intolerância e acirramento de disputas e perseguições. Essa situação foi 

refletida no meu trabalho com a fiscalização de testes e provas, resistências nos temas de 

projetos pedagógicos que abordam o racismo e  na não valorização dos trabalhos que envolvem 

as relações étnico-raciais, em especial os negros, nas aulas de história, pois os trabalhos que 

abordam essa temática racial não são colocados nas redes sociais da escola. 

Ao ingressar como professora na escola pública, mais exatamente no Colégio Estadual 

Jardim Meriti, foi um momento diferenciado na minha trajetória enquanto professora, pois as 

realidades sociais e raciais são bem diferentes, despertando novas percepções e novos olhares 

sobre o currículo de História e que refletiram sobre as atividades que eu procuro desenvolver. 



 
 

58 
 

Ao contrário do conteudismo e das barreiras na rede privada para ensinar a história e culturas 

africana e afro-brasileira,  a minha entrada na escola pública ressignificou minha prática 

pedagógica. Buscando novas estratégias para desenvolver os conteúdos e atividades para a 

educação das relações étnico-raciais, foram alavancaram novos saberes que levaram a muitas 

mudanças na minha vida pessoal e profissional. 

As atividades e projetos que procuro desenvolver com meus alunos me levaram a uma 

aproximação com eles, fazendo-me conhecer meus alunos pelo nome, o que já desperta neles 

um olhar de espanto por saberem que consigo identificá-los. Conhecer seu aluno pelo nome é 

um passo importante para valorizá-lo e principalmente para respeitá-lo. Confesso que é difícil, 

são tantos alunos, mas me esforço para memorizar seus nomes, acreditando que isso possibilita 

entender a identidade do meu aluno. A escola é um ambiente de diversidades e de conflitos 

constantes. E nesse espaço, que apresenta potencialidades imensas para transformações, tento 

trazer propostas de atividades que problematizem meus conteúdos e despertem nos alunos uma 

maior criticidade em relação às suas realidades sociais e raciais. 

A metodologia Freireana, alicerçada na educação libertadora, traz uma inspiração e 

fundamentação para minha prática docente, assim como o livro de hooks, já que lê-lo foi muito 

enriquecedor para a condução das minhas aulas, contribuindo para criar estratégias importantes 

para desenvolver atividades que contemplassem a Lei 10.639/03 e que conseguissem despertar 

o interesse dos alunos para essa temática, favorecendo a participação deles nas propostas 

pedagógicas. 

As atividades e projetos foram pensados para despertar nos alunos as percepções sobre 

o racismo e como identificá-lo na sociedade e na escola. Não é tarefa fácil, é um tema sensível,  

alguns alunos negros se sentem incomodados com esse tema, pois os relatos de alunos negros 

falam sobre dores e traumas de infância ou situações que viveram. Como professora branca, 

procuro sempre me posicionar de que a luta contra o racismo é de todos. Considero de suma 

importância o rompimento do silenciamento do racismo e de assumir um compromisso de 

desenvolver uma educação antirracista; e que o problematizar minha cor possa despertar 

reflexões nos alunos para o enfrentamento do racismo e trazer para os alunos negros a 

possibilidade de construção de identidades a fim de que sua história e cultura possam ser 

valorizadas. 

 
 

 

 



 
 

59 
 

3 CAPÍTULO 3 – POR UMA PEDAGOGIA DA PERGUNTA – ENSINO 

DE HISTÓRIA E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: ELABORAÇÃO 

DE UMA SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

3.1 Por uma Pedagogia da Pergunta – Entendendo a obra de Freire e Faundez 

Por uma pedagogia da Pergunta, obra escrita por Freire e Faundez, ambos educadores, 

representa um legado até os dias atuais para os docentes, para pensar(repensar) a forma de 

ensinar, unindo a teoria e a prática educacional popular. O livro foi construído em forma de 

diálogos entre os dois educadores como maneira de fazer diferente, já que cada um poderia 

escrever separadamente sua experiência e depois só incorporar no livro.  A elaboração do livro 

rompeu padrões, construído por diálogos entre os educadores que “falam” sobre suas 

experiências diferentes, que ousaram fazer um trabalho oral para enriquecer o fazer do 

educador. 

Agora, convencidos da validade de fazermos juntos um livro dialógico, sem pretender 

de modo nenhum invalidar o esforço de escrever sozinhos, pois tanto eu quanto tu, ao 

lado de um sem-número de intelectuais, continuamos a escrever nossos textos 

individualmente, estamos aqui em torno de uma mesa para “conversar” um livro. E, 

ao fazê-lo, estamos aceitando, responsavelmente, nos expor a uma experiência 

significativa: a de um trabalho em comunhão. (Freire; Faundez, 2022, p. 15) 

Esse trabalho coletivo realizado pelos educadores através da gravação de suas falas, das 

trocas de conversas, trazendo à tona seus encontros, experiências e formas de pensar a educação 

só se concretizou a partir do diálogo, método que viabilizou essa comunhão de saberes e 

idealizou essa nova maneira de produzir um material pedagógico crítico e desafiador,  que 

agregasse ricas contribuições dos dois educadores para propor um fazer contínuo de pensar uma 

educação mais crítica e verdadeiramente libertadora e humana. 

Paulo Freire e Antonio Faundez se unem nessa obra para compartilhar suas experiências 

após o exílio.  As vivências dos educadores em sua terra natal somadas àquelas adquiridas em 

outras partes do mundo ampliaram seus olhares, e diante do contato com outras culturas e outras 

realidades sociais, puderam estabelecer reflexões sobre cultura, tolerância e diálogos, 

aprimorando seus conhecimentos e renovando formas de pensar(repensar) a educação e sua 

prática de ensinar. A educação precisa ser repensada constantemente, é um contínuo 

aprendizado. 

 O exílio ressignificou vidas, uma realidade difícil transformou-se em algo bom e 

transformador. A saída do Brasil e do Chile no contexto histórico da Ditadura fez com que os 

intelectuais buscassem outros países pela Europa, passando pela França, Suíça, mas também 

percorrendo continentes como a África e a Ásia. Como um momento difícil de separação de 



 
 

60 
 

seu país diante do autoritarismo político e da falta de liberdade poderiam trazer um lado 

positivo, de abrir uma oportunidade única de unir um sonho antigo?  Assim, um desejo de longa 

data foi completado, desde a época da entrevista, em que ambos se conheceram, em novembro 

de 1978, quando os educadores Freire e Faundez participaram de uma entrevista realizada por 

Lígia Chiapini para a Revista Educação e Sociedade, começando o início desse diálogo, e após 

o exílio puderam  retomar o que começaram, continuar uma conversa produtiva de suas histórias 

e experiências que repercutiram no campo da educação e na construção da Pedagogia da 

pergunta como forma de pedagogia baseada no questionamento, no ato de perguntar, de 

despertar o interesse, a curiosidade, e assim estimular a aprendizagem. 

Os intelectuais Freire e Faundez falam sobre o exílio, 

O teu processo foi o meu também. Experimentei, como experimentas, a ambiguidade 

de estar e não estar no contexto do exílio, mas cresci na dramaticidade da experiência. 

É um equívoco pensar que o exílio é pura negatividade. Ele pode constituir-se também 
num ensaio de profunda riqueza, de profunda criatividade, se, na briga pela 

sobrevivência, o exilado consegue um mínimo de condições materiais. Aí, a questão 

que se coloca é a de saber se somos capazes de apreender os fatos em que nos 

envolvemos no exílio, ou não, para então aprender deles. (Freire; Faundez, 2022, p. 

19) 

Estar longe de sua terra de origem ganhou novos significados e novas aprendizagens. 

Conhecer outros lugares e suas culturas contribuiu para crescimento pessoal, perceber que o 

Outro apresenta características diferentes, expressões diferentes, uma cultura diferente da 

nossa, mas conhecer e entender suas manifestações culturais enriqueceram seus conceitos. “[...] 

as culturas não são melhores ou piores, as expressões culturais não são melhores nem piores, 

são diferentes entre elas. Como nós, por outro lado, a cultura não é, está sendo, e não podemos 

esquecer o seu caráter de classe” (Freire; Faundez, 2022, p. 37). Para Freire e Faundez, todas 

as manifestações humanas representam culturas, que podem ser diferentes do seu país de 

origem, mas que possuem seu valor e significado, cabendo respeitar e não inferiorizá-las. 

 O conceito de tolerância será tratado também nessa conversa pelos educadores. Para 

eles, a tolerância tem um valor de enriquecimento na medida em que a cotidianeidade diferente 

possibilitou agregar novas experiências e novas aprendizagens sem abdicar das suas 

concepções. Para os intelectuais Freire e Faundez, as experiências em países diferentes com 

culturas diferentes se relacionam com a tolerância. Isso significa dizer que a tolerância passa 

pelo não julgamento da cultura diferente, e esta não está condicionada a um juízo de valor, mas 

em entender que as manifestações humanas diferentes também representam uma cultura oposta 

e exigem uma compreensão e respeito. Não cabe um julgamento do que é certo ou errado, mas 

aceitar que existem culturas diferentes e que nessa relação entre culturas diferentes a sabedoria 



 
 

61 
 

vem do diálogo que se estabelece entre as diferenças, trazendo mais aprendizagens para 

entender a própria realidade. 

A contribuição do exílio na visão dos autores se concentra na condição do exilado 

tornar-se um sujeito aberto para novas aprendizagens, para aprender e reaprender, uma 

aprendizagem contínua, e a convivência com outros povos e diferentes culturas só possibilitou 

aprimorar suas realidades pessoais e profissionais, e pensar de forma mais crítica que a ruptura 

também trouxe ganhos positivos para eles que poderiam ser refletidos também no retorno aos 

seus países de origem, para pensar(repensar) e aprender(reaprender) suas teorias e práticas 

educacionais. 

Segundo Freire, no estudo da cotidianeidade também abre-se um espaço para a 

compreensão da luta da ideologia dominante contra a ideologia dominada e sua resistência no 

processo de contrapor essa dominação. E Faundez argumenta que a ideologia se concretiza 

como poder a partir das ações das massas populares, e não nas ideias. Ambos os intelectuais 

concordam que a luta contra as ideologias dominantes deve se basear nas expressões de 

resistências como forma de lutar contra as ideologias. Nessa perspectiva de análise sobre a 

cotidianeidade, os educadores procuram enfatizar a importância de partir da realidade, da ação 

cotidiana, do povo e de nós mesmos para refletir e procurar compreendê-la. Dessa forma, as 

ideias-modelo seriam construídas(reconstruídas) continuamente com a realidade. Não existiria 

uma verdade absoluta, como o método freireano evidencia, mas essa experiência de 

aprendizagem é  recriada constantemente conforme a realidade social que se apresenta. 

 Segundo a fala de Faundez sobre o método de Freire, 

O método para você é um conjunto de princípios que têm de ser permanentemente 

recriados, na medida em que a realidade outra e sempre diferente exige que esses 

princípios sejam lidos de maneira diversa. E enriquecidos de maneira diversa. É por 

essa razão, que, no fundo, seu método é uma espécie de provocação aos intelectuais e 

à realidade para que eles o recriem, a fim de traduzir os princípios metodológicos 

segundo as exigências e responder, assim, a diferentes realidades concretas. (Freire; 

Faundez, 2022, p. 60) 

Na visão de Freire, o educador ainda é perseguido pela pedagogia tradicional na qual o 

estudante existe para aprender e o professor para ensinar. A educação bancária constitui um 

forte obstáculo para uma educação dialógica e libertadora na medida em que os estudantes são 

impedidos de pensar, de refletir e de participar da construção do conhecimento. 

[...] Essa “sombra” é tão forte, tão pesada, que o professor dificilmente percebe que, 

ao ensinar, ele aprende também, primeiro, porque ensina, quer dizer, é o próprio 

processo de ensinar que o ensina a ensinar.  Segundo, ele aprende com aquele a quem 
ensina, não apenas porque se prepara para ensinar, mas também porque revê o seu 

saber na busca do saber que o estudante faz. Tenho insistido em trabalhos antigos 



 
 

62 
 

como em recentes, enquanto a inquietação dos estudantes, a sua dúvida, a sua 

curiosidade, a sua relativa ignorância devem ser tomadas pelo professor como 

desafios a ele. No fundo, a reflexão sobre tudo isso é iluminadora e enriquecedora do 

professor como dos alunos. (Freire; Faundez, 2022, p. 64) 

Nesse sentido, Freire propõe uma educação pautada no diálogo em que professor e aluno 

constroem uma relação de trocas que permitam aprendizagens mútuas. Um professor que não 

seja castrador cria um ambiente favorável para curiosidades, o aluno sente-se livre para 

perguntar e é nesse ato de perguntar que o professor pode também rever e refletir seus 

posicionamentos e conhecimentos. A estratégia da pergunta torna-se uma metodologia para 

ensinar e aprender, um suporte para uma educação libertadora e transformadora da realidade 

social. O ato de perguntar é desafiador para o professor na medida em que faz com que busque 

mais conhecimentos, fazendo-o rever seus conteúdos, tornando-se mais crítico, como também 

para os alunos, que ao perguntarem também aprendem. O ato de perguntar também exige do 

professor respeito para com os alunos, uma postura de respeito, pois nem sempre o aluno sabe 

perguntar. O ensinar e aprender a perguntar constituem aprendizagens tanto para o aluno quanto 

para o professor.  

A proposta de Freire e Faundez sobre o ato de perguntar não se limita na pergunta pela 

pergunta, que não esteja ligada a um jogo intelectualista. O ato de perguntar, ou a própria 

pergunta, deve partir da cotidianeidade, pois é nela que reside a origem do conhecimento. O 

educador deve estimular os alunos a fazerem perguntas e por meio das respostas levar à 

conscientização da sua realidade. Como diz Freire, “É preciso que o educando vá descobrindo 

a relação dinâmica, forte, viva, entre palavra e ação, entre palavra-ação-reflexão” (Freire; 

Faundez, 2022, p. 72). A vida humana se constitui em sua origem no ato de perguntar, de 

espantar-se, que implica ação e transformação. Assim sendo, a pedagogia da pergunta não segue 

a lógica capitalista da reprodução de conhecimentos, de uma educação unilateral e autoritária, 

mas se fundamenta no diálogo e na interação entre educador e educando, despertando 

conhecimentos e transformações. Uma prática e uma teoria que caminham juntas para a 

construção de uma educação libertária, que conduza o educando a ter consciência crítica de sua 

realidade, possibilitando transformações. Na perspectiva de Freire, o educador não é aquele que 

detém a verdade, mas quem juntamente com seus alunos estabelece uma relação dialógica na 

qual as trocas entre educador e educando se dariam de forma respeitosa e humanizadora.  

 

 



 
 

63 
 

3.2 Por uma educação libertadora e transformadora 

bell hooks (2017) por meio da pedagogia engajada, enfatiza a relevância de uma prática 

docente fundamentada na escuta atenta, na disposição para mudanças e no diálogo como 

princípio estruturante. Para a autora, a sala de aula deve configurar-se como um espaço 

democrático e horizontal, no qual professores e estudantes partilham saberes e constroem 

conjuntamente o conhecimento. Esse processo rompe com a lógica tradicional de ensino, 

centrada na transmissão unidirecional, e cria condições para que educadores e educandos se 

fortaleçam mutuamente. Assim, o papel docente ultrapassa a mera função de repassador de 

conteúdos, exigindo uma postura ética, crítica e reflexiva, capaz de reconhecer a singularidade 

de cada discente e de integrar dimensões cognitivas, afetivas e sociais no ato educativo. 

A educação libertadora defendida por hooks (2017) convoca o professor a romper 

estruturas do passado, que historicamente silenciou vozes subalternizadas e invisibilizou 

saberes não hegemônicos. Essa ruptura implica aproximar teoria e prática, reconhecendo e 

valorizando os conhecimentos que os alunos trazem de suas vivências, de suas culturas e de 

seus contextos sociais. O professor que ousa transgredir o currículo imposto pelo sistema de 

dominação, trazendo para os alunos abordagens críticas e libertadoras representa uma prática 

docente de resistência almejando construir pessoas com conhecimentos mais profundos sobre 

a realidade social e racial. 

hooks (2017) e Paulo Freire (1996) convergem para essa perspectiva ao defender que a 

educação libertadora não deve se restringir ao ensino de conteúdos formais, mas sim constituir-

se como um processo dialógico, humanizador e crítico. Para Freire, ensinar e aprender são 

práticas indissociáveis, realizadas num movimento em que educadores e educandos se 

reconhecem como sujeitos históricos em permanente formação, juntos na construção do 

conhecimento. Nesse processo, a reflexão crítica e a práxis – entendida como ação e reflexão 

sobre a realidade – são fundamentais para que o aluno desenvolva consciência de seu papel no 

mundo. Reconhecer as diferenças entre os sujeitos e transformá-las em possibilidades de 

aprendizagem significa, portanto, fortalecer uma educação problematizadora e emancipadora, 

que se opõe a modelos conservadores e bancários de ensino. 

hooks (2017) menciona sua inspiração na educação Freireana, uma educação que 

ultrapassa fronteiras, que desafia o sistema bancário no qual o educando só absorve os 

conhecimentos e os memoriza e o professor é o único detentor do conhecimento. Assim, a 

autora revela sua admiração na metodologia de Freire e como aluna dele confirmou que era 

possível uma educação libertadora. Um ensino em que o educador e o educando  juntos 



 
 

64 
 

constroem os conhecimentos, em uma relação aberta de confiança e que as experiências de vida 

de ambos seriam incluídas no ensino-aprendizagem. Dessa forma, uma educação libertadora 

poderia ser uma prática de ensino possível e vivida por educadores comprometidos com a 

transformação de realidades sociais. 

hooks afirma que 

Quando entrei na faculdade, o pensamento de Freire me deu o apoio de que eu 
precisava para desafiar o sistema da “educação bancária”, a abordagem baseada na 

noção de que tudo o que os alunos precisam fazer é consumir a informação dada por 

um professor e ser capazes de memorizá-la e armazená-la. Desde o começo, foi a 

insistência de Freire na educação como prática da liberdade que me encorajou a criar 

estratégias para o que ele chamava de “conscientização” em sala de aula. Traduzindo 

esse termo como consciência e engajamento críticos, entrei nas salas de aula 

convicta de que tanto eu quanto todos os alunos tínhamos de ser participantes ativos, 

não consumidores passivos. A educação como prática da liberdade era 

continuamente solapada por professores ativamente hostis à noção de participação 

dos alunos. A obra de Freire afirmava que a educação só pode ser libertadora quando 

todos tomam posse do conhecimento como se fosse uma plantação em que todos 
temos de trabalhar. (hooks, 2017, p.26) 

 

Com base nessa metodologia freireana e nas contribuições de hooks, trago uma 

sequência didática que contribui para que  o professor de história desenvolva seus conteúdos de 

forma crítica e dialógica com seus alunos, abrindo espaços para escutas e oportunizando um 

ambiente de trocas entre edudador e educando, tornando as aulas mais enriquecedoras e 

corroborando para que os estudantes compreendam sua realidade e a partir dessa consciência 

possam tornar-se sujeitos de sua história. A sequência didática poderá ser utilizada em turmas 

de 1ª e 2ª séries do Ensino Médio para desenvolver atividades que permitam aos alunos 

compreenderem como o mito da democracia racial foi sendo construído na sociedade brasileira 

para negar o racismo e impedir a construção das identidades, principalmente dos negros. As 

atividades visam desenvolver nos discentes uma criticidade sobre o racismo dentro e fora da 

escola. Da mesma forma, a sequência propôs desenvolver nos alunos uma prática de pesquisa 

e despertar curiosidades  que favoreceram  a uma docência engajada e libertadora. 

3.3 A Pedagogia da Pergunta enquanto metodologia antirracista 

A Pedagogia da Pergunta apresenta uma nova maneira de ensinar, promovendo o ensino 

por meio do diálogo. O conhecimento é desenvolvido com a participação do educador e do 

educando em uma relação horizontal de trocas, conduzindo a uma aprendizagem libertadora, 

permeada de enriquecimento para ambos, pois as experiências de ambas as partes envolvidas 

no processo de ensino e aprendizagem são valorizadas e é justamente nessa  aproximação 

dialógica que se estabelece uma educação conscientizadora e cidadã. A metodologia Freireana 

da Pergunta procura despertar nos estudantes as curiosidades, proporcionando uma amplitude 



 
 

65 
 

de pesquisa e conhecimentos; o educador deve ensinar a perguntar, e não dar respostas 

acabadas e absolutas; o conhecimento é construído e reconstruído nessa relação de liberdade 

entre educador e educando.  

No meu trabalho trago uma proposta de sequência didática que dialoga com minha 

prática de ensino. As atividades foram pensadas e planejadas buscando um ensino inovador que 

contribuísse para uma educação libertadora e transformadora de realidades. A sequência 

didática elaborada nas turmas da 1ª e 2ª séries do Ensino Médio da Colégio Estadual Jardim 

Meriti foi construída para pensar(repensar) a existência do racismo no espaço escolar e como o 

mesmo pode estar presente no cotidiano da sociedade brasileira, proporcionando aos estudantes 

uma forma de ensino problematizadora, levando-os a pensarem e refletirem sobre como o 

racismo ainda persiste no meio de nós e como é importante ter essa percepção para assurmirmos 

um posicionamento de luta e enfrentamento, para que uma sociedade mais justa e humana possa 

ser uma realidade alcançada. 

 As atividades elaboradas na sequência didática tiveram  o intuito de desenvolver uma 

educação antirracista e estavam fundamentadas na Lei Federal 10.639/03, que determina a 

obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-brasileira e africana nas escolas públicas e 

privadas dos Ensinos Fundamental e Médio. Para exemplificar o método Freiriano da 

Pedagogia da Pergunta, busco relatar a atividade 4 da seguência didática, os caminhos e 

descaminhos de sua produção e desenvolvimento. A elaboração dessa sequência didática foi 

planejada para que todos na turma pudessem participar. Para isso foi pensada uma ficha de 

inscrição com os tópicos facilitando e dando liberdade aos alunos para escolherem a parte que 

desejavam. Cada turma teve sua ficha de inscrição que foi entregue ao representante de turma 

para registrar os alunos da sua turma. As atividades foram explicadas e desenvolvidas ao longo 

de 2 bimestres e no final foi combinada uma exposição dos trabalhos no pátio da escola. A 

construção do trabalho foi organizada pensando na interação entre alunos, nas trocas 

enriquecedoras que isso proprorciona, mesmo sabendo que no decorrer das atividades tive que 

“apagar vários incêncdios”: os conflitos sempre surgem, as divergências e os diferentes 

posicionamentos foram canalizados para que essas situações fossem dialogadas e resolvidas 

dentro do coletivo. O desenvolvimento das atividades foi um processo de construção com 

pretensão de abrir um espaço de liberdade e diálogos entre os alunos e a professora, caminhando 

a cada aula para que no final eles conseguissem fazer a conclusão do que foi solicitado. 

 O planejamento das atividades foi fundamentado no currículo que a SEEDUC/RJ 

disponibiliza para o docente, e problematizando os objetos de conhecimento fui trilhando essa 



 
 

66 
 

sequência didática. A forma como foi conduzida e construída a proposta didática pretendeu 

fazer uma oposição a uma educação bancária, uma educação em que o professor detém todo o 

conhecimento e o aluno é um repositório de informações. A metodologia da proposta didática 

teve no método Freiriano sua sustentação e inspiração: fazer com que os alunos pensem, se 

comuniquem e desenvolvam as tarefas de forma dialógica, realizando trocas de experíências 

entre eles e também com a professora, foi muito gratificante. Como não aprender diante de um 

ambiente livre e respeitoso, onde todas as perguntas foram sendo respondidas no decorrer do 

fazer pedagógico?  

 Durante o desenvolvimento da sequência didática, observei o despertar de inúmeras 

curiosidades e reflexões por parte dos(as) estudantes, as quais evidenciam a potência da 

Pedagogia da Pergunta como metodologia capaz de provocar o pensamento crítico sobre o 

racismo, suas manifestações cotidianas e sua presença na escola e na sociedade. A proposta 

pedagógica foi elaborada especificamente para as turmas das 1ª e 2ª séries do Ensino Médio da 

Colégio Estadual Jardim Meriti, e, ao longo do percurso, alguns(as) alunos(as) se destacaram 

por seus questionamentos, inquietações e reações frente aos conteúdos abordados, o que 

contribuiu significativamente para o processo de ensino-aprendizagem. 

Uma das situações que marcou esse percurso foi a pergunta de uma aluna da 2ª série: 

“Professora, qual é a minha cor?”. Filha de mãe branca e pai negro, a aluna demonstrava 

insegurança quanto à sua identificação racial, evidenciando a ausência de discussões sobre 

pertencimento e identidade no ambiente escolar. Esse questionamento revela o quanto a escola 

pode (e deve) contribuir para a construção de uma consciência racial positiva, especialmente 

em contextos nos quais o debate sobre a identidade negra é negligenciado. 

Outro momento significativo foi a reação de um aluno negro ao compreender o 

significado do termo “mulata”, que ele costumava utilizar ao elogiar colegas com expressões 

como “mulata linda”. Ao perceber que a origem e o uso dessa palavra carregam uma carga 

racista e desumanizadora, o aluno expressou surpresa e desconforto, o que evidenciou a 

importância do conhecimento histórico e linguístico na desconstrução de práticas naturalizadas 

de racismo. 

Essas experiências, entre outras vividas ao longo da implementação da sequência 

didática, marcaram profundamente minha trajetória docente. As trocas estabelecidas com os(as) 

estudantes não apenas reafirmaram o papel da escola como espaço de conscientização e 

transformação, mas também reforçaram, em mim, enquanto educadora branca, o compromisso 

ético e humano com a construção de uma prática pedagógica antirracista. Através dos 



 
 

67 
 

questionamentos suscitados, foi possível perceber o quanto o conhecimento pode se tornar um 

instrumento de libertação, capaz de provocar rupturas com discursos naturalizados e promover 

o reconhecimento de direitos historicamente negados. 

 Na  atividade 4, “Autodeclaração e Identidade”, os alunos puderam inserir os 

professores que ministravam suas disciplinas na turma, o que provocou várias situações para 

pensar e refletir sobre o racismo presente no espaço escolar. Os estudantes, ao atuarem como 

protagonistas do seu trabalho, encontraram algumas situações inusitadas, como professor que 

não queria participar da pesquisa e não queria responder sua cor, ou mesmo professores que 

não sabiam bem seu pertencimento étnico-racial. É interessante perceber como essas situações 

corroboraram  para que os alunos pudessem refletir sobre o seu próprio pertecimento racial e 

como o racismo pode existir na escola. A sala dos professores foi um local onde os professores 

pararam para debater seu pertencimento racial, pois o fato de os alunos também perguntarem 

a cor aos seus professores possibilitou reflexões importantes que extrapolaram a sala de aula e 

percorreram outros ambientes da escola. 

 As etapas percorridas por essa atividade apresentaram desafios que busquei vencer. 

Unindo a teoria e a prática fundamentadas na Pedagogia da Pergunta, caminhei com as minhas 

turmas, motivando-as e valorizando o processo da pesquisa e a execução das atividades, e juntos 

fomos montando os cartazes para a exposição. Os materiais utilizados para a montagem do 

painel foram cedidos pela escola, colaborando para que os alunos não tivessem despesas. A 

montagem dos painéis para a exposição foi desenvolvida nas minhas aulas, utilizando papel 

pardo, papelão, tintas, canetinhas e outros materiais que os alunos também trouxeram; alunos 

e professora criamos uma espécie de banner artesanal que foi exposto no pátio da escola na 

semana da Consciência Negra. As habilidades dos alunos, e inclusive os alunos talentosos para 

desenhar, foram surgindo no percurso dessa atividade, revelando que minha prática pedagógica 

possibilitou uma relação mútua de respeito e trocas, colaborando para que os alunos se 

sentissem confortáveis para perguntar e desenvolver a criticidade e valorizar as etapas da 

produção dessa atividade. 

A metodologia da Pedagogia da Pergunta, proposta por Paulo Freire em parceria com 

Antonio Faundez, foi o principal referencial teórico-metodológico que fundamentou as 

atividades desenvolvidas com as turmas das 1ª e 2ª séries do Ensino Médio na Colégio Estadual 

Jardim Meriti. Tal abordagem parte da premissa de que o processo educativo deve estar 

ancorado no diálogo, na escuta ativa e na problematização da realidade, valorizando os saberes 

prévios dos(as) estudantes e estimulando sua capacidade de formular perguntas que façam 



 
 

68 
 

sentido em suas vivências. Nesse sentido, a Pedagogia da Pergunta rompe com a lógica do 

ensino transmissivo e verticalizado, promovendo uma prática pedagógica crítica, reflexiva e 

emancipada. 

A adoção dessa metodologia impulsionou a construção de questionamentos 

significativos que foram canalizados para o ensino de História, especialmente em diálogo com 

os princípios da Educação para as Relações Étnico-Raciais (ERER), conforme previsto na Lei 

10.639/03 Essa legislação exige não apenas a inclusão da história e cultura afro-brasileira no 

currículo escolar, mas também a promoção de uma prática educativa que combata o racismo e 

valorize a diversidade. Nesse contexto, a Pedagogia da Pergunta revelou-se uma estratégia 

potente para despertar o interesse e a curiosidade dos(as) alunos(as), permitindo que os 

conteúdos fossem construídos e reconstruídos ao longo do processo, em uma perspectiva 

dialógica e coletiva. 

A experiência pedagógica desenvolvida mostrou-se significativa não apenas para os(as) 

estudantes, mas também para mim enquanto docente. A interação constante, as trocas de saberes 

e os desafios compartilhados constituíram um processo de aprendizagem mútua, em que todos 

os envolvidos se engajaram ativamente na construção de um conhecimento histórico plural, 

crítico e antirracista. A sequência didática elaborada com base nesse referencial possibilitou 

que os(as) alunos(as) compreendessem, refletissem e ressignificassem aspectos da história do 

povo negro no Brasil, muitas vezes silenciado pelo currículo tradicional. A culminância do 

projeto se deu com a produção e a exposição de banners artesanais, resultado de um trabalho 

coletivo que expressou o comprometimento dos(as) alunos(as) e da professora com uma 

educação libertadora, comprometida com a transformação social e com a construção de 

identidades afirmativas. 

3.4 O ensino de história e o reconhecimento da identidade 

Nos últimos anos, o Brasil apresentou uma crescente na porcentagem de pessoas que se 

autodeclaram como negras e pardas. Segundo dados apresentados pelo Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE), em 2022 as pessoas que se declaravam como negras subiu 32% 

em comparação com dados de 2013, enquanto as que se declaravam como pardas cresceu em 

11%.10 Mário Rogério da Silva, diretor do Programa de Indicadores e Diagnóstico do Centro 

de Estudos das Relações de Trabalho e Desigualdades (CEERT), acredita que esse crescimento 

 
10 Portal G1: Total de pessoas que se autodeclaram pretas e pardas cresce no Brasil, diz IBGE. Disponível em: 

https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2022/07/22/total-de-pessoas-que-se-autodeclaram-pretas-e-pardas-

cresce-no-brasil-diz-ibge.ghtml. Acesso em: 05/09/2024. 



 
 

69 
 

pode ser explicado pelos trabalhos desenvolvidos pelos movimentos negros no país, que nos 

últimos anos têm se destacado na busca pelo empoderamento de pessoas negras, principalmente 

as mulheres (Abe, 2022).11  

Outro ponto importante, que deve ser aliado nesse reconhecimento de identidade, é a 

promoção de uma educação antirracista. A socióloga Claudiana Cabral afirma que a discussão 

sobre a autodeclaração étnica-racial deve ter início já na Educação Infantil. Para ela, a relação 

entre identidade e autoestima já está presente entre crianças de cinco anos.12 Historicamente, a 

população negra no Brasil tem ficado à margem da sociedade já que foi colocada como inferior 

pelos ideais colonialistas e eurocêntricos, portanto a negação da identidade negra e parda se fez 

necessária para ser aceito no contexto social. Videira, Oliveira e Penha afirmam que isso faz 

com que grande parte da população negra não conheça seus direitos e as causas do racismo no 

Brasil. Além disso, os autores concordam que a negação da identidade faz com que o racismo 

mantenha-se forte em muitos espaços sociais do país, inclusive nas escolas (Videira; Oliveira; 

Penha, 2020, p. 187). 

A educação escolar é um dos pilares na luta antirracista. Andressa Oliveira afirma que 

o ensino de história, ao abordar temas sobre grupos marginalizados, discriminados ou minorias 

sociais, desperta nos alunos um sentido de empatia, ética, moral e justiça social que são 

extremamente importantes para a construção da cidadania. Segundo a autora, a abordagem 

desses temas, como o racismo, cria uma consciência histórica coletiva que cria uma noção de 

responsabilidade de reparação que a política brasileira teria com a população afrodescendente 

(Oliveira, 2020, p. 19). 

Na cidade de São João do Meriti, 70,6 % da população se declarada como negra, 

segundo Censo do IBGE de 2022 até a entrega desse trabalho.13 Gomes (2005, p. 43) afirma 

que a percepção de identidade está ligada às interações sociais dos indivíduos. A autora 

escreveu que esse processo pode ter seu início no meio familiar, mas logo a escola ganha um 

grande destaque.  

A identidade negra não deve ser encarada como a única identidade possível a ser 

assumida pelos jovens negros. Nilma Gomes alertou sobre a importância de tratar as 

construções de identidade como um processo amplo e complexo, pois sendo uma construção 

 
11 ABE, Stephanie Kim. O que o aumento das pessoas que se autodeclaram pretas tem a ver com educação. 
Cenpec: Disponível em: https://saberesepraticas.cenpec.org.br/noticias/censo-2022-autodeclaracao. 

Acesso em: 27/12/2023. 
12 Ibidem. 
13 Portal O Dia. Disponível em : https://g1.globo.com/economia/censo/noticia/2024/05/17/mapa-do-censo-2022-

veja-os-dados-de-alfabetizacao-populacao-idade-cor-e-raca-homens-e-mulheres-e-saneamento-na-sua-

cidade.ghtml. Acesso em 05/09/2024. 



 
 

70 
 

social e histórica deve ser construída gradativamente e muita das vezes com algumas alterações, 

sejam elas as identidades étnicas, de gênero, de identidade nacional, de classe ou sexual 

(Gomes, 2003, p. 171). Ou seja, não existe apenas uma identidade a ser construída ou 

reconhecida pelos adolescentes. 

As identidades sofrem constantes modificações oriundas das relações de poder. Hall 

também refletiu sobre como as identidades não devem ser singularizadas, já que são concebidas 

e transformadas ao longo do tempo por ideologias, hábitos e crenças que se interceptam ou se 

repelem. Partindo dessa percepção, o autor afirmou que a identidade nunca está completa, mas 

sim em constante processo de mudanças, se equilibrando entre as relações de poder que 

interferem nela (Hall, 2008, p. 108). 

Nilma Gomes corrobora com essa ideia ao escrever sobre as diversas identidades: 

Reconhecer-se numa delas supõe, portanto, responder afirmativamente a uma 

interpelação e estabelecer um sentido de pertencimento a um grupo social de 

referência. Nesse processo, nada é simples ou estável, pois essas múltiplas identidades 

podem cobrar, ao mesmo tempo, lealdades distintas, divergentes, ou até 

contraditórias. Somos, então, sujeitos de muitas identidades e essas múltiplas 

identidades sociais podem ser, também, provisoriamente atraentes, parecendo-

nos, depois, descartáveis. (Gomes, 2003, p. 171) 

A identidade é marcada pela diferença e não pela igualdade. Para Hall, isso se dá devido 

à maneira como as identidades são construídas. O autor apontou sobre a formação das 

identidades ser feita dentro de locais, instituições, práticas, discursos, estratégias e iniciativas 

específicas. Além dessas especificidades gerais que permeiam a formação de identidade, ela 

também pode ser manifestada dentro do jogo de categorias específicas de poder. Então a 

identidade se torna o apontamento da dessemelhança e da exclusão, e não a marcação de uma 

unidade comum ou características iguais, conforme pressupõe o senso comum (Hall, 2008, p. 

109). 

Na escola, é essencial, por parte dos alunos e professores, a consciência e o 

reconhecimento da identidade. Freire colocou que uma das missões mais relevantes da “prática 

educativo-crítica” seria criar ambientes que propiciem aos alunos e professores obter, através 

das relações, a experiência de assumir sua identidade (Freire, 1996, p. 42). Para o autor, não se 

pode desprezar a questão da identidade cultural, pois ela é fundamental para sucesso da prática 

educativa (Freire, 1996, p. 42). 

Conhecer as origens se torna essencial para a percepção do aluno em relação à 

construção de sua identidade cultural, para então se tornar um cidadão mais crítico e consciente. 

Segundo escreveu Freire, é a partir do reconhecimento do indivíduo como um ser social e 



 
 

71 
 

histórico que ele desenvolve-se como um ser pensante, crítico e autônomo (Freire, 1996, p. 42). 

A consciência e a percepção de identidade que os alunos desenvolvem na escola também 

são construídas através de relações de poder. Assim como Stuart Hall afirmou que as 

identidades se constituem no meio das relações de poder, Freire também reafirma isso ao 

escrever que as experiências histórica, política, cultural e social dos alunos se dão na disputa 

entre as forças que incentivam o reconhecimento dessa identidade e as forças que querem 

obstruir esse reconhecimento (Freire, 1996, p. 42).  Freire ainda afirmou que o professor que 

despreza essas duas forças conflitantes trabalha em favor daqueles que não querem que o aluno 

alcance seu reconhecimento. 

Sendo a educação e o espaço escolar um dos meios essenciais para a assunção de 

identidades, o ensino de história pode assumir um papel crucial nesse processo. Gomes escreveu 

que esse processo está “imerso na articulação entre o indivíduo e o social, entre o passado e o 

presente, entre a memória e a história” (Gomes, 2003, p. 171). Logo, a história é o componente 

curricular que pode fazer essa articulação de temporalidades em que o aluno irá desenvolver 

sua identidade étnica. 

  



 
 

72 
 

 

 

4 SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

INTRODUÇÃO 

 

APRESENTAÇÃO 

 

A presente sequência didática foi elaborada com o objetivo de abordar a Lei 10.639/03, 

a qual estabelece a obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-brasileira e africana no 

currículo da Educação Básica, tanto em escolas públicas quanto privadas, nos níveis 

Fundamental e Médio. A proposta busca desenvolver atividades pedagógicas que estimulem a 

curiosidade dos(as) estudantes e promovam a reflexão crítica acerca da realidade social em que 

estão inseridos, reconhecendo a escola como reflexo da sociedade brasileira. 

Inspirada na pedagogia da pergunta, conforme formulada por Paulo Freire (2022), a 

proposta rompe com a lógica da educação bancária, tradicionalmente centrada na transmissão 

unilateral de conteúdos. Ao contrário, adota uma abordagem dialógica, pautada na escuta ativa, 

na problematização e na construção coletiva do conhecimento. As atividades não têm como 

finalidade oferecer respostas prontas, mas provocar o(a) estudante a levantar questões sobre sua 

realidade, promovendo o reconhecimento das múltiplas identidades presentes na sala de aula e 

incentivando o protagonismo discente na formação de uma consciência histórica crítica, 

antirracista e transformadora. 

Para tanto, a sequência didática inclui a utilização de vídeos, reportagens e outros 

recursos midiáticos que retratam aspectos da realidade brasileira contemporânea, com foco na 

identificação e compreensão das manifestações do racismo estrutural. A intenção é contribuir 

para o enfrentamento do preconceito racial tanto no ambiente escolar quanto fora dele. Nesse 

processo, busca-se também fomentar o fortalecimento da identidade étnico-racial dos(as) 

estudantes como estratégia de superação do mito da democracia racial e de promoção de uma 

sociedade mais justa, equitativa e democrática. 

Esta proposta é resultado das experiências pedagógicas desenvolvidas no âmbito do 

Mestrado Profissional em Ensino de História, vinculado ao Programa de Pós-Graduação em 

Ensino de História da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (ProfHistória – UFRRJ), 

sendo aplicada em turmas do Ensino Médio do Colégio Estadual Jardim Meriti. 

 

 



 
 

73 
 

PARA QUEM SE DESTINA 

 

As atividades aqui descritas foram desenvolvidas com turmas das 1ª e 2ª séries do 

Ensino Médio do Colégio Estadual Jardim Meriti, durante os anos de 2023 e 2024, no contexto 

das práticas pedagógicas realizadas concomitantemente ao desenvolvimento deste trabalho de 

pesquisa no curso de Mestrado. As atividades poderão ser utilizadas e/ou adaptadas pelo 

professor de acordo com as diferentes realidades dos seus alunos e da escola onde leciona. 

 

FUNDAMENTAMENTOS DA LEGISLAÇÃO EDUCACIONAL 

A Constituição Federal de 1988 determina no Artigo 3, incisivo LXI, que “Constituem 

objetivos fundamentais da República Federativa do Brasil: promover o bem de todos, sem 

preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação”; e 

no Artigo 5, incisivo XLI, que “a lei punirá qualquer discriminação atentatória dos direitos e 

liberdades fundamentais”. Em 2003, no governo do presidente Lula, foi sancionada a Lei 

10.639/03, incluindo os artigos 26-A e 79-B da LDB e tornando obrigatório o ensino de história 

e cultura afro-brasileira e africana nas escolas públicas e privadas dos Ensinos Fundamental e 

Médio. A Lei Federal 12.228 de 2010 institui o Estatuto da Igualdade Racial, e, em 2012, a Lei 

12.711, denominada Lei de Cotas, foi promulgada, assegurando a democratização do acesso de 

jovens negros às universidades públicas. Essas Leis Federais foram fruto de lutas dos 

Movimentos Negros para o enfrentamento do racismo e de reparação pelo passado histórico da 

escravidão e das desigualdades sociais e raciais que ainda persistem na sociedade brasileira. A 

sequência didática foi construída para valorizar as Leis Federais e implementar uma educação 

antirracista no ensino de História e na prática pedagógica do professor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

74 
 

FUNDAMENTAÇÃO DO CURRÍCULO DE HISTÓRIA NA ÁREA DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS APLICADAS DO ENSINO 

MÉDIO-SEEDUC 

 



 
 

75 
 



 
 

76 
 

 



 
 

77 
 

 



 
 

78 
 

Objetos de 

conhecimento 

Habilidades Habilidades 

específicas 

Competência 

específica da 

BNCC 

O processo de 

construção do discurso 

civilizatório em 

diferentes contextos e 

suas aplicações, gerando 

embates na interrelação 

entre os indivíduos e os 

sistemas políticos a 

partir dos diferentes 

conceitos 

(etnocentrismo, cultura, 

dependência, 

subdesenvolvimento).  

 

     

(EM13CHS102) 

Identificar, analisar e 

discutir as circunstâncias 

históricas, geográficas, 

políticas, econômicas, 

sociais, ambientais e 

culturais da emergência de 

matrizes conceituais 

hegemônicas 

(etnocentrismo, evolução, 

modernidade etc.), 

comparando-as a narrativas 

que contemplem outros 

agentes e discursos – Lei 

Federal nº12.068/2012, Lei 

Federal nº10.639/2003, Lei 

Federal nº 11.645/2008, Lei 

Federal 11.769/2008, 

Decreto Federal 

nº7.0377/2009 e Lei 

Federal nº 13.010/2014. 

(EM13CHS102.RJ01) 

Desenvolver um 

pensamento crítico a 

respeito dos processos 

políticos, econômicos, 

sociais e culturais, em 

termos locais, 

regionais, nacionais, 

mundiais, entendendo 

a existências de 

múltiplos pontos de 

vista e conexões entre 

vários fenômenos. 

Analisar processos 

políticos, 

econômicos, 

sociais, 

ambientais e 

culturais nos 

âmbitos local, 

regional, nacional 

e mundial em 

diferentes tempos, 

a parir de 

procedimentos 

epistemológicos e 

científicos, de 

modo a 

compreender e 

posicionar-se 

criticamente com 

relação a esses 

processos e às 

possíveis relações 

entre eles. 

As diversidades dos 

indivíduos e grupos 

sociais sem preconceitos 

de qualquer natureza. 

Relações entre ética e 

cidadania, ética e 

política, ética e ciência, 

comparando as 

concepções que as 

estruturam. 

(EM13CHS502) Analisar 

situações da vida cotidiana 

(estilos de vida, valores, 

condutas etc.) 

desnaturalizando e 

problematizando formas de 

desigualdade e preconceito 

e propondo ações  que 

promovem  os Direitos 

Humanos, a solidariedade e 

o respeito às diferenças e às 

(EM13CHS502.RJ1) 

Analisar experiências 

da cultura e grupos 

sociais distintos, 

desconstruindo o olhar 

e exercitando a 

alteridade. 

Reconhecer e 

combater as 

diversas formas de 

desigualdade e 

violência, 

adotando 

princípios éticos, 

democráticos, 

inclusivos e 

solidários, e 

respeitando os 



 
 

79 
 

escolhas individuais. Direitos 

Humanos. 

O mecanismo de 

exploração e de 

subordinação do “outro” 

nos processos coloniais 

existentes. Conceitos de 

pobreza, desigualdade 

social, desemprego 

estrutural como grandes 

problemas da 

humanidade e que dão 

origem a conflitos 

ambientais, políticos e 

sociais. Origens da 

DUDH e da 

Constituição Federal 

Brasileira de 1988. 

(EM13CHS503) Identificar 

diversas formas de 

violência (física, simbólica, 

psicológica etc.), suas 

causas, significados e usos 

políticos, sociais e 

culturais, avaliando e 

propondo mecanismos para 

combatê-las, com base em 

argumentos éticos. 

(EM13CHS503.RJ01) 

Identificar as 

situações que estejam 

em desacordo com os 

princípios da 

Declaração Universal 

dos Direitos 

Humanos- DUDH – 

tanto no entorno da 

escola, quanto na 

comunidade. 

Identificar e 

combater as 

diversas formas de 

injustiça, 

preconceito e 

violência, 

adotando 

princípios éticos, 

democráticos, 

inclusivos e 

solidários, e 

respeitando os 

Direitos 

Humanos. 

 

 

 

 

 

 

O impacto dos 

movimentos sociais na 

promoção de índices de 

violência, acesso à 

educação etc. Os 

processos históricos que 

se deram na sociedade 

brasileira relacionados 

às dimensões dos 

direitos civis, políticos e 

sociais, essenciais para a 

construção da cidadania. 

(EM13CHS605) Analisar 

os princípios da declaração 

dos Direitos Humanos, 

recorrendo às noções de 

justiça, igualdade e 

fraternidade, para 

fundamentar a crítica à 

desigualdade entre 

indivíduos, grupos e 

sociedades e propor ações 

concretas diante da 

desigualdade e das 

violações desses direitos 

em diferentes espaços de 

(EM13CHS605.RJ01) 

Atuar individual e 

coletivamente sendo 

responsável, flexível 

com resiliência e 

determinação a fim de 

garantir o 

cumprimento dos 

princípios da justiça, 

da igualdade e da 

fraternidade. 

Participar do 

debate público de 

forma crítica, 

respeitando 

diferentes 

posições, com 

vistas a 

possibilitar 

escolhas alinhadas 

ao exercício da 

cidadania e ao seu 

projeto de vida, 

com liberdade, 

autonomia, 



 
 

80 
 

vivência dos jovens. consciência crítica 

e 

responsabilidade. 

A relação entre o 

modelo de exploração 

colonial com a 

expropriação cultural e 

material dos povos 

indígenas no Brasil, 

argumentando 

criticamente suas 

consequências e 

impactos nos dias atuais. 

As influências de 

culturas indígenas e 

afrodescendentes no 

território onde se insere 

a escola. 

 

 

 

 

 

 

 

  

(EM13CHS601) Identificar 

e analisar as demandas e o 

protagonismos políticos, 

sociais e culturais dos 

povos indígenas e das 

populações 

afrodescendentes(incluindo 

quilombolas) no Brasil 

contemporâneo 

considerando  a história das 

Américas e o contexto de 

exclusão e inclusão 

precária desses grupos na 

ordem social e econômica 

atual, promovendo ações 

para para a redução das 

desigualdades étnico-

raciais no país. 

(EM13CHS601.RJ01) 

Valorizar e defender a 

conscientização do 

povo brasileiro como 

resultado da 

miscigenação e com 

isso lutar para que não 

haja retaliação quanto 

aos traços físicos ou 

culturais que nos 

diferencia. 

Participar do 

debate público de 

forma crítica, 

respeitando 

diferentes 

posições e fazendo 

escolhas alinhadas 

ao exercício da 

cidadania e ao seu 

projeto de vida 

,com liberdade, 

autonomia, 

consciência crítica 

e 

responsabilidade. 

 

SEQUÊNCIA DIDÁTICA – RENASCIMENTO NEGRO 

 

• Ano/Série: 1ª série do Ensino Médio 

• Tempo estimado: 4 aulas de 2 tempos de 50 minutos. 

• Base Legal: Lei 10.639/03. 

 

Objetivos: 

• Desconstruir a visão eurocêntrica do Renascimento; 



 
 

81 
 

• Valorizar identidades negras e fortalecer a autoestima dos estudantes;  

• Estimular o olhar crítico por meio da “Pedagogia da Pergunta”; 

• Desenvolver habilidades artísticas e expressivas dos alunos; 

• Possibilitar um reeducar antirracista. 

 

ETAPAS DA SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

1. Problematização (Pedagogia da Pergunta) – (Aula 1) 

Ações do professor: 

Apresentar imagens de obras renascentistas, como a da artista afrocubana Rosales (incluindo 

Monalisa),  e  apresentar obras de Artur Timóteo (sugestão). 

Levantar perguntas provocativas como: 

• Quem são as pessoas retratadas nessas obras? 

• Você se vê representado (a) nelas? 

• Por que será que essas imagens são tão valorizadas? 

• Como seria uma Monalisa com seu rosto, com sua história? 

Promover roda de conversa para escutar os estudantes e levantar hipóteses. 

 

Materiais: Projetor, slides, quadro para anotar perguntas dos alunos. 

 

2. Contextualização e Investigação –  (Aula 2) 

Ações 

• Explicar o Contexto do Renascimento e da obra Monalisa; 

• Discutir os silenciamentos da história da arte: quem foi invisibilizado?; 

• Apresentar exemplos de releituras negras (usar imagens de artistas negros 

contemporâneos); 

• Retomar a pergunta: E se a Monalisa fosse negra? Como seria? 

 

3. Criação Artística: Releitura da Monalisa – (Aula 3) 

• Os alunos farão fotografias inspiradas na obra da Monalisa, com liberdade estética e 

contextual; 

• Orientar que escolham locais da escola onde se sintam bem representados ou 

acolhidos; 

• As fotos podem ser individuais ou em grupos; 



 
 

82 
 

• Enviar por e-mail ou imprimir com ajuda da escola (usar papel fotográfico, papel 

colorido etc.). 

 

4. Exposição e Socialização – (Aula 4) 

Organizar um painel coletivo com as releituras dos alunos. 

Cada aluno pode escrever uma legenda ou reflexão com base em perguntas como: 

• O que essa imagem diz sobre mim? 

• O que eu quero afirmar com essa releitura? 

• O que significa ser valorizado na escola? 

Promover uma roda final de conversa sobre os aprendizados da sequência. 

Avaliação: 

Avaliação formativa durante todas as etapas. 

 

Observar: 

• Participação nas discussões e nas rodas de conversa; 

• Envolvimento nos processos criativo e expressivo; 

• Capacidade de reflexão crítica sobre identidade, arte e racismo; 

• Desenvolvimento da autoestima e expressão artística. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

83 
 

ANEXO DA ATIVIDADE PROPOSTA 1 (SLIDES) 

 

 

Figura 3: Mona Lisa, pintura de Leonardo da Vinci14. 

 
14 Disponível em: https://brasilescola.uol.com.br/amp/artes/mona-lisa.htm.  



 
 

84 
 

 

 

Figura 4: Releitura de Monalisa.15 

 
15 Disponível em: https://br.pinterest.com/pin/555631672770578886/. 



 
 

85 
 

 

Figura 5: Releitura de Luciano Ramos.16 

 

Figura 6: Releitura de Mona Lisa17 

 
16 Disponível em: https://lucianomartins.com.br/loja/monalisa/. Reprodução artística à venda. 
17 Disponível em: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/6e/Monalisa.jpg. 



 
 

86 
 

 

Figura 7: Exemplo de liberdade criativa e de rompimento com o eurocentrismo.18 

 

Figura 8: A criação de Adão.19 

 
18 Disponível em: https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-norte/noticia/2020/06/02/em-atividade-escolar-de-

releitura-de-obras-de-arte-aluna-se-veste-de-mona-lisa-agredida-em-critica-a-violencia-contra-a-mulher-no-

rn.ghtml.  
19 Disponível em: https://static.todamateria.com.br/upload/ac/ri/acriacaodeadao-0.jpg.  



 
 

87 
 

 

Figura 9: Releitura da artista afro-cubana Rosales.20 

 

Figura 10: Despertando a criatividade e talentos na fotografia.21 

 
20 Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/lifestyle/artista-afro-cubana-recria-arte-renascentista-com-

negros-como-figuras-principais/.  
21 Disponível em: https://www.reporterdiario.com.br/noticia/2733810/especialista-da-dicas-de-como-fazer-fotos-

com-celular/.  



 
 

88 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

  



 
 

89 
 

ATIVIDADE 1 DESENVOLVIDA COM TURMAS DA 1ª SÉRIE DO ENSINO MÉDIO 

(FOTOS) 

 

Figura 11: Turma 1006. 

 

Figura 12: Turma 1007. 

 

 



 
 

90 
 

 

Figura 13: Turma 1008. 

 

Figura 14: Turma 1009. 



 
 

91 
 

 

Figura 15: Turma 1011. 

 

  



 
 

92 
 

ATIVIDADES 2 – “NUMA SOCIEDADE RACISTA, NÃO BASTA NÃO SER 

RACISTA, É NECESSÁRIO SER ANTIRRACISTA”. (ANGELA DAVIS) 

Metodologia: Pedagogia da Pergunta 

Inspirada em Paulo Freire, a Pedagogia da Pergunta promove o diálogo, a escuta ativa 

e o pensamento crítico a partir de questões reais que emergem do cotidiano dos alunos. Em vez 

de apenas transmitir conteúdos, o professor propõe perguntas que provocam reflexão, 

investigação e transformação da realidade. 

 

• Ano/Série: Ensino Médio. 

• Tempo estimado: 4 aulas de 50 minutos. 

• Base Legal: Lei 10.639/03. 

• Metodologia: Pedagogia da pergunta 

 

 

Objetivos 

• Identificar como o racismo pode se manifestar no espaço escolar e a importância de 

percebê-lo como desafio para a transformação dessa realidade; 

•  Compreender que o racismo é crime, que consta na Constituição Federal Brasileira e 

que toda a sociedade deve assumir um compromisso para a superação do mesmo; 

• Estimular o posicionamento dos estudantes como sujeitos antirracistas; 

• Promover o diálogo sobre o silêncio histórico e o papel da branquitude na estrutura 

social; 

• Desenvolver consciência crítica por meio da escuta, da reflexão e da ação. 

 

Etapas da Sequência Didática 

1. Sensibilização e Problematização –  Aula 1 

Citação para reflexão: 

“Fala-se muito na herança da escravidão e nos seus impactos negativos para as populações 

negras, mas quase nunca se fala na herança escravocrata e nos seus impactos positivos para 

as pessoas brancas”. (Cida Bento) 

Ações: 

• Exibir vídeos sobre casos reais de racismo (como o de escola particular no RJ); 



 
 

93 
 

• Exibir trecho de Djamila Ribeiro: “Quebrando silêncios”. 

 

Figura 16: Estudante de escola particular do RJ é vítima de racismo (Santos, 2020). 

 

Figura 17: Quebrando silêncios com Djamila Ribeiro (Djamila, 2017). 

 

Levantar perguntas com a turma: 

• O racismo ainda existe? 

• O que é branquitude? 

• O que é espaço de privilégio? 

• O que significa romper silêncios? 

 

2. Informar e dialogar – Aula 2 

 

• Apresentar slides explicativos sobre racismo estrutural e institucional; 



 
 

94 
 

• Mostrar artigos da Constituição Federal que tratam do crime de racismo; 

• Discutir: por que a lei existe, mas o racismo continua? 

• Estimular os alunos a fazerem novas perguntas e anotá-las. 

 

3. Trabalho em Grupo e Investigação – Aula 3 

• Dividir a turma em grupos com base nas perguntas levantadas; 

• Distribuir o material impresso da Atividade 2; 

• Orientar os grupos a refletirem e registrarem suas respostas e argumentos; 

• O professor atua como facilitador, mediando e incentivando escuta e respeito às 

vivências. 

 

4. Apresentações e Reflexão Final – Aula 4 

• Cada grupo apresenta suas conclusões para a turma; 

• Promover uma roda de conversa com base em novas perguntas: 

1. O que aprendemos sobre o racismo em nossa realidade? 

2. Como podemos agir para transformar o espaço escolar? 

3. O que significa ser antirracista no cotidiano? 

• Registrar compromissos coletivos antirracistas em um mural ou manifesto. 

 

4      Avaliação 

Avaliação formativa durante todo o processo: 

• Participação nas rodas de conversa; 

• Qualidade das perguntas levantadas; 

• Envolvimento nas discussões em grupo; 

• Clareza e criticidade nas apresentações; 

• Posturas colaborativas e reflexivas diante do tema. 

 

5       Considerações Finais 

Essa sequência convida os alunos a refletirem sobre seu papel na luta antirracista e 

desenvolve a consciência de que o silêncio também é uma escolha. Por meio da pedagogia da 

pergunta, estimula-se a ação e a transformação da realidade, começando pelo espaço escolar. 

 

  



 
 

95 
 

ANEXO 2:  ATIVIDADE 2 (SLIDES) 

 



 
 

96 
 



 
 

97 
 

 

 

 

 

  



 
 

98 
 

ANEXO 3: ATIVIDADE 2 (Material impresso) 

 

 Figura 18: Fala racista na rede social. 

  



 
 

99 
 

SEQUÊNCIA DIDÁTICA – ATIVIDADE 3 – POLÍTICA DE COTAS NAS 

UNIVERSIDADES PÚBLICAS 

 

• Ano/Série: Ensino Médio 

• Tempo de duração: 4 aulas de 2 tempos de 50 min. 

• Base legal: Lei 10.639/03. 

• Metodologia: Pedagogia da Pergunta 

 

Objetivos 

• Compreender a política de cotas como ação afirmativa e reparadora; 

• Refletir sobre o racismo estrutural no acesso à educação superior; 

• Valorizar a representatividade negra na universidade pública; 

• Analisar a importância das legislações educacionais para a equidade; 

• Estimular o protagonismo estudantil e a consciência crítica. 

 

Etapas da Sequência Didática 

1. Motivação e Problematização (Aula 1) 

• Apresentação de slides sobre o movimento negro e leis (10.639/03, 11.645/08, 

12.711/12). 

• Perguntas para discussão: 

1. Por que a política de cotas foi criada? 

2. Quem tem mais acesso às universidades? 

3. Qual o papel da representatividade? 

 

2. Exibição de Vídeos e Reflexão (Aula 2) 

• Vídeos do Canal Preto sobre cotas raciais; 

• Vídeo sobre jovem negra aprovada em medicina – “A casa-grande surta quando a 

senzala vira médica”. (Bruna Sena) 

 

Vídeos: 

• COTAS raciais NÃO SÃO um favor! - Canal Preto 

• ENTENDA a IMPORTÂNCIA das COTAS! - Canal Preto 

• Jovem negra de escola pública passa em primeiro lugar no vestibular mais concorrido 



 
 

100 
 

do País 

 

• Perguntas para orientar o debate: 

1. Quais barreiras foram enfrentadas? 

2. Por que a representatividade importa? 

3. Por que ainda existe resistência às cotas? 

 

1. Análise e Produção em Grupo (Aula 3) 

 

• Exibição da música Cota Não É Esmola, da Bia Ferreira. 

Vídeo: Bia Ferreira - Cota Não é Esmola | Sofar Curitiba 

 

• Discussão sobre a letra e o significado da afirmação da música; 

• Grupos elaboram apontamentos e conclusões em folha de ofício. 

 

2. Apresentação e Debate Final (Aula 4) 

• Grupos apresentam suas conclusões para a turma; 

• Roda de conversa com perguntas finais: 

1. O que aprendemos sobre políticas afirmativas? 

2. Como podemos agir para fortalecer a educação antirracista? 

• Proposta para construção coletiva de um manifesto sobre cotas e direitos. 

 

Avaliação 

• Formativa, contínua durante todo o processo; 

• Avaliação da participação, argumentação, respeito e qualidade das reflexões. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

101 
 

ANEXO 4 – ATIVIDADE 3 (SLIDES) 

 



 
 

102 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

103 
 

SEQUÊNCIA DIDÁTICA - ATIVIDADE 4 – AUTODECLARAÇÃO E IDENTIDADE 

 

• Ano/Série: 1º ano e 2º ano ( Ensino Médio) 

• Tempo de duração: 6 aulas/encontros de 2 tempos de 50 minutos. 

• Base legal: Lei 10.639/03. 

• Metodologia: Pedagogia da  Pergunta. 

 

Metodologia:  

• Esta sequência foi fundamentada na metodologia da Pedagogia da Pergunta, de Paulo 

Freire, que valoriza a problematização dialógica e a construção do saber a partir da 

realidade dos educandos. Por meio do questionamento constante e do diálogo 

respeitoso, buscou-se promover o protagonismo estudantil e a formação de sujeitos 

críticos, conscientes da importância do enfrentamento do racismo e da valorização das 

identidades negras. 

 

Objetivo Geral 

• Compreender as manifestações do racismo no cotidiano escolar e social e refletir sobre 

a construção da identidade étnico-racial, com ênfase na valorização das identidades 

negras, promovendo a conscientização e o protagonismo estudantil. 

 

ETAPAS DA SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

• 1. Motivação e problematização inicial 

No primeiro encontro, foi exibido o vídeo “O Mito da Democracia Racial no Brasil” 

(disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=p5Wo6_qumJc&t=574s). Em 

seguida, realizou-se uma roda de conversa com a pergunta norteadora: “Como o racismo 

se manifesta no nosso dia a dia, dentro e fora da escola?”. O objetivo dessa etapa foi 

instigar a reflexão crítica e o diálogo, promovendo a problematização da realidade 

vivida pelos estudantes. 

 

• 2. Organização dos grupos e escolha das atividades 

Ainda no primeiro encontro, os estudantes conheceram as cinco partes do trabalho:  

(1) autodeclaração dos alunos e professores; 

(2) frases ou expressões racistas naturalizadas; 



 
 

104 
 

(3) casos recentes de racismo no Brasil; 

(4) pesquisa de racismo na escola; 

(5) reflexão sobre a importância de discutir a temática racial na escola.  

 

Através de ficha de inscrição, cada aluno escolheu a atividade que desejava desenvolver, 

estimulando o protagonismo e o engajamento coletivo. 

 

• 3. Pesquisa e produção dos conteúdos 

Entre o segundo e o quarto encontros, os grupos realizaram pesquisas e produziram os 

conteúdos correspondentes, utilizando recursos diversos, como computadores e papéis 

ofício, pardo e cartão para confecção dos cartazes. Durante esse processo, a professora 

atuou como mediadora, promovendo questionamentos que possibilitaram a 

problematização da temática racial, favorecendo a construção crítica do conhecimento. 

 

• 4. Sistematização e construção coletiva 

No quinto encontro, os grupos apresentaram os materiais produzidos para a turma e 

coletivamente construíram o mural/jornal que reuniria os conteúdos. Definiu-se o nome, 

a logomarca e a organização do material, reforçando o caráter colaborativo e 

democrático da atividade. 

 

• 5. Apresentação e socialização 

No sexto encontro, ocorreu a exposição do mural/jornal em espaço apropriado na escola 

e a apresentação oral das produções pelos grupos.  

 

• Avaliação 

A avaliação adotada foi de caráter contínuo e formativo, pautada no acompanhamento 

processual da aprendizagem. Foram considerados o nível de engajamento dos 

estudantes, a qualidade das produções realizadas, a capacidade de análise e 

problematização crítica, bem como o desenvolvimento da consciência acerca das 

relações étnico-raciais e do racismo estrutural. Além disso, a avaliação buscou promover 

a reflexão sobre o processo educativo, favorecendo o autoconhecimento e o 

compromisso social dos discentes. 

 



 
 

105 
 

 

ANEXO 5 – FICHA DE INSCRIÇÃO 

 

C. E. JARDIM MERITI 

Profª: Mônica Pariz 

 

PROJETO DE HISTÓRIA – Ensino de História para uma educação das relações étnico-raciais. 

 

Objetivos: Desenvolver atividades para uma educação antirracista, fundamentada na Lei 

Federal 10.639/03, que determina a obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-

brasileira nas escolas públicas e privadas dos Ensinos Fundamental e Médio. 

TURMA: _______ DATA DE APRESENTAÇÃO/EXPOSIÇÃO: __________ NOTA: _____ 

 

NOME DO JORNAL E LOGOMARCA 

(LOGO) 

 

GRÁFICO DA AUTODECLARAÇÃO DA 

COR DA TURMA – PROFESSORES 

IBGE 

 

FRASES OU EXPRESSÕES RACISTAS 

QUE AINDA SÃO NATURALIZADAS NO 

COTIDIANO BRASILEIRO (RACISMO 

SUTIL) 

 

PESQUISA DE ALGUM CASO DE 

RACISMO NO BRASIL RECENTE 

 

PESQUISA NA ESCOLA SOBRE 

RACISMO. PESSOAS QUE SOFRERAM 

RACISMO OU PRESENCIARAM 

(ALUNO/PROFESSOR) 

(ENTREVISTAS/VÍDEO) 

 

POR QUE FALAR DA TEMÁTICA 

RACIAL NO ESPAÇO ESCOLAR É 

 



 
 

106 
 

IMPORTANTE? 

CONFECÇÃO DO JORNAL/MURAL 

MONTAGEM 

 

“A questão não é mais conhecer o mundo, mas transformá-lo”. Fanon. 

  



 
 

107 
 

ANEXO 5: FOTOS DAS ATIVIDADES 4 REALIZADAS COM TURMAS DE 2º ANO 

/2023 

 

Figura 1:Vozes contra racismo. Turma 1012. 

 

 

Figura 2: Jornal Meriti. Turma 2001. 

 



 
 

108 
 

 

Figura 3: Igualdade em pauta. Turma 2003. 

 

 

Figura 4: Não ao racismo. Turma 2004. 



 
 

109 
 

 

Figura 5: Vozes negras. Turma 2005. 

 

 

Figura 6: Todo sangue é vermelho. Turma 2007. 



 
 

110 
 

 

Figura 7: Consciência jovem: O jornal fora do seu tempo. Turma 2008. 

 

 

Figura 8: Diversidades negras. Turma 2009. 

 

 

 



 
 

111 
 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

SOU NEGRO 

Sou negro 

meus avós foram queimados 

pelo sol da África 
minh’alma recebeu o batismo dos tambores 

atabaques, gonguês e agogôs 

Contaram-me que meus avós  

Vieram de Luanda 

Como mercadoria de baixo preço 

Plantaram cana pro senhor do engenho novo 

e fundaram o primeiro Maracatu. 

Depois meu avô brigou como um danado 

Nas terras de Zumbi 

Era valente como quê 

Na capoeira ou na faca 
Escreveu não leu 

o pau comeu. 

Não foi um pai João 

Humilde e manso. 

Mesmo vovó 

Não foi de brincadeira 

Na guerra dos Malês 

Ela se destacou. 

Na minh’alma ficou  

o samba 

o batuque 

o bamboleio 
e o desejo de libertação... 

(Solano Trindade apud Pereira, 2010, p. 61)22 

O  poema do pernambucano  Solano Trindade, escrito entre os anos  1940 e 1970, reflete 

a importância de assumir seu pertencimento racial ao afirmar sua  identidade como homem 

negro. O Movimento Negro procura trazer como luta e resistência a valorização da identidade 

negra e seu reconhecimento étnico-racial de forma positiva, como formas de denunciar o mito 

da democracia racial e a discriminação da população negra. E Solano Trindade, como parte 

integrante desse movimento social negro, fazia oposição ao branqueamento e à democracia 

racial, mas também reforçava a educação como mola mestra da luta por direitos (Pereira, 2010, 

p. 61). 

As lutas que envolveram o povo negro para a conquista da liberdade e direitos não estão 

apenas no passado da escravidão e no pós-abolição, constituem ainda uma pauta do presente. E 

nesse percurso de lutas, o reconhecimento da identidade negra constitui uma forma de  

mobilização coletiva, assim como foram os quilombos no passado e que ainda hoje são 

 
22 Poema “Sou Negro” de Solano Trindade, publicado no livro Cantares ao meu povo (1961). O poeta 

pernambucano associa sentimentos da sua própria alma com a história da população negra do nosso país a partir 

da resistência de seus avós à escravidão. 



 
 

112 
 

símbolos de resistência e valorização da população negra e de sua cultura. 

Por tudo isso o quilombo representa um instrumento vigoroso no processo de 
reconhecimento da identidade negra brasileira para uma maior autoafirmação étnica e 

nacional. O fato de ter existido como brecha no sistema ao qual os negros estavam 

moralmente submetidos projeta uma esperança  de que instituições semelhantes 

possam atuar no presente ao lado de várias outras manifestações de reforço à 

identidade cultural. (Nascimento, 2021, p. 167) 

O provérbio africano escolhido para minha dissertação “As pegadas das pessoas que 

andaram juntas nunca se apagam” carrega a importância das lutas dos movimentos negros na 

conquista de direitos na legislação educacional brasileira e também traz um sentido muito 

particular na minha vida: reflete  as contribuições de todos e todas que passaram por minha 

vida, que favoreceram a minha construção e desconstrução para estar sensível e inquieta frente 

às realidades sociais e raciais com as quais me deparo na sociedade brasileira e que tem na 

escola um retrato vivo dessa desumanização racial. As minhas percepções sobre o racismo no 

cotidiano escolar e as dificuldades dos discentes negros de reconhecerem sua identidade foram 

estímulos para buscar formas de trabalhar o currículo de história contemplando e valorizando a 

população negra, trazendo à tona sua importância e reconhecimento para a formação da 

sociedade brasileira. 

A cada ano letivo, o planejamento do currículo de História apresenta-se como um 

desafio, especialmente no que se refere à construção de práticas pedagógicas voltadas para uma 

educação antirracista. A análise crítica que realizo acerca dos conteúdos a serem ensinados 

evidencia que o ensino ainda se apoia, em grande medida, em um currículo de matriz 

eurocêntrica, que contribui para a marginalização das minorias étnico-raciais, em particular da 

população negra, foco central desta investigação.A Lei Federal 10.639/03, que trouxe a 

obrigatoriedade do ensino da História da África  e da Cultura Afro-Brasileira, até a presente 

data ainda encontra barreiras para seu pleno desenvolvimento nos planejamentos escolares. 

Pensando sobre a Lei 10.639/03 e seu percurso até esse momento, arrisco-me a dizer que a 

superação dos desafios e das barreiras é muito relevante para alcançar uma sociedade mais 

humana e justa para todos. O cumprimento da Lei 10.639/03 em todo o currículo escolar 

necessita de uma reeducação do olhar  dos docentes, não apenas com conhecimentos, mas 

também com um esforço pessoal de romper com as relações de dominação do passado e que 

ainda persistem no presente,  provocando reflexões e posicionamentos, a conscientização crítica 

é um passo importante no enfrentamento do racismo. 

A consciência crítica que tenho sobre a minha cor ao afirmar ser branca contribui para 

entender o lugar de privilégio que ocupo na sociedade e na escola pública mencionada no meu 



 
 

113 
 

trabalho de pesquisa, que é o Colégio Estadual Jardim Meriti, onde observo poucos professores 

negros. Ao reconhecer o privilégio da minha cor, reconheço também a necessidade de romper 

com a dominação colonialista europeia que marginalizou e inferiorizou a população negra em 

prol de um projeto de nação alicerçado em uma política de branqueamento, mascarando uma 

sociedade cheia de desigualdades sociais e raciais. Entender a nossa identidade e assumir um 

posicionamento de combate ao racismo representam estratégias importantes de transformação 

do passado e possibilidades de um presente mais concreto e instigante para a construção de 

ensino de história mais libertador e transformador.  Problematizar a branquitude na seleção dos 

conteúdos e planejamentos pode ser uma possibilidade enriquecedora para o ensino de história, 

trazendo uma maior criticidade e valorização de outros povos, suas lutas e resistências, em 

especial o povo negro. 

O Mestrado representa  na minha vida pessoal e profissional a busca por um sonho, o 

desejo de retomada dos estudos acadêmicos, mas também a busca por conhecimentos que 

agregassem bases para o desenvolvimento dos trabalhos que realizo no Colégio Estadual Jardim 

Meriti. O Profhistória foi enriquecedor para aprimorar minha prática de ensino, pois a teoria 

precisa dialogar com a prática, e dessa forma a sequência didática que trago no trabalho foi 

resultado das atividades desenvolvidas pelas turmas na tentativa de romper com conteúdos 

eurocentrados,  trazendo a perspectiva positiva da população negra ao desconstruir a 

inferioridade da identidade negra, ao desenvolver a autoestima dos alunos e contribuir  para a  

construção de suas identidades. Assim, trago no meu trabalho uma sequência didática que 

corrobora com enfrentamento do racismo, e como uma professora branca assumo meu dever 

ético e humano de uma prática de ensino de história voltada para uma educação antirracista. 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 



 
 

114 
 

 

 
 

 

 

REFERÊNCIAS 

ABE, Stephanie Kim. O que o aumento das pessoas que se autodeclaram pretas tem 

a ver com educação. Cenpec: Disponível em: 

https://saberesepraticas.cenpec.org.br/noticias/censo-2022-autodeclaracao. Acesso em: 

27/12/2023. 

ABREU, Martha; MATTOS, Hebe. Em torno das “Diretrizes curriculares nacionais para a 

educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e 

africana”: uma conversa com historiadores. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 21, n. 41, 

p. 5-20, janeiro-junho de 2008. 

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Ed. Jandaíra, 2020. Coleção 

Feminismo Plurais (Selo Sueli Carneiro). 

BARROS, Surya. Escravos, libertos, filhos de africanos livres, não livres, pretos, ingênuos: 

negros nas legislações educacionais do XIX. Edu.Pesqui., São Paulo, v. 42, n. 3, p. 591-605, 

jul./ set. 2016. 

BENTO, Cida. O Pacto da Branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

BIKO, Steve. Escrevo o que Eu Quero. Tradução de Grupo Solidário São Domingos. São 

Paulo: Editora Ática S.A., 1990. 

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. Os confrontos de uma disciplina escolar: da 

história sagrada à história profana. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 13, n. 25/26, 

p. 193-221, set. 1992, ago. 1993. 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Lei 10639/03. Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. MEC: Brasília, 2004. 

BULHÕES, Leandro. Ensino das histórias e culturas africanas, afro-brasileiras e indígenas 

entrecruzadas: paradigma da contribuição, pedagogia do evento e emancipações na educação 

básica. Revista da ABPN, v. 10, p. 22-38, maio 2018. 

CARDOSO, Cintia; DIAS, Lucimar Rosa. A branquitude como entrave a implementação da 

Lei Federal 10.639/03 na educação infantil. Educação, Santa Maria, v. 46, 2021. Disponível 

em: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao. Acesso em: 04 out. 2024. 

CORTEZ, Lucas; Inter TV Cabugi.  Em atividade escolar de releitura de obras de arte, aluna 

se veste de 'Mona Lisa agredida' em crítica à violência contra a mulher no RN. G1, 

02/06/2020. Disponível em: https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-

norte/noticia/2020/06/02/em-atividade-escolar-de-releitura-de-obras-de-arte-aluna-se-veste-

de-mona-lisa-agredida-em-critica-a-violencia-contra-a-mulher-no-rn.ghtml. Acesso em: 15 

ago. 2024. 



 
 

115 
 

COUTINHO, Maria Angélica da Gama Cabral; GOMES, Fábio da Silva (Orgs.). Dos 

manuais aos livros didáticos de História: reflexões do ProfHistória. Curitiba: CRV, 2020. 

120p. 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução Heci Regina Candiani. São Paulo: 

Boitempo, 2016. 

DJAMILA, Ribeiro. “Precisamos romper com os silêncios”. TED x São Paulo Salon, 2017. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=6JEdZQUmdbc. Acesso em: 13 set. 2024. 

DJAMILA, Ribeiro. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos históricos. 

Tempo, v. 12, n. 23, p. 101-102, 2007. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 

Paulo: Editora Paz e Terra, 1996. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17ª. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

FRANKENBERG, Ruth. A miragem de uma branquitude não-marcada. In: WARE, Vron 

(Org.). Branquidade: Identidade branca e multiculturalismo. Rio de Janeiro: Garamond 

Universitária, Centro de Estudos Afro-Brasileiros, 2004. p. 307-338. 

FREIRE, Paulo. A construção da escola democrática na rede pública de ensino. In: FREIRE, 

Ana Maria Araujo (Org.). Pedagogia dos sonhos possíveis. São Paulo: Editora UNESP, 

2001. 

FREIRE, Paulo; FAUNDEZ, Autonio. Por uma pedagogia da pergunta. Rio de Janeiro: Paz 

e Terra, 2022. 

GOMES, Nilma Lino. Educação e Identidade Negra. Aletria: Revista de Estudos de 

Literatura, v. 9, p. 38-47, 2002.  

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar 

sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, v. 29, p. 167-182, 2003. 

GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações raciais 

no Brasil: uma breve discussão. In: BRASIL. Educação Anti-racista: caminhos abertos pela 

Lei federal n. 10.639/2003. Brasília, MEC, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização 

e Diversidade, p. 39-62, 2005. 

GOMES, Nilma Lino. Diversidade étnico-racial: por um projeto educativo emancipatório. In: 

FONSECA, Marcus Vinicius; SILVA, Carolina Mostaro Neves de; FERNANDES, Alexsandra 

(Orgs.). Relações étnico-raciais e educação no Brasil. Belo Horizonte: Mazza edições, 2011. 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. 

Currículo sem Fronteira, v. 12, n. 1, p. 98-109, Jan/Abr 2012. 



 
 

116 
 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Movimento 

Negro e Educação. Revista Brasileira de Educação, [São Paulo], n. 15, p. 134-158,  set.-

dez./2000. 

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Racismo e Antirracismo no Brasil. São Paulo: 

Editora 34, 2009. 

HALL, Stuart. Quem precisa da identidade? In. SILVA, Tomaz. T. Identidade e diferença: a 

perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2008. Cap. 3, p. 103-133. 

hooks, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de 

Marcelo Brandão Cipolla. 2. ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2020. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019.  

LOPES, Viviane da Silva. Sankofa- Centro de Cultura e História Afro-Brasileira: uma 

proposta Didático Pedagógica Antirracista. 2024. 115p. Dissertação do Profhistória  da 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/RJ, 2024. 

LOPES, Viviane da Silva. “Retornar ao passado para ressignificar o presente e construir 

o futuro”. 2022. Projeto de Pesquisa, Profhistória  da Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro, Seropédica/RJ, 2022. 

MARTINS, Ícaro Amorim. “Se eu não sou negra, eu sou o quê?”: da importância de 

discutirmos discriminação racial, interseccionalidade e empoderamento em sala de aula. 2018. 

113 p. Dissertação do ProfHistória da Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 

2018. 

MOREIRA, Antônio Flávio B.; SILVA, Tomaz Tadeu da. Currículo, cultura e sociedade. 

São Paulo: Cortez, 2002. 

MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na escola. Brasília: Ministério da 

Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2008. 

MUNANGA, Kabengele. Educação e diversidade étnico-cultural: a importância da história do 

negro e da África no sistema educativo brasileiro. In: MÜLLER, Tânia Mara Pedroso; 

COELHO, Wilma de Nazaré Baía (Orgs.). Relações étnico-raciais e diversidade. Niterói: 

Editora da UFF; Alternativa, 2013. p. 21-33. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: Identidade nacional versus 

identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2020. (Coleção Cultura Negra e Identidades). 

NADAI, Elza. O ensino de história do Brasil: trajetória e perspectiva. Revista Brasileira de 

História, São Paulo, v. 13, n. 25-26, p. 143-162, set.1992/ago. 1993. 

NASCIMENTO, Elisa Larkin (Org).  Sankofa I: Matrizes Africanas da Cultura Brasileira. 

São Paulo: Selo Negro, 2008. 



 
 

117 
 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. São Paulo: Perspectivas, 2016. 

NASCIMENTO, Beatriz. O Conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In: 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: Relações raciais, quilombos 

e movimentos. Alex Ratts (Org).. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. p. 152-167. 

OLIVEIRA, Andressa da Silva. Racismo no ambiente escolar: consciência histórica e 

experiências de estudantes do Ensino Fundamental. 2020. 144 p. Dissertação do Programa de 

Pós-graduação em História Social pela Universidade Estadual de Londrina, Londrina, 2020. 

PEREIRA, Amilcar Araujo. Movimento negro e identidade racial no Brasil contemporâneo. 

In: PEREIRA, Amilcar Araujo. “O Mundo Negro”: a constituição do movimento negro 

contemporâneo no Brasil (1970-1995). 2010, p. 61. Tese apresentada no Programa de Pós-

graduação em História da Universidade Federal Fluminense, Niterói,  março, 2010. p. 61-79. 

PEREIRA, Amilcar Araújo. Memória, democracia e educação: reflexões sobre diversidade 

étnica e história oral. História Oral, v. 16, n. 1, p. 69-84, 2013. 

PEREIRA, Amilcar Araujo. “Por uma autêntica democracia racial!”: os movimentos negros 

nas escolas e nos currículos de história. Revista História Hoje, v. 1, n. 1, p. 111-128, 2012.  

PEREIRA, Patrícia da Silva. Gestão em educação: onde fica a ERER? In: SALATINO, Alba 

Cristina Couto dos Santos; ROSA, Sabrina Hax Duro; MONTEIRO, Jade de Oliveira 

(Organizadoras). Relações étnico-raciais: saberes e visibilidades necessárias. São Paulo, SP: 

Pimenta Cultural, 2021. p. 284-305.  

PEREIRA, Amauri Mendes. Escola – Espaço privilegiado para a construção da cultura de 

consciência. In: ROMÃO, Jeruse (Org.). História da Educação do Negro e outras histórias. 

Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. Brasília: Ministério da 

Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. 2005,  p. 35-47. 

RAMOS, Alberto Guerreiro. Introdução Crítica à Sociologia Brasileira. Rio de Janeiro: Editora 

UFRJ, 1995. 

RAMOS, Alberto Guerreiro. O negro no Brasil e um exame de consciência. In: NASCIMENTO, 

Abdias et al. (Org.) Relações de raça no Brasil. Rio de Janeiro: Edições Quilombo, 1950. p. 33-

46. 

ROGERS, Kristen. “Artista afro-cubana recria arte Renascentista com negros como figuras 

principais”. CNN Brasil, 24/09/2023. Disponível em: 

https://www.cnnbrasil.com.br/lifestyle/artista-afro-cubana-recria-arte-renascentista-com-

negros-como-figuras-principais/. Acesso em: 15 ago. 2024. 

ROSA, Marcus Vinicius de Freitas. Ensino de História e Branquitude. In: CESCO, Susana. 

(Org.). Ensino de História: Reflexões e práticas decoloniais. Porto Alegre, RS: Editora Letra 

1, 2021. p. 11-21. 

SANTOS, Ana Paula. Estudante é vítima de racismo em troca de mensagens de alunos de 

escola particular da Zona Sul do Rio. G1, 20/05/2020. Disponível em:  

https://g1.globo.com/rj/rio-de-janeiro/noticia/2020/05/20/estudante-e-vitima-de-racismo-em-



 
 

118 
 

troca-de-mensagens-de-alunos-de-escola-particular-da-zona-sul-do-rio.ghtml. Acesso em: 15 

set. 2024. 

SANTOS, Frei Davi. “Sete atos oficiais que decretaram a marginalização do povo negro no 

Brasil”. Educafro. 2014. Disponível em : https://www.educafro.org.br/site/wp-

content/uploads/2014/07/os_sete_atos.pdf. Acesso em: 05 março 2025. 

SANTOS, Sales Augusto dos. Ações afirmativas nos Governos FHC e Lula: Um balanço. 

Revista TOMO, 2014. Disponível em : https://doi.org/10.21669/torno.v0i0.3185. Acesso em: 

05 abr. 2024. 

SANTOS, Ynaê Lopes dos. História da África e do Brasil afrodescendentes. Rio de 

Janeiro: Pallas, 2017. 

SANTOS, Beatriz Boclin Marques dos Santos. A História e os Estudos Sociais: O Colégio 

Pedro II e a reforma educacional da década de 1970. Anais do XXVI Simpósio Nacional de 

História – ANPUH. São Paulo, julho 2011. 

SILVA, Marcos Antônio; FONSECA, Selva Guimarães. Ensino de História hoje: errâncias, 

conquistas e perdas. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 31, n. 60, p. 13-33, 2010. 

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no Brasil. 

In: FONSECA, Marcus Vinicius; SILVA, Carolina Mostaro Neves de; FERNANDES, 

Alexsandra (Orgs.). Relações étnico-raciais e educação no Brasil. Belo Horizonte: Mazza 

Edições, 2011. 

SILVA, Tarcízio. Racismo algorítmico: Inteligência artificial e discriminação nas redes 

digitais. 1ªed., Editora: Sesc, São Paulo, 2022. 

SOUSA, Carlos César Pereira de Sousa. A Lei Nº 10.639/2003 e a História ensinada no 

cotidiano da sala de aula da E.E.M. Dona Antônia Lindalva de Morais em Milagres-CE 

(1996/2018). 226p. 2021. Dissertação do ProfHistória da Universidade Regional do Cariri-

Urca, Crato – CE, 2021. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro ou As vicissitudes da identidade do negro brasileiro 

em ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

TROUILLOT, Michel-Rolph. Silenciando o passado: poder e a produção da história. 

Tradução de Sebastião Nascimento. Curitiba: Huya, 2016. 

VIDEIRA, Piedade Lino; OLIVEIRA, Wesley Vaz; PENHA, Sabrina Silva. Autodeclaração 

racial e desdobramentos educacionais na escola estadual General Azevedo Costa. Revista 

Teias, v. 21, n. 62, p. 186-202, 2020. 

 

 


